


Titolo del libro: IL PROFETA DELLA MISERICORDIA

Elaborato & redatto da: Ali Faeznia,  Asghar Hadadi

Traduzione a cura di: Kazem Zakeri-Zaccaria

Disegno d’impaginazione: Hossein Hayez

Stampato da: Quran Publishing House

Anno: 2017

Tiratura: 1000

ISBN: 

Tutti i diritti sono riservati al Centro Culturale Imam Ali- Milano- 
Italia

Indirizzo: Via Valsolda, 21-Milano

Edito da: Osveh Publication

 Centro Culturale Imam Ali- Milano- Italia

















La moschea del profeta a Medina



XI

Dedicato a: 

colui che tiene il massimo livello dell’infallibilità,

il più saggio di tutte le creature,

l’unico modello per  l’umanità

l’asse di affetto e di obbedienza divini,

Profeta Muhammad (P.B.D.L.F.)  



XII

…Il mio ruolo  è simile a quello di un uomo che 
ha acceso un fuoco, in cui vi cadono le farfalline 
nonostante i tentativi di tenerle lontane. Con voi 
faccio la stessa cosa. Cerco di afferrarvi per la cintura 
per impedirvi di caderci dentro, anche se invece, 
non fate altro che scappare via da me. 

Profeta Muhammad (P.B.D.L.F.)



XIII

Indice 
Prefazione ……………..……………………………………………….........................…XIV

Introduzione …………………………………………….....………………........... ...... XVIII

Capitolo Primo

Il Messaggero dell’Islam nei pareri e nelle opinioni degli scienziati e 

dei pensatori occidentali ………….......................................................……1

Capitolo Secondo

Descrizioni coraniche sull’ultimo Messaggero ...................................13

Capitolo Terzo
Il carattere e l’atteggiamento del Profeta Muhammad ……............……23

Capitolo quarto

Le parole sagge del profeta  .......................................................………..69

Capitolo quinto

Le preghiere selezionate del profeta ……………................................……97

Libri scritti dagli scienziati occidentali sul profeta ........................107

Bibliografia .........................................................................................109



XIV

 Prefazione
Nel Nome di Dio, il Clemente, il Misericordioso

Tra gli scopi prominenti dei messaggeri e delle 
missioni profetiche, vi si possono annoverare lo sta-
bilire la pace, l’apportare giustizia ed eguaglianza 
nel mondo, il fare appello al monoteismo e al cre-
dere in Dio Unico, il consolidare le fondamenta della 
bontà e dell’amore per il prossimo...!

Il profeta dell’Islam, quale ultimo inviato di Dio, 
gettò le basi delle sue relazioni e dei suoi contatti 
con il mondo a lui coevo, impostandole sulla tolle-
ranza, sull’avere un buon carattere e sull’annuncio 
della Buona Novella per guidare gli uomini sulla 
Retta Via.

Egli in un hadith affermò: 

“Io sono stato inviato per (rinnovare) le virtù e la 
bellezza dell’etica (del corretto comportamento)1”.

Fondamentalmente, i motivi della diffusione 
e dell’ampia propagazione dell’ultima religione 

1.Bihar ul-Anwar, Majlesi, Vol. 16, Pag. 287



XV

monoteista  e  delle  sollecite  conversioni, sono 

da attribuire al corretto comportamento, alla 
generosità e all’amabilità del profeta Mohammad-
(P.B.D.L.F.).

In un versetto coranico si enuncia che:

“È per misericordia di Allah che sei dolce nei loro 
confronti! Se tu fossi stato duro di cuore, si sarebbe-
ro allontanati da te”1.

L’Imam Mahdi(che Dio affretti la sua parusia), 
riguardo la motivazione della missione e il  modo di 
agire adottato dal Nobile Profeta afferma:

“In Verità Iddio inviò Muhammad come  una mi-
sericordia per tutto il mondo e tramite lui perfezi-
onò la Sua Grazia2 ”.

Ai giorni nostri sfortunatamente, il mondo islami-
co si trova afflitto dal  pericoloso fenomeno dell’es-
tremismo e del fanatismo religioso.

L’espansione delle idee reazionarie del salafismo è 
diventata una un problema catastrofico per tutta la 
comunità islamica procurando immense difficoltà 
non solo ai musulmani ma anche ai non-musulmani 
nei diversi continenti.

Tali difficoltà sono derivate da azioni estremiste  

1. Il Corano; 3:159.
2. Bihar ul-Anwar, Majlesi, Vol. 53, Pag. 194.



XVI

dei seguaci di  questa setta deviata e

 basata sull’ignoranza e hanno offeso e alterato 
l’immagine tanto cara dell’Islam e del nobile Profeta.

Attualmente i wahabiti e i salafiti estremisti, pre-
tendono di far ritornare la tradizione degli avi e dei 
predecessori per applicarla alla vita di oggi. Al con-
trario di quanto pretendono, da un lato tradiscono 
la Tradizione stessa del Profeta e dei grandi sapi-
enti degli albori dell‘Islam e dall’altro, agiscono in 
favore dei nemici acerrimi dell’Islam e del Corano.

Quindi loro agiscono con tutta la loro arroganza 
e crudeltà  contro i loro stessi fratelli di fede e al 
contrario della Tradizione del Profeta(P.B.D.L.F.), 
alimentano le divergenze tra sciiti e sunniti, grazie 
all’aiuto di certi paesi arabi reazionari e al sostegno 
dei nemici accerrimi dell’Islam.

Oggi noi tutti siamo responsabili. Tutti i musulma-
ni, in particolare, i sapienti e i capi religiosi, hanno 
il dovere di informare e descrivere la Tradizione di 
amore  e  di benevolenza del nostro caro Profeta a 
tutta l’umanità. 

La Tradizione del Profeta(P.B.D.L.F.), insiste sul 
rispetto dei valori umani, sulla preservazione della 
sacralità della vita e sulla convivenza pacifica, sulla 
carità e sulla saggezza, e noi dovremmo, ispirandoci 



XVII

alla parola del Messaggero, invitare tutti ad infor-
marsi e a seguire  questa  Tradizione. 

L’Inviato di Dio disse:

“Voi non potete conquistare il cuore degli uomini 
con i vostri averi e la vostra ricchezza, conquistatelo 
quindi, con un buon comportamento”1.

Il presente libro, dal titolo “Il Profeta della 
Misericordia” vuole contribuire  alla descrizione  
della bontà e della misericordia della Tradizione del 
Messaggero di Dio.

Prego Dio l’Altissimo, di concedere a tutti noi, il successo 
nel servire  l’umanità e gli amanti della vitale cultura 
dell’Islam e della Tradizione del nobile Profeta (P.B.D.L.F.) 
e della sua santa Famiglia (la pace su di loro).

Muhammad Salar*

* L’Hujjat ul-Islam wal Muslimin Sig. Muhammad Salar è uno 

studioso in scienze religiose nonché autore di libri su argomenti 

islamici. Attualmente è il responsabile del Dipartimento per gli Af-

fari Internazionali dell’Assemblea Mondiale dell’Ahl ul-bayt(pace 

su di loro).

1. Nathr ud-Dorr, Vol.1, Pag. 123.



XVIII

Introduzione 
Come può una goccia d’acqua descrivere le 
caratteristiche di un intero oceano? Come possono 
le tenebre ritrarre la luce? Come può una spina 
simboleggiare un  bocciolo?

Io sono solo una goccia mentre tu sei il vasto oceano 
di conoscenze divine, io sono solo il buio e tu sei la 
luce che illumina il sentiero di Dio. Io sono solo una 
spina e tu sei lo sbocciato fiore dell’umanità.

Iddio che ha biasimato il mondo, descrivendone come 
poco più che nulla i suoi piaceri, il suo lusso e le sue 
attrattive, ha invece elogiato le tue buone maniere e 
le ha definite considerevoli ed  eccezionali”! 

L’Imam Ali(pace su di lui) ti ha descritto come un 
medico che con amore si dedica agli altri. 

Poi ancora aggiunse: “ Allah ha inviato Muhammad 
come ammonitore e come portatore della buona 



XIX

novella. Durante la sua infanzia è stato il migliore fra 
tutti e in età adulta, il più nobile. Il suo temperamento 
e il suo carattere erano più veritieri ed autentici di 
chi è puro”. La sua generosità e la sua grazia erano 
più grandi e perseveranti di  quelle dei magnanimi. 
E tua figlia Fatima1 , ti ha descritto come luna piena 
in una notte buia.

Una perfetta combinazione di buone maniere e 
nobili virtù. Che bello e suggestivo è il tuo nome! Nei 
cieli sei nominato Ahmad e sulla terra sei chiamato 
Muhammad. 

Muhammad, amico di Allah, colui che è amato da 
tutti i profeti ed è seguito da tutti i santi e i diletti 
di Dio, egli è l’ultimo messaggero e signore di tutta 
l’umanità.      

Scrivendo questo opuscolo, come per grazia divina, 
mi venne in mente di fare un’ulteriore sforzo nella 
stesura dell’introduzione, di modo che, gli assetati di 
conoscenza, così come quelli che si sono persi nelle 
tenebre, possano acquisire una minima comprensione 
della Verità e dissetarsi con il delizioso nettare 
dell’esistenza.



XX

Proprio per questo, abbiamo cercato di esporre il 
materiale in  modo nuovo ed in base alla seguente 
struttura: 

-	nel primo capitolo sono riportati i pareri 
e le opinioni degli scienziati e dei pensatori 
occidentali riguardo il Profeta; 

-	nel secondo, la sua descrizione attraverso le 
parole di  Dio l’Altissimo; 

-	nel terzo, il suo modo di vivere e le sue 
Tradizioni. 

-	E nel quarto, una selezione dei suoi saggi e dei 
suoi preziosi detti e per concludere nel quinto 
capitolo, alcune sue preghiere ed invocazioni. 

Infine, vorremmo ringraziare il Sig Zandi, direttore 
dell’Abbasi Hotel, il cui aiuto e generoso supporto, è 
stato determinante per il completamento di questo 
lavoro, augurandogli da parte nostra, tutto il meglio 
per la sua carriera.

Ali Faeznia,

Asghar Hadadi



        

    Capitolo Primo

Il Messaggero dell’Islam nei pareri e nelle opinioni degli 
scienziati e dei pensatori occidentali 



2

Prof.ssa  Annemarie Schimmel, (1992) Autrice 
e  ricercatrice tedesca.

“I musulmani iraniani usano il titolo di “Khalilullah” 
(il compagno di Dio) riferendosi esclusivamente 
ad Abramo, mentre impiegano il soprannome  
“Kalimullah” (colui con cui Dio ha parlato) per indicare 
Mosè. La scelta dell’espressione di “Habibullah” 
(l’amico di Dio) per descrivere Muhammad, indica 
che l’Islam è la religione dell’amore e dell’amicizia. 
Questo perché solo Muhammad, tra tutti gli altri 
profeti, merita di essere descritto come ricolmo 
d’amore”.

Citazione dal libro “Muhammad è il Suo 
Messaggero”, pag. 97  



3

Karl Hymns Marks (1818), noto filosofo e 
politico tedesco:

“Muhammad era un uomo con una volontà di 
ferro, nonostante crebbe e maturò fra persone che 
adoravano idoli. Difatti, li invitò al monoteismo e 
coltivò l’immortalità dello spirito nelle loro anime. 
Quindi non soltanto deve essere incluso tra gli 
uomini di maggiore spicco della storia, ma dobbiamo 
confessare anche e con  tutto il nostro cuore, che egli 
è stato nunzio di Dio”.

Citazione dal libro “Muhammad visto da gli 
studiosi occidentali”, Yasin Khalil Jubran, pag. 100. 



4

Lev Tolstoj (1828), il famoso scrittore e filosofo 
russo:

Il grande Profeta dell’Islam, merita di essere onorato 
e rispettato. La sua religione pervaderà il mondo 
grazie alla coerenza e  alla sinergia con la saggezza e 
l’intelletto”.

Dal libro di Gustav Lo Bon, “L’Islam e gli arabi”, 
pag. 154



5

Karen Armstrong (1944), Autore e ricercatore 
britannico:

 “Una parte importante della missione di Muhammad 
è stata dedicata a porre fine ad una serie di brutali 
battaglie. La stessa parola Islam, che significa “resa”, è 
legata alla parola araba salam ossia pace. Muhammad 
era una figura universale, ed è stato anche un vero 
pacifico leader”. 

Armstrong, Muhammad: Una biografia del profeta, Pag. 16.



6

Cartesio (1595), matematico e filosofo francese:

“Nella storia, mai un uomo è stato più eloquente nel 
parlare, più convincente con la logica e più eccellente 
nella creazione di quello che è stato  Muhammad. 
Ciò significa che  possedeva rilevanti ed ammirevoli 
caratteristiche, che lo qualificavano come il Sigillo 
dei Profeti, con seguaci, che nel mondo di oggi, 
arrivano ad essere centinaia di milioni”.

Da “Muhammad tra studiosi occidentali”, di Yasin 
Khalil Jubran, pag. 10



7

Il Prof. Will Durant, scrittore e storico 
americano:
“Se valutiamo l’effetto di questo grande uomo 
sulla gente dell’epoca, dobbiamo dire che il 
Profeta Muhammad (P.B.D.L.F.) è stato uno dei 
più grandi uomini della storia. Egli ha cercato 
di aumentare il livello d’istruzione e di etica in 
individui imbarbariti a causa del caldo torrido 
e della siccità del deserto. Ha raggiunto un tale 
successo che risulta più eccellente di quello 
ottenuto da tutti gli altri riformatori del mondo”.

Egli ha unificato le disperse tribù di infedeli per 
organizzare una Umma (la nazione unificata), 
superiore al giudaismo, al cristianesimo e all’antica 
religione d’Arabia. Ha rivelato un credo semplice, 
ma allo stesso forte, vivace e dotato di una 
spiritualità basata sul coraggio e sull’autostima. 
Nel corso di un secolo, questa Umma, ha creato un 
grande impero e in età contemporanea, si è rivelata 
una potenza che domina la metà del pianeta.

Will Durant Dal libro “5 passi della religione”, 
Pag.185.



8

Gustave Le Bon (1841) storico, sociologo e 
medico francese:

“Un profeta  come Muhammad, non solo è degno 
di essere seguito, ma bisognerebbe gareggiare nel 
rispondere alla sua chiamata. La quale si basa sulla 
conoscenza di Dio e sul raccomandare il bene e 
proibire il male. Qualunque cosa abbia donato 
all’umanità, è indubbiamente bella ed ammirevole”.

Gustave Le Bon,  il libro de“la Civilta’ 
Islamica”,1884, pag. 67



9

William E. Sawyer, studioso britannico:

“Con i suoi chiari discorsi ed insieme alle leggi e 
a dei precetti religiosi semplici, Muhammad, fra 
tutti i più grandi uomini, eccelse certamente. Con le 
sue eccezionali opere, ha sorpreso tutti i più grandi 
saggi. La storia non ha mai visto un riformatore che 
potesse risvegliare le coscienze in così poco tempo; 
riuscendo inoltre, a promuovere la buona condotta e 
a dare  notevole importanza alla conoscenza”. 

dal libro: “ La Sirah di Muhammad” , pag. 31



10

Francois Marie Arout Voltaire (1694), filosofo e 
autore francese

Il santo profeta Muhammad indubbiamente era 
un grande uomo e riuscì a formare anche grandi 
uomini. Era un saggio legislatore, un re giusto 
e un devoto profeta. Ha compiuto la più grande 
rivoluzione possibile sulla Terra.

M. A. Voltaire, il libro di “Voltaire e l’Islam”, 

Pagg. 28 e 53



11

George Bernard Shaw, scrittore più famoso 
della Gran Bretagna (dopo Shakespeare)

“Ho sempre rispettato la religione di Muhammad 
grazie alle sue favolose caratteristiche di vita. A 
mio parere, l’Islam è l’unica religione che ha alcune 
caratteristiche che lo rendono capace di assorbire 
diversi cambiamenti e adattabili alle figure di 
ogni epoca. Tempo fa  ho previsto che il credo di 
Muhammad sarà accettabile per l’Europa futura, e 
come è stato dichiarato, ciò è accaduto in Europa 
d’oggi. Sono convinto che se un uomo come il profeta 
dell’Islam prendesse il comando assoluto della nuova 
epoca mondiale, riuscirà a risolvere i problemi del 
mondo in modo tale da soddisfare il bisogno profondo 
dell’essere umano per la pace e la prosperità “.

Yasin Khalil Jubran, Muhammad secondo gli studi-
osi occidentali, Pag. 21.



12

Pierre Simon Laplace, il famoso astronomo 
francese 
“Anche se non crediamo nelle religioni divine, il 
rituale di Hazrat Muhammad e i suoi percezio-
ni sono due esempi e modelli sociali per la vita 
dell’umanità. Così confessiamo che l’avvento della 
sua religione e delle sue regole sagge è stato grande 
e prezioso. Quindi noi siamo bisognosi delle istruz-
ioni e degli insegnamenti di Muhammad.”

Pierre Simon, tratto dalla rivista “Islam Doctrine”, 
Maggio del 1352, pag. 69



     Capitolo Secondo

Descrizioni coraniche sull’ultimo Messaggero



14

 وَ �إنَِّكَ لَعَلى‏ خُلقٍُ عَظيمٍ 

“e in verità di un’immensa grandezza è il 
tuo carattere”

(Il Corano, 68:4)



15

 لَقَدْ كانَ لَكُمْ في‏ رَسُولِ اللَّهِ �أسْوَةٌ حَسَنَةٌ  

“Avete nel Messaggero di Allah un 
bell'esempio per voi, per chi spera in Dio 
e nell'Ultimo Giorno e ricorda Allah 
frequentemente.”

(Il Corano, 33:21)



16

وَى�إنِْ هُوَ �إلَِّا وَحْىٌ يُوحَى   وَ مَا يَنطِقُ عَنِ الهَْ

“E neppure (egli) parla d’impulso . Non è che una 

Rivelazione ispirata (a lui).”

(Il Corano, 53:3,4)



17

 لَقَد جاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ �أنْفُسِكُمْ عَزيزٌ عَلَيْهِ ما عَنِتُّمْ 

حَريصٌ عَلَيْكُمْ باِلْمُؤْمِنينَ رَؤُفٌ رَحيم 

“Ora vi è giunto un Messaggero scelto tra 
voi; gli è gravosa la pena che soffrite, brama il 
vostro bene, è gentile e misericordioso verso 
i credenti.”

(Il Corano, 9:128)



18

 فَبِما رَحْمَةٍ مِنَ اللَّهِ لنِْتَ لَهُمْ وَ لَوْ كُنْتَ فَظًّا غَليظَ 

وا مِنْ حَوْلكَِ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَ اسْتَغْفِرْ  الْقَلْبِ لانَْفَضُّ

أمْرِ فَ�إِذا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ  لَهُمْ وَ شاوِرْهُمْ فِي الْ�

�إنَِّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَوَكِّلين 

“ È per misericordia di Dio che sei dolce nei loro 

confronti! Se fossi stato duro di cuore, si sarebbero 

allontanati da te. Perdona loro e supplica che siano 

assolti. Consultati con loro sugli ordini da impartire; 

poi, quando hai deciso abbi fiducia in Dio. Iddio ama 

coloro che confidano in Lui.”      

(Il Corano, 3:159)



19

َّ رَحْمَةً للِْعالَمين   وَ ما �أرْسَلْناكَ �إلِا

“Non ti mandammo se non come 
misericordia per il creato.”

 (Il Corano, 21:107)



20

 لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنينَ �إذِْ بَعَثَ فيهِمْ رَسُولاً مِنْ 

�أنْفُسِهِمْ يَتْلوُا عَلَيْهِمْ �آياتهِِ وَ يُزَكِّيهِمْ وَ يُعَلِّمُهُمُ الْكِتابَ وَ 

الْحِكْمَةَ وَ �إنِْ كانوُا مِنْ قَبْلُ لَفي‏ ضَلالٍ مُبينٍ 

“Allah ha colmato [di grazia] i credenti, 
quando ha suscitato tra loro un Messaggero 
che recita i Suoi versetti, li purifica e 
insegna loro il Libro e la saggezza, mentre 
in precedenza erano in preda all’errore 
evidente.”

(Il Corano, 3:164)



21

 �إِنَّ اللَّهَ وَ مَلائكَِتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يا �أيُّهَا الَّذينَ 

�آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَ سَلِّمُوا تَسْليما 

“In verità Allah e i Suoi angeli benedicono il 

Profeta. O voi che credete, beneditelo e invocate su 

di lui la pace.” 

(Il Corano, 33:56)



22

يُؤْمِنُوا  لَمْ  �إنِْ  �آثارِهِمْ  عَلى‏  نَفْسَكَ  باخِعٌ  فَلَعَلَّكَ   

بهِذَا الْحَديثِ �أسَفاً 

“Ti struggerai seguendoli, se non credono in 

questo Discorso?” 

(Il Corano, 18:6)



    Capitolo Terzo

Il carattere e l’atteggiamento del Profeta Muhammad 



24

Introduzione

In Arabia, al momento della venuta del Profeta, 
la gente conduceva una misera vita. Sappiamo 
che a parte le tribù aristocratiche dei Quraysh, 
che trascorrevano la loro esistenza nell’egoismo e 
nell’arroganza, gli arabi beduini e nomadi andavano 
avanti a forza di incursioni e  saccheggi. 

Le donne e gli schiavi non di stirpe araba venivano 
considerati e trattati come dei beni di proprietà, e 
spesso la nascita di una figlia, era ritenuta motivo di 
vergogna, per cui le seppellivano vive.

I popoli delle aree più civilizzate, come quelli 
dell'Impero romano e dell'Impero persiano erano 
ancora immersi, in false credenze e superstizioni. 
Nelle loro società le donne furono addirittura 
considerate come cittadini di secondo grado. 

La morale era carente ed in verità, quel periodo 
andrebbe nominato come il periodo oscuro! Il 



25

mondo dunque, necessitava di una vera e propria 
illuminazione, di una rivoluzione sociale per 
migliorare le condizioni di vita del genere umano e 
manifestare lo scopo dell'esistenza.

La trasformazione sarebbe potuta avvenire solo con 
la benedizione di Dio e attraverso la designazione di un 
leader divino. Iddio dunque, per questa grande missione 
che ha cambiato una volta per tutte la condizione del 
genere umano, scelse Muhammad(P.B.D.L.F.)). Il Profeta 
sollevò definitivamente l'umanità  dall'abisso dell'oscurità, 
indicando la via che conduce alla  Luce e con cui condurre  
una degna vita sulla terra e prepararsi per l'Aldilà.

Per elevare l'uomo a tale posizione, Dio inviò 
come esempio di virtù e di morale, il profeta 
dell'Islam, Muhammad. Un uomo di grande 
pazienza, carisma e dai modi gentili. 

Il Profeta fu come un faro di luce nel mare  
dell'oscurità. Le sue maniere  delicate sono descritte 
nel Corano,  precisamente nel versetto 159 della 
Sura Omran, in questa maniera:

" È per misericordia di Dio che sei dolce nei loro 
confronti! Se tu fossi stato duro di cuore, si sarebbero 
allontanati da te. Perdona loro e supplica che siano 



26

assolti. Consultali sugli ordini da impartire; poi, 
quando  avrai deciso, abbi fiducia in Dio. Iddio ama 
coloro che confidano in Lui."

La sua comprensione, la sua grande calma e 
sopratutto la sua sincerità, insieme al suo morale 
sempre alto, fecero sì che questa rivoluzione 
prendesse forma nella penisola arabica  per poi 
espandersi in tutto il mondo.

Per la prima volta, l'uomo comprese il proprio  
valore. Per la prima volta, lo status sociale delle 
donne è stato qualificato e portato al livello di 
quello degli uomini. 

La rivoluzione è stata sorprendente in quanto 
trasformò le contraddizioni nell'unità, l'arroganza 
in modestia, l'analfabetismo in motivazione per 
l'apprendimento e l'egoismo in altruismo. Quando 
gli uomini e le donne diventarono modello di 
morale e di esemplare comportamento, l'oscurità 
scomparve. Nel Corano l'atteggiamento del Profeta 
è descritto così: 

"In verità di immensa grandezza è il tuo carattere".

(Il Corano,68:4)



27

L’importanza della bella presenza

In base a dei principi di psicologia sociale e in 
base alle caratteristiche dei singoli individui, si può 
suscitare un impatto significativo sulle altre persone, 
arrivando ad influenzarne sensazioni e  passioni.

Il Profeta Muhammad (P.B.D.L.F.) disse: 
“Iddio è Puro e ama l’uomo puro,  è anche Pulito 

e ama l’igiene”.
Di conseguenza prestava molta attenzione alla 

bellezza del suo aspetto e al proprio abbigliamento, 
sempre curato e in ordine.

L’Imam Ali 1(AS) disse: 
“Il Messaggero di Dio (P.B.D.L.F.) tagliava 

regolarmente i suoi capelli, li lavava con acqua e 
amava ribadire che l’acqua è sufficiente per l’igiene 
personale di un credente. Con sè aveva sempre un 
pettine e si specchiava di frequente per mantenersi 

1. Imam Ali (AS) è stato il primo ad abbracciare la missione del 
Profeta (pace e benedizioni di Dio su di lui e sulla sua famiglia) ed 
fu uno dei suoi discepoli, dei suoi compagni ed il suo successore.



28

ordinato ed incoraggiava anche i suoi compagni nel 
curare l’igiene  e l’ordine.

Si lavava i denti con il dentrificio e a proposito diceva:
“L’Arcangelo Gabriele mi raccomanda sempre di 

lavare i denti.”
Il Profeta Muhammad(P.B.D.L.F.) gradiva anche 

profumarsi e spendeva parecchio per procurarsi delle 
buone  fragranze.

Il Messaggero dell’igiene e della pulizia, esortava 
anche i suoi seguaci e chi lo amava a prestare la dovuta 
attenzione al proprio aspetto con le seguenti parole:

“Lavatevi i vestiti e abbiate cura di tenere 
pettinati i vostri capelli, lavatevi i denti, fatevi belli e 
mantenetevi sempre puliti ed ordinati.”

Inoltre disse: “Mantenetvi puliti il più possibile, in 
misura di quanto più potete! Infatti, Dio Onnipotente 
ha stabilito l’Islam per l’igiene e la pulizia! Nessuno 
tranne le persone pulite possono entrare nel Paradiso.”

Il profeta Muhammad (P.B.D.L.F.))ha dimostrato, 
sia attraverso gli atti  che a parole, che la pulizia e 
l’igiene esteriore sono un elemento essenziale nel 
rafforzamento delle relazioni affettive all’interno 
della famiglia e nel consolidare i rapporti  sociali. 
Quindi mantenersi puliti, assicura rapporti  sani  e 
trasparenti, in famiglia come in società.



29

Il rispetto e la cortesia del Profeta

Il Profeta Muhammad (P.B.D.L.F.), attraverso i 
suoi comportamenti, ha cercato di gettare le basi 
di una cultura divina, originale ed autentica, al fine 
di assicurare il dinamismo e la crescita della società 
islamica.

Era sempre il primo a salutare e a stringere la 
mano agli altri. 

Non ha mai allungato le gambe in presenza dei 
suoi compagni.

Era molto attento anche nel parlare, per evitare di 
pronunciare qualcosa che avrebbe potuto offendere 
o recare fastidio.

Quando aveva degli ospiti, consumava del cibo 
con loro,  si premurava di non finire mai il pasto  
prima dei suoi convitati.



30

Il Profeta, il decoro e la dignità

Consigliava sempre ai fedeli di rispettarsi gli uni 
con gli altri ed infatti gli ammoniva quando  notava  
una mancanza in questo senso o un comportamento 
offensivo.

Un giorno, mentre conversava con alcuni suoi 
compagni, un uomo anziano entrò nella stanza. 
I presenti lo ignorarono e non gli fecero spazio. Il 
Profeta ne rimase turbato e disse:

“Non è di noi chi non tratta con affetto e pietà i 
bambini e non si comporta con  rispetto e riverenza 
con gli anziani.”

L’assoluta cortesia e il rispetto, sono il miracolo 
del comportamento del profeta Muhammad 
(P.B.D.L.F.). Essendo stato istruito in maniera 
esclusiva da Dio l’Altissimo, riuscì ad insegnare  
un’elevata serie di buoni costumi e buone maniere 
all’umanità intera.



31

Se fosse stato privo di una così squisita gentilezza 
ed affabilità, insieme ad una perfetta educazione, non 
ci sarebbe potuto essere messaggero migliore per 
l’appello universale alla perfezione e alla salvezza.

L’Imam Sadiq(AS)* affermò che fu Dio l’Altissimo 
ad insegnare al Suo profeta, la cortesia e le buone 
maniere rendendole eccellenti e perfette. Dopodiché 
non trascurò di rammentarglielo: 

“Tu possiedi buone  maniere e cortesia”.
Gli affidò dunque, la missione di diffondere la sua 

religione e di guidare la comunità. Poi disse ai credenti 
di accettare e mettere in pratica qualsiasi precetto 
ed insegnamento che il Messaggero impartisse e di 
astenersi da tutto ciò che egli proibisse. 

  Il profeta Muhammad (P.B.D.L.F.) è stato  guidato 
dallo Spirito Santo e sostenuto dalla gratificazione 
divina. In questo modo, nell’espletazione delle 
incombenze durante la sua guida, non commise 
mai alcun errore, adottando, mediante l’aiuto 
dell’Altissimo, divine maniere.

Egli disse ancora:
“ Iddio istruì il Suo messaggero in base al proprio 

Amore, quindi (gli) disse: “ Tu possiedi un grande 
carattere.”



32

La misericordia del Profeta verso gli anziani

Nelle relazioni, il profeta Muhammad, non si è mai 
lasciato  influenzare da nomi, titoli o ceto sociale e 
non si è  mai lasciato intimorire da chi possedeva 
potere e ricchezza. Aveva piuttosto, una chiara  
visione divina. 

Prestava uguale attenzione a tutti ed invitava 
indistintamente a seguire la via che conduce verso il 
Signore Dio Unico. 

Non ha mai umiliato i poveri per la loro condizione, 
né ha temuto alcun governante per la sua ricchezza e 
il suo potere! In egual modo, invitava sia i ricchi che 
i poveri ad amare Dio l’Onnipotente.  

Raccomandava i fedeli di rispettare ed onorare 
i capi  e le grandi figure di ogni tribù, comunità o 
nazione ed infatti disse: “Quando incontrate i capi e le 
personalità  di ogni comunità, rispettateli e onorateli”.

Jarir bin Abdullah, il capo di una delle tribù prima 
dell’avvento dell’Islam, disse:



33

- “Quando il Profeta (P.B.D.L.F.) dichiarò la 
sua missione, andai da lui per abbracciare l’Islam e 
giurargli fedeltà, egli mi chiese: 

- “O Jarir, perché sei venuto da me? 
Io risposi che ero venuto per abbracciare l’Islam 

proprio da lui! Dopodiché stese a terra il suo mantello 
per farmici sedere sopra e si rivolse ai suoi compagni 
dicendo: - “Quando il capo di una tribù o un uomo 
importante viene da voi, rispettatelo!”.

Uday ibnHatam, il figlio del noto, generoso arabo 
Hatam Taei e  capo della tribù Tay dello Yemen, disse: 

Andai a Medina e mi recai a visitare il Profeta che stava 
in moschea.  Lo salutai ed egli mi chiese: “ Chi sei?”.

Risposi:  “Io sono Uday ibnHatam Taei”. 
Il Profeta si alzò e mi portò a casa sua. Lungo la 

strada, una donna anziana e debole, lo fermò e le 
parlò per lungo tempo dei suoi problemi personali. 
Allora dissi a me stesso: 

“Per Dio! Non è affatto un re! Altrimenti non 
sarebbe disposto a spendere così tanto tempo per 
una vecchia”. 

Poi entrammo in casa sua. Stese una pelle di pecora 
riempita di foglie di palma e mi invitò a sedermi. In 
un primo momento non accettai, ma quando insisté, 
mi ci sedetti sopra, invece lui si sedette sul pavimento. 



34

Ancora una volta mi dissi: “Per Dio, quest’uomo 
non è affatto un re! Altrimenti mi avrebbe trattato 
in un altro modo”.

Uday continuò con il suo racconto e aggiunse: 
- “Osservando tali comportamenti, mi convinsi 

che il Profeta era un vero inviato di Dio e così 
abbracciai l’Islam sul momento”.

Il Profeta  disse: “ Rispettare gli anziani, significa  
venerare il Signore”.

Ai giovani consigliava sempre di rispettare gli 
anziani e amava dire: 

“Se un giovane onora un anziano per la sua 
età, Iddio designerà qualcuno che lo  onorerà in 
vecchiaia.”

L’Imam Sadiq disse: 
“Un giorno due uomini si recarono a visitare il 

Profeta (P.B.D.L.F.), uno era anziano e l’altro giovane, 
durante l’incontro, quest’ultimo iniziò a parlare. Il 
Profeta(P.B.D.L.F.) lo interruppe e disse: “ E’ all’anziano 
che dobbiamo permettere di parlare primo”.

Esortava tutti i membri di una famiglia a rispettare 
i loro anziani con queste parole: “Un anziano nella sua 
famiglia è come un messaggero nella sua comunità. 
Non fa parte di noi chi non onora gli anziani, perché 
le benedizioni si trovano presso di loro”.



35

La ricerca della conoscenza

L’Islam pone molta enfasi sull’acquisizione del 
sapere e difatti le attribuisce un’elevata importanza. 
A tal riguardo Dio Onnipotente dice: 

“Sono forse uguali coloro che sanno e coloro 
che non sanno?!”.

Dato che, l’Islam è una religione che fornisce 
istruzioni e regole per tutti gli aspetti della vita 
ed essendo l’uomo,  considerato come il vicario di 
Dio a cui l’Altissimo, ha affidato il controllo e il 
dominio di ciò che esiste nei cieli e sulla terra.

Gli ha donato inoltre la grazia dell’intelletto, 
per cui deve essere informato delle sue funzioni, 
sia individuali che sociali e deve acquisire gli 
strumenti che lo aiutino a raggiungere il suo scopo. 

E’ essenziale quindi, cercare il mezzo attraverso  
cui, si può stabilire una relazione con Dio e che 
permetta di condurre, alla perfezione. Questo 
mezzo consiste nella conoscenza.



36

Il profeta Muhammad (P.B.D.L.F.) disse:  “Cercate 
la sapienza, anche se dovesse trovarsi in Cina, in 
quanto non c’è nulla di più caro a Dio se non colui 
che si mette alla ricerca della Sua conoscenza o colui 
che studia o si interessa delle questioni scientifiche.”

Un giorno il Santo Profeta (P.B.D.L.F.), entrò 
nella moschea e vide due gruppi di persone impegnate 
in due diverse occupazioni: uno stava recitando il 
Corano, pregando e lodando Dio Onnipotente, 
mentre l’altro, si dedicava all’insegnamento e 
all’apprendimento; quindi commentò: “Entrambi i 
gruppi sono nobilmente impegnati: uno  nell’insegnare 
ed imparare, mentre l’altro nonostante si dedichi a 
recitare e pregare, se Iddio Lo vorrà, verrà perdonato! 
Tuttavia io sono stato inviato per insegnare e guidare 
la gente sulla via della verità e della saggezza”. 

Dicendo questo, egli si avvicinò al secondo gruppo.
Egli diceva:  “Assimilate la conoscenza, in quanto 

apprenderla è virtù e trasmetterla corrisponde ad 
adorare  Dio. La ricerca del sapere è considerato lo 
sforzo sulla via dell’Altissimo Onnipotente. 

Trasferirla agli ignoranti è ritenuto al pari di 
un’elemosina ed invece donarla a chi merita, consente 
la vicinanza divina. In quanto la conoscenza è 
lo strumento che permette di essere informati, 



37

consentendo di rispettare ed osservare ciò che è 
lecito e ciò che è proibito. 

La scienza [e la conoscenza] conduce in Paradiso e 
libera dalla paura, facendoci compagnia nei momenti 
di solitudine. Oltretutto è una guida per sventare 
gli intrighi, quindi un’arma contro il nemico ed un 
ornamento per l’amico.”

La conoscenza è  l’avanguardia della saggezza. 
Anima i cuori, è la luce degli occhi. Ed è attraverso 
la consapevolezza che Dio è riconosciuto e adorato.

La conoscenza è  l’avanguardia della saggezza.
Egli disse:  “ La conoscenza è un tesoro la cui chiave 

è la discussione, Dio vi benedica. Ponete domande 
perché conferisce merito [e/o retribuzioni] a quattro 
categorie di persone: all’interpellante, a colui che 
risponde, a colui che ascolta ed infine a colui che ne 
è interessato”.

E disse: “ L’affamato è colui che cerca di saziarsi 
con la conoscenza, ma  il più sazio di tutti, è chi non 
se ne interessa!”

E ancora disse: “Cercate la conoscenza, anche dovesse  
trovarsi in Cina [nel senso ti terra lontana], infatti la 
ricerca del sapere e della scienza è essenziale per ogni 
musulmano. Gli angeli estendono le ali per gli assetati di 
conoscenza, perché soddisfatti del loro sforzo.”



38

E disse: “ Cercate la conoscenza dalla culla alla tomba.”
Anche una sola ora, in cui uno studioso, che  

appoggiandosi allo schienale contro il muro, entra in 
meditazione, è molto meglio di settant’anni di adorazione.
 



39

L’umiltà 

Una delle più importanti qualità che un grande leader 
deve possedere è la capacità di stabilire relazioni 
interpersonali. Per ottenere questo, non vi è ostacolo 
maggiore dell’arroganza e dell’egoismo.

   Coloro che si considerano superiori agli altri per 
via della  razza, dell’erudizione o posizione sociale, 
non potranno mai stabilire una relazione equilibrata, 
affettuosa e amichevole né con i loro vicini e né  con 
tutti gli altri membri della loro comunità.

Nel comportamento del Profeta, non è mai stato 
visto alcun segno di arroganza, superbia o egoismo.

Bensì il suo  modo di fare e di agire si è sempre 
contraddistinto dalla cortesia e dall’umiltà.

Iddio, l’Altissimo, gli consiglia: 



40

“ Estendi le tue ali d’amore ai fedeli che ti 
hanno seguito (Sii benevolo con che ti segue).                                                                                  
(Il Corano, 26:215)

Era il più umile di tutti. Si considerava un servo di 
Dio e perciò senza nessuna pretesa. Non possedeva 
nulla, eccetto ciò che gli veniva donato dal Signore. 

La semplicità e la naturalezza dei suoi gesti: nel 
mangiare, nel vestire, nel parlare, nel relazionarsi con 
gli altri... facevano parte della sua pratica quotidiana, 
del suo consueto modo di fare.

Il Messaggero di Dio(P.B.D.L.F.) era solito 
sedersi per terra anche per consumare i suoi pasti. 
Legava  le pecore del suo gregge con le sue proprie 
benedette mani e non esitava ad accettare  gli inviti 
anche quando provenivano dagli schiavi.

Socializzava con i poveri  e condivideva il cibo 
con i più miseri imboccandoli persino. Partecipando 
ad una riunione, si sedeva nel posto più vicino 
all’ingresso.

Con tanta  misericordia, andava a visitare i malati. 
Non trascurava mai di partecipare ai funerali ed in 



41

proposito diceva: 

- “Chiunque abbia nel suo cuore una sensazione 
di superbia e di superiorità, anche grande quanto un 
granello di senape, non entrerà in paradiso”.

La grande umiltà del Profeta, ha fatto sì che molta 
gente venisse attratta da lui e che venisse considerato 
come un loro simile.  E’ proprio relazionandosi in 
maniera così umile che riuscì a portare avanti il 
ruolo di guida della comunità, educandone in questo 
modo tutti i membri.



42

L’altruismo e la solidarietà

Tutte le religioni rivelate invitano i loro fedeli ad 
amare il prossimo come se stessi e ad essere benevoli 
nei loro confronti, incoraggiandoli ad adottare un 
atteggiamento positivo verso tutti i propri simili. Il 
profeta dell’Islam, in materia di affetto e benevolenza 
disse: 

- “I credenti,  sono come gli organi di un corpo,  
ogni qualvolta uno di questi patisce, anche agli altri 
organi viene la febbre e l’insonnia”.

I figli di Adamo sono organi di un solo corpo.
Nella Creazione sono stati fatti da un’unica 

essenza.
Se un giorno, anche un solo organo dovesse patire,
tutti gli altri perderebbero la quiete e la serenità.
Il Profeta considerava i benefattori come le 

migliori persone. Il loro operato è altamente 
meritorio, equiparabile agli atti di adorazione, tant’è 
vero che ribadì: 



43

- “Tra la gente, i migliori sono quelli che più si 
prodigano per il prossimo. Le persone più amate  da 
Dio sono coloro che portano  benefici agli altri. Se 
una persona incomincia la sua giornata ignorando i 
problemi dei musulmani e se un musulmano sente 
il grido di un oppresso e non lo aiuta, non è un 
musulmano”.

 Chiunque facesse delle richieste al Profeta, 
ne veniva soddisfatto,  sia perché otteneva ciò che 
chiedeva  sia perché rimaneva persuaso e  convinto 
dalle spiegazioni fornitegli. 

Il Messaggero non faceva distinzioni né di razza né 
di ceto sociale e tanto meno discriminava qualcuno 
per i tipi di problemi per i quali veniva interpellato. 

Cercava, in un modo o nell’altro, di soccorre e 
risolvere le difficoltà di chi si rivolgeva a lui. Infatti 
disse: 

-	 “I primi ad entrare in paradiso saranno i 
benefattori”.

A tutti i musulmani raccomandava la misericordia, 
la pietà ed il perdono, dicendo:

-  “Dio l’Altissimo, ha pietà di coloro che 
appartengono alla gente della misericordia e perdona 
chi perdona.



44

“Abbiate misericordia di quelli che stanno sulla 
terra, e avrete la misericordia dalla gente dei cieli”. 
Annas bin Malek disse: Il profeta Muhammad era 
molto gentile nei confronti dei musulmani e cercava 
sempre di risolvere i problemi degli altri. Una 
volta, il Profeta si stava preparando per compiere la 
preghiera, quando un uomo entro’ nella moschea e 
gli disse: “Una piccola parte del mio lavoro rimane 
e temo di dimenticarlo se la rimando ad un altro 
giorno”. Il profeta prima ando’ ad aiutarlo e poi 
torno’ alla moschea a compiere la preghiera.

Egli considerava l’uso e l’interesse reali della 
ricchezza di ogni uomo, nello spenderla per aiutare 
gli altri e per la causa di Dio.

Un giorno i poveri di Medina, si precipitarono a 
casa del Profeta perché seppero che a casa sua era 
stata macellata una pecora e lui, di conseguenza, non 
esitò a spartire la carne con loro. 

Arrivata la notte, chiese a sua moglie Aisha se 
fosse rimasto qualcosa, lei rispose che nulla hanno 
lasciato tranne il collo, ma lui ribatté dicendo che 
bisognava piuttosto dire: 

-	 “Tutto è rimasto tranne il collo!”.



45

L’uguaglianza e la giustizia
Uno dei miracolosi aspetti della vita del Profeta e 
della sua Tradizione, era la maniera di approcciarsi e 
la parità di trattamento  riservata a tutti i componenti 
della società, ossia con rispetto e dignità.

     Il Messaggero considerava la dignità e l’onorabilità 
di un credente molto più importanti della sacralità e 
del rispetto della santa Ka’aba. Difatti un giorno vi 
andò  vicino e disse: 

- “Ben fatto o magnifica Casa di Dio,  quanto è 
grande la tua gloria e la tua venerabilità, ma sappi 
che la dignità di un credente è più maestosa, dal 
momento che Dio ha santificato solo una cosa in 
te,  mentre nei credenti ne Ha onorato ben tre: i loro 
beni, la loro vita e la loro dignità”.

La Ka’aba è il sacro edificio cubico, situato nel 
cortile della Grande Moschea della Mecca e verso  
cui i musulmani orientano la preghiera rituale.



46

Egli disse: 

- “Un credente, presso il suo Signore, è più onorato 
degli angeli”.

Le sue buone maniere incontrando la gente, erano 
tali da far credere di stare di fronte alla più nobile delle 
persone. I suoi modi di fare: nel sedersi, nel parlare e 
nell’ascoltare erano sempre colmi d’attenzione verso 
il suo interlocutore. 

Trattava tutti con misericordia e amabilità, senza 
nessuna distinzione di classe, di età o condizione 
sociale, infatti ammoniva i suoi seguaci in caso di 
comportamenti discriminatori. Stringeva la mano a 
tutti, con sincerità e affetto.

Un giorno l’inviato di Allah stava parlando con 
i suoi compagni, quando arrivò un povero che si 
sedette accanto ad un ricco lì presente. 

Quest’ultimo si spostò e tirò a sé i lembi della sua 
veste, tant’è che il Profeta gli chiese: 

- “Hai avuto paura che ti sporcasse il vestito o che 
la sua povertà fosse trasferita a te e la tua ricchezza 
a lui?” 



47

L’abbiente imbarazzato rispose: 

- “No, o Messaggero di Allah”; 

ma con una certa irritazione il Messaggero 
continuò: 

- “Perché allora ti sei scostato?” 

Il tizio se ne vergognò e disse: 

- “ Sono disposto a donare a questo bisognoso, la 
metà dei miei beni”. 

L’umile uomo invece rifiutò dicendo: 

- “Temo un giorno, di cadere in un egoismo simile 
e trattare gli altri, allo stesso modo di come sono 
stato trattato io oggi”.

Il profeta Mohammad, fu inviato da Allah, 
per combattere la diffusa discriminazione, per 
distruggere i falsi criteri di rispettabilità e onorabilità 
che poggiavano su un triangolo di potere, ricchezza, 
prestigio sociale ed essere sostituiti con l’umanità. 
Ossia la componente base che può essere rafforzata  
e promossa dalla fede e dalle buone azioni. 

Tutto ciò è sostenuto da questa logica divina e 



48

secondo la quale, tutti gli esseri umani sono figli di 
Adamo e di Eva e godono perciò, di pari dignità. 
Nessuno può essere considerato superiore a nessuno 
se non per il timore di Allah e per il suo buon operato.

8- Presso Allah, il più nobile di voi è colui che più 
Lo teme. (Il Corano, 49-13)



49

La tolleranza ed il perdono
La persona che si presume possa  diventare la Guida 
dell'umanità, per condurla sulla via della perfezione 
e della felicità, deve indubbiamente possedere 
eccellenti qualità come la compassione, la tolleranza, 
la pazienza e naturalmente, la capacità di perdonare. 

Iddio al Suo Messaggero disse: “Sii paziente! La tua 
pazienza [non viene da altri] se non da Allah. Non ti 
affliggere per loro  e non farti angosciare dalle loro trame”. 

Raccomandò la pazienza al Profeta e disse:
“Sopporta dunque con pazienza quello che dicono, 

glorifica e loda il tuo Signore prima del levarsi del sole e 
prima che tramonti. GlorificaLo durante la notte e agli 
estremi del giorno, così che tu possa essere soddisfatto”.

Dio, rivolgendosi al Suo amato Messaggero aggiunse:
“Sopporta con pazienza, come sopportarono i 

messaggeri risoluti*”.
Disse ancora: 
“Pazienta dunque di bella pazienza”11 e “Tratta con il 



50

perdono, ordina il bene e allontanati dagli ignoranti”12.
Il Profeta aveva un carattere dolce e mite, per 

cui in modo magnanimo, perdonava anche quei 
comportamenti impropri, facendo persino finta di non 
notare l'eventuale volgarità o arroganza. 

Era suo costume non rispondere al male con il male, 
rimuoveva bensì, l'indecenza e la cattiveria con la bontà 
e la benevolenza.

Accettava facilmente le scuse per un comportamento 
scorretto,  senza serbare  rancore o   vendetta nel suo cuore.

Malik ibn Anas raccontò  di aver servito il Profeta 
per dieci anni e di non essere mai stato insultato né  
picchiato, come anche di non essere mai stato offeso e 
neanche rimproverato da lui. 

Allo stesso modo, non gli ha ordinato mai qualcosa 
che non  fosse capace di fare e di non essere mai stato 
punito per non aver svolto le sue mansioni. E che 
inoltre, non consentiva mai a nessuno di rimproverarmi 
ed infatti  diceva: “Lasciatelo stare, se avesse potuto, 
l'avrebbe fatto”.

Riguardo la pazienza e la tolleranza del Profeta, 
l'Imam Ali (AS) disse:  “Il Messaggero di Allah evitava 
tre cose negli approcci con le persone: 

1- non rimproverava mai nessuno.



51

2-Neanche mai indagava sugli errori e i difetti della 
gente. 3- Non parlava mai, se non quando pensava che 
apportasse beneficio.”

Il Profeta disse:  "Sono stato inviato con una religione 
autentica, tollerante e chiara. Iddio mi ha mandato a 
predicare la fede di Abramo, semplice e indulgente.”

A  uno dei suoi compagni, Ma'āḍh ibn Jabal, il 
Messaggero disse: “Cercate di essere permissivi ed 
evitate la durezza. Procurate agli altri, ciò che li rende 
contenti ed ottimisti. Siate tolleranti ed astenetevi dal 
diffondere l'odio e l'ostilità fra la gente”.

Era la persona più dolce fra tutti ed era talmente 
gentile e cortese che nessuno trovò in lui, alcuna 
imperfezione o cattiveria. Come d'altronde nessuno 
provò risentimento o fastidio per le sue azioni  o per 
quello che diceva. Non ha mai insultato o picchiato 
qualcuno.

Malik ibn Anas raccontò:  "Un giorno un beduino 
venne dal Profeta con una richiesta e gli strattonò 
talmente forte il vestito tanto da lasciargli un segno sul 
collo, poi disse:  ”Dammi di quanto hai con te dei beni 
di Dio!” 

Il Messaggero lo guardò con benevolenza, sorrise 
bonariamente e gli diede qualcosa.



52

Tollerava pazientemente i comportamenti rudi dei 
miscredenti che spesso gli recavano danno. Diverse 
volte gli gettarono addosso terra  e immondizia; una 
volta gli ruppero persino un dente, ma egli, non li 
maledisse mai, anzi, invocava Dio affinché venissero 
condotti nella giusta via. 

Amava dire:  “Nessuno è stato mai infastidito per 
amore di Dio quanto  me, né profeta è stato mai turbato 
quanto me”. 

Era il più paziente ed il più tollerante, nonostante i 
numerosi disagi e le cattiverie subite.

Durante la sua vita, ha gradualmente trasformato la 
rudezza in dolcezza e la brutalità in benevolenza. E' 
così che condusse la società verso comportamenti più 
virtuosi e verso l'applicazione dei precetti divini. 

Per raggiungere questo obbiettivo, né lui né i 
suoi successori, costrinsero o imposero, tanto meno 
ricorrendo alla violenza, di accettare  i loro insegnamenti. 

Bensì, nel portare il messaggio della Verità e 
nell'invitare alla felicità e alla salvezza, introdusse, 
attraverso l'indulgenza e la gentilezza, la maniera di 
vivere meglio. Come ricompensa, il Profeta chiese 
a Dio, di dargli la possibilità di intercedere per i suoi 
seguaci nell'Aldilà.



53

Il Profeta e gli adepti di altre religioni

Riservava un trattamento gentile e cordiale sia ai 
seguaci delle altre fedi e sia ai miscredenti. Durante 
le discussioni con loro, non ha mai messo da parte la 
cortesia, l’equità e la sobrietà. 

Ha sempre confermato e portato rispetto verso 
le altre religioni e gli altri profeti [prima di lui]. 
Con pacatezza e amabilità, presentava l’Islam 
come la religione perfetta, non trascurando di 
fornire motivazioni logiche e di buon senso che 
supportassero le sue affermazioni. 

Il suo modo di fare, dignitoso e magnanimo, con 
gli adepti delle altre religioni, era tale che alcuni di 
loro abbracciarono  l’islam.

 Jabir bin ‘Abullāh Ansari, uno dei compagni del 
Profeta, raccontò: 



54

- “Eravamo seduti con lui, quando vedemmo una 
folla seguire la salma di qualcuno morto da poco. 
Dunque ci alzammo tutti per partecipare a nostra 
volta, ma dopo venimmo a sapere che la persona 
deceduta era ebrea, perciò tornammo indietro. 

Il Profeta però, rifiutò la nostra giustificazione 
dicendo: “Quando  vedete un funerale, di chiunque 
esso sia, partecipatevi”.  

Ciò significa che ai mussulmani è raccomandato di 
compiere il loro dovere morale, indipendentemente 
dalla religione della persona deceduta.

  Anche quando il Negus d’Etiopia  inviò un 
gruppo di cristiani suoi sudditi a Medina, il profeta 
Mohammad (P.B.D.L.F.) li accolse calorosamente 
e rammentando disse: “Hanno onorato i nostri 
compagni nel loro Paese, ora vorrei ricambiare il loro 
favore personalmente”.

A proposito della sua magnanimità è sufficiente 
dire che, quando i miscredenti lo attaccarono 
ferendolo, non acconsentì di maledirli, chiese 
piuttosto all’Altissimo, che fossero guidati sulla 



55

Retta Via. 

Come quella volta in cui  i suoi nemici gli ruppero 
un dente tirandogli pietre, uno dei suoi compagni 
chiese espressamente di maledirli, ma lui rispose: 

- “Io sono stato mandato da Dio  per invitare alla 
salvezza e alla misericordia e non per chiederne la 
loro l’esclusione maledicendoli! O Dio guida la mia 
gente  perché non sa!”. 

L’atteggiamento del Profeta e di tutti i musulmani 
in genere, nei confronti dei miscredenti, era sempre 
rispettoso e restava tale sino a quando non si 
pregiudicavano  le condizioni di reciprocità; cioè sino 
a quando  non agivano contro l’Islam abusandone o  
andando contro gli accordi stipulati. 

A quel punto, il  Messaggero non restava inerte, 
ma rispondeva con fermezza.



56

Il Profeta, i bambini e i giovani
Senza dubbio, la più grande influenza nella 
formazione della  personalità di un individuo, avviene 
durante l’infanzia, l’adolescenza e la gioventù. 
Il profeta Muhammad(P.B.D.L.F.) riservava ai 
bambini, agli adolescenti e ai giovani, un’attenzione 
ed una particolare sensibilità,  trattandoli tutti  con 
riverenza e rispetto.

Gli stava a cuore salutare per primo i bambini, in 
quanto il saluto è un segno di rispetto e di riverenza 
tra i vari membri di una società ed è l’anello del 
legame emotivo tra loro. Trattava  i bambini con 
tenerezza e  li attirava a sé con modi gentili per poi 
invocare Dio affinché concedesse loro la bontà.

Ogni volta che andava a visitare i suoi compagni, 
entrando in casa, i bambini gli si radunavano intorno 
e lui, li accarezzava e li salutava con gentilezza, senza 
trascurare di pregare per loro.

Scherzare ed essere gentile con i bambini era la 



57

sua consuetudine, come anche l’essere con loro il più 
compassionevole di tutti.

Egli affermò: “A chiunque baci i suoi bambini, 
come ricompensa, Dio Onnipotente gli ascriverà 
una bontà e  chiunque  gli rallegri,  verrà soddisfatto 
nell’Aldilà.”

Se sentiva piangere un bambino durante la 
preghiera collettiva, egli l’abbreviava per dare modo 
alla madre (che pregava dietro al Profeta) di non 
patirne e  sopperire così alle esigenze del suo piccolo.

Oltre ai bambini, il Profeta prestava attenzione 
particolare anche agli adolescenti e ai giovani in 
generale, a cui affidava delle responsabilità importanti, 
motivando le loro attività ed incoraggiandoli ad 
impegnarsi sempre di più. 

La maggior parte dei primi convertiti all’Islam, 
erano proprio dei giovani.

Grazie ad una visione divina e profonda, il Profeta 
conosceva i talenti e le eccezionali capacità dei 
giovani. Ne conosceva anche la vitalità e le autentiche 
emozioni di cui erano capaci. 

Si sentiva loro molto vicino e non li considerava 
affatto degli estranei. Si considerava ed era 
considerato uno di loro. D’altronde  adottava e 



58

aveva un comportamento e un temperamento che 
risultavano sempre molto graditi.

Aveva una buona comprensione dei giovani e vi 
conversava in maniera affabile. Amava  ascoltarli 
quando gli parlavano dei loro coniugi, delle loro vite 
private e cercava di aiutarli quando incorrevano in 
qualche problema. 

Li incoraggiava nei sani divertimenti e nello sport 
come l’andare a cavallo, il tiro con l’arco ed il  nuoto.

Lodava e incoraggiava quei giovani che 
lavoravano per ottenere un legittimo sostentamento. 
In un hadith tramandatoci, si narra che il Profeta 
paragona la ricompensa di un giovane, che lavora 
per mantenere se stesso e suoi genitori, a quella di 
un martire immolatosi sulla via di Dio.

Uno dei compagni del Profeta, raccontò che 
mentre stava seduto con lui su una collina, vide un 
giovane che pascolava il suo gregge e disse:  “Vorrei 
che questo ragazzo avesse trascorso la sua vita sul 
sentiero di Dio”.

 Il Messaggero rispose:  “Che ne sai? Forse proprio 
adesso sta spendendo il suo tempo nella via del suo 
Signore e Creatore!” 

e chiese:  “ Stai sostentando  qualcuno?”. 



59

Il giovane pastore rispose affermativamente: 
provvedeva a sua madre e a quel punto il Profeta 
gli raccomandò:  “Non abbandonare mai tua madre, 
provvedi sempre a lei, in quanto il paradiso si trova 
sotto i piedi di una madre”; 

poi continuò aggiungendo: “Ci sono alcune 
persone che saranno premiate tanto quanto un 
martire, una di loro sarà colui che lavora sodo e 
sopporta le difficoltà al fine di preservare la propria 
reputazione e non avere mai bisogno degli altri [per 
il proprio sostentamento] ”. 

Il profeta Muhammad (P.B.D.L.F.) invitò tutti i 
giovani ad adorare e ad obbedire  Dio affermando che 
la persona a Lui più cara, è un giovane di bell’aspetto 
che spende la sua giovinezza e la sua bellezza sul Suo 
cammino. 

Inoltre aggiunse che Iddio, si congratula con 
gli angeli per l’esistenza di tale creatura, e dice: 
“Guardate! Questo è il Mio degno e meritevole 
servo”.

 



60

Il Profeta e la questione della donna
Nell’Islam è riservata un’attenzione particolare alla 
posizione e alla grandezza della donna ed inoltre, nel 
caso abbiano acquisito virtù morali ed umane,  sono 
considerate degne di raggiungere la vicinanza divina. 

Di conseguenza, l’approccio sociale del Profeta nei 
confronti delle donne era basato sul rispetto e sulla 
riverenza. Egli le salutava e loro gli rispondevano.

Egli disse:  “Solo chi è  nobile ed onorevole tratta 
le donne con rispetto e solo chi è vile e ignobili le 
insulta.”

Al fine di venerarle, considerava le  figlie femmine 
le migliori tra i figli. Quando gli giungeva notizia della 
nascita di una bambina, sorrideva con gioia e diceva:  
“Una figlia è come un fiore il cui sostentamento è 
stato garantito da Dio”.

Le donne, grazie alla visione e ai divini 
insegnamenti del Profeta, riuscirono ad essere 
attivamente presenti nella società, ricoprendo ruoli 



61

importanti in ambiti cruciali, come ad esempio 
nell’istruzione e nella trasmissione del sapere. A 
tal  proposito, il Messaggero disse: “E’ dovere di 
ogni musulmano, uomo o donna che sia, ricercare la 
conoscenza”.

Per cui accoglieva con rispetto e con la massima 
disponibilità tutte le domande che provenivano 
dalle donne, consigliandole poi, con gentilezza e 
benevolenza.

E’ da sottolineare che il trattamento estremamente 
rispettoso che il Profeta riservava alle donne, era fatto 
all’interno di una società in cui, prima dell’avvento 
dell’Islam, le facce si scurivano per lo sdegno e la 
collera nell’apprendere la notizia della nascita di una 
bambina. 

A quel tempo,  creature innocenti e pure, per il 
solo fatto di essere di sesso femminile, venivano 
sepolte vive.

In un epoca così buia, sorse il sole dell’Islam ed 
il Profeta della misericordia e dell’onorabilità, poté 
donare dignità alle donne restituendole al loro status.

Considerava le donne dotate di tutte le virtù, 
esattamente come gli uomini. Senza differenza 
alcuna nell’essenza della Creazione.



62

La gentilezza e le buone maniere del Profeta
La gentilezza e la compassione erano i pilastri della 
pura ed autentica cultura del Profeta. Incoraggiava 
tutti a manifestare le proprie emozioni, ad esprimerle 
con parole affettuose e a contraccambiare con un 
atteggiamento gentile ed amichevole.

Egli raccomandava i fedeli ad osserevare dei 
comportamenti sociali tra di loro come salutare, 
stringersi la mano, stabilire e rafforzare i legami 
d’amizia e le relazioni fraterne tra i loro.

Egli disse: “Se qualcuno ama il suo fratello 
di religione, dovrebbe dimostrargli il proprio 
sentimento dicendogli: “Io ti voglio bene.”

Dio, l’Altissimo, disse al Messaggero d’amore e 
della misericordia che la sua missione consisteva nel 
portare il messaggio dell’amore e della misericordia 
all’umanità intera: 

“E non inviammo te se non come misericordia 
per il mondo” .



63

Inoltre, egli stesso si presentò come il Messaggero 
di benevolenza e di amore.

Egli disse: “Sono stato inviato a diffondere la 
misericordia e l’amore, non per il disagio e il dolore.” 

E ancora: 	“La mia missione è una grazia divina 
concessa per l’umanità.” 

E ancora:  “Io sono Muhammad, Ahmad, il Profeta 
della misericordia e del Messaggero dellabontà.”

Il suo consiglio per quanto riguarda la morale e le 
buone maniere umanitarie pou’ essere raccluso nel 
raccomandae l’amicizia, l’affetto, la compassione e la 
fraternità, cosi’ come tutti gli aspetti della sua vita 
fu accompagnato dall’osservanza della dignità, della 
grazia e della misericordia.

Egli era , nei suoi approcci sociali, il più 
compassionevole e il più gentile per tutta la gente.

Ayesheh, la moglie del Profeta disse: “Egli negli 
incontri con la gente, era la persona più dolce e 
più onorevole di tutti. Era una persona unica. Non 
era né un angelo né un essere soprannaturale e 
extraterrestra. Ma non è mai stato privo di grazia, di 
gentilezza e di sorriso.”

“Aveva sempre un bel sorriso sul suo volto, e le 
parole molto dolci in bocca e conquistava i cuori con i 



64

cordiali saluti (salutando la gente cordialmente). Nei 
confrontidegli altri, lui era molto gentile, benevolo e 
utile a loro.”

Egli disse: “ Nessuno e’ consideratoun credente a 
meno che non si desidera per il fratello nella religione 
esattamente quello che vuole per te stesso”.

E ancora ai compagni: 	“Volete che vi dico chi è il 
più simile a me?”,

I compagni risposero: “Sì. O Profeta di Dio”. 
Egli disse: “Colui il cui comportamento è buono, 

il suo trattamento è dolce ed è piu’ gentile ai suoi 
fratelli di religione più di chiunque altro.”

Il Messaggero di Dio era molto disponibile ai 
suoi compagni e si interessava delle loro condizioni 
di vita.

Se non vedeva uno dei suoi compagni per tre 
giorni, chiedeva  agli altri circa il motivo della sua 
assenza. 

Se il compagno era in viaggio, egli pregava per lui 
e se lui era in citta’ il Profeta andava a trovarlo e se 
era malato, il Profeta gli visitava.

Era sempre molto allegro, sereno e di buon carattere 
e non agiva con violenza né gridava o diceva parole 
offensive contro qualcuno e non sparlava degli altri.



65

La sua gentilezza non era esclusivo di gruppi 
speciali o persone specifiche, piuttosto tutti i servi di 
Dio erano inclusi nel suo favore.

Era il simbolo perfetto di gentilezza, di purezza e 
di compassione. Se non avesse avuto queste qualità, 
tanti devoti non si sarebbero raccolti attorno a lui. 

A propsito Dio Onnipotente dice:
“E ‘per la misericordia di Allah che sei dolce per 

loro, e se fossi stato aspro e duro di cuore, sicuramente 
si sarebbero allontanati da te.”

Il Profeta dimostrava la sua gentilezza con 
umorismo e simpatia, in modo che le persone gli si 
avvicinassero e comunicassero con lui più facilmente. 

Conversava e parlava con le persone con un volto 
aperto e sorridente e univa il suo dolce parlare con 
la sua gentilezza interiore e cosi’ creava un atmosfera 
accogliente e piacevole. 

Nello scherzare con gli altri, era attento a non 
offendere nessuno. Il suo umorismo non superava 
mai la moderazione.

Se notava uno scherzo improprio e spiacevole 
da uno dei compagni che avrebbe potuto offendere 
qualcuno, avvertiva la persona e vietava i suoi 
compagni di fare tali atti.



66

Il Profeta disse: 	“Fate dei regali gli uni agli altri, 
in quanto la cosa incrementa l’affetto tra di voi, e 
rimuove i disagi e le cattiverie tra le persone.”

Il Profeta invitava i suoi compagni a casa propria 
e accettava benevolmente i loro inviti, anche se 
l’accoglienza era molto semplice.

L’Imam Ali(pace su di lui) lo definisce come  un 
medico itinerante che era accessibile a tutti. Egli 
cercava i pazienti erranti e le persone bisognose per 
curare i loro dolori cronici come l’odio, l’aggressività, 
le cattiverie e i malesseri dando loro l’elisir d’amore 
e il farmaco di gentilezza e faccendoli conoscere 
l’amore, la bellezza, l’allegria e la compassione.

Si dice che il Profeta ha giurato sul suo onore 
e sulla sua vita che Dio, il Misericordioso e il 
Compassionevole preserverà la Sua grazia speciale 
solo per le persone gentili e compassionevoli.

I suoi compagni dissero:  “Noi tutti siamo gentili 
e compassionevoli, allora saremo inclusi tra coloro 
che avranno la grazia speciale di Dio.” 

Il Profeta rispose:  “No, (al fine di essere inclusi in 
quel cerchio), non è sufficiente essere affettuosi verso 
la moglie ed i figli, piuttosto il vero compassionevole 
è colui che ama tutti come la propria famiglia e si 



67

preoccupa nei loro confronti. “
 Egli disse ancora: “La persona più cara e più 

vicina a me nell’Aldila’ è il più gentile e il piu’ 
compassionevole di voi.”

Una volta venne riferito il Profeta di una donna 
che si dedicava costantemente a compiere gli atti di 
adorazione, che era a digiuno durante il giorno e in 
preghiera tutta la notte. 

Il Profeta chiese della sua maniera di 
comportamento; i compagni risposero che ella e’ 
di cattivo comportamento e offende i vicini con le 
parole. 

Il Profeta disse:  “Allora, non vi è alcun vantaggio 
e merito nei suoi atti di adorazione e lei entrerà nella 
inferno.”

Egli disse: “Ogni volta che Arcangelo Gabriele 
viene da me, mi raccomanda di evitare e di prevenire 
l’inimicizia e l’odio con e tra gli altri.”



La Grotta di Hira (nei pressi alla Mecca)



    Capitolo quarto

Le parole sagge del profeta



70

 “Il megliore di voi e’ colui che e’ buono 
con la sua famiglia, e io sono il migliore di voi 
per quanto riguarda al comportamento con la 
mia famiglia.”

 Solo le grandi persone rispettano le 
donne e solo le persone vili mancano di 
rispetto nei confronti delle donne. (Non 
rispetta la donna se non una persona generoso 
e magnanimo e non manca di rispetto alla 
donne se non una persona vile.)

 Egi disse: “Io sono stato inviato per 
perfezionare le virtu’ morali.”



71

 Il bene di questo mondo e dell’Aldila’ 
consiste nella conoscenza e nella sapienza.

 In verità, ciò che continuerà a 
beneficiare un credente, anche dopo la sua 
morte, tra le sue azioni e le sue buone opere 
sono: la conoscenza che ha insegnato e 
diffuso, il figlio virtuoso che ha educato e il 
Santo Scritto che ha lasciato come la propria 
eredità (trascrivendolo e mettendolo a 
disposizione degli altri).



72

 Quando viene l’Ora, Dio Onnipotente 
estende la Sua misericordia, in modo tale 
che anche il Diavolo spera (e desidera) di 
godersene (beneficiarsene). 

 La prima cosa che Dio creo’, fu l’amore.

 Io Sono stato inviato come il profeta 
della misericordia , non per maledire.



73

 Colui che cerca la conoscenza è simile 
a una persona che digiuna durante il giorno 
e vegila durante la notte occupnadosi negli 
atti d’adorazione. Se una persona acquisisce 
un ramo di conoscenza, è meglio per lui che 
possedere tanto oro quanto l’altezza della 
monte di Abu Qubais e distribuirlo sulla Via 
di Allah.

 Allah non ama la persona che conosce 
le cose del mondo mentre non è informato 
dell’Aldilà.              



74

 Essere buoni nei confronti dei propri 
parenti allunga la vita e allontana la povertà.

  Gli atti e le opere più importanti 
che saranno valutati nell’Aldila’, sono il 
timore di Dio e le buone maniere (il buon 
comportamento).

 La discesa della grazia di Dio raggiunge 
il suo culmine solo quando si prova l’amore a 
tutte le persone. 



75

 O Signore! Sono più fiducioso per il 
Tuo perdono che per le mie opere e in effetti 
la Tua misericordia è più esteso e più grande 
del mio peccato.

 O Dio! Anche se io non merito di 
ricevere la Tua misericordia, ma la Tua 
misericordia e la Tua grazia sono degni e 
competenti a includere me, in quanto la Tua 
misericordia comprende l’intero universo. Per 
la Tua misericordia O Dio, Misericordioso e 
Clemente!



76

  L’umiltà eleva l’uomo, quindi sìì umile 
e Allah ti eleverà.            

  La migliore fede è crdere fermamente 
che Allah è con te ovunque tu sia.

 Chiunque trascorre la sua vita nel 
cercare delle cose mondane, è un perdente e 
cammina verso la disgrazia



77

  Non potete vincere il cuore delle persone 
con il vostro denaro (e la vostra richezza); 
piuttosto fatelo con il volto allegro e la buona 
maniera (il buon comportamento)

   Non potrai mai contenere le persone con 
la tua ricchezza, quindi rendile soddisfatte 
con la tua buona morale.

 Il cattivo comportamento rovina (e 
corrompe) le buone opera come l’aceto che 
rovina (e corrompe) il miele.

   



78

  L’amore è il fondamento della mia 
missione.

 Quando l’elemosina viene consegnata 
dalla mano del suo proprietario, (la cosa 
che viene data) dice cinque cose: « Prima 
ero sperduto (e senz’anima) e tu mi hai 
dato vita; Ero insignificante e mi hai fatto 
grande (e utile); Ero un nemico e tu mi hai 
trasformato in un amico; Tu mi ha protetto, 
ma ora ti proteggerò io fino alla Giorno della 
Resurrezione ».



79

 Sappiate che le persone migliori sono 
coloro che si arrabbiano di rado e perdonano 
facilmente mentre le persone peggiori 
sono coloro che si arrabbiano facilmente e 
rimangono soddisfatti difficilmente

  Colui che ha un comportamento cattivo 
e indecente sarà mandato al livello più basso 
dell’inferno.



80

 Colui che allevia (mitiga) una delle 
sofferenze del suo fratello musulmano, Allah 
gli allevierà una delle sofferenze dell’Aldilà.

 Sii gentile con i bambini e rispetta le 
grandi cosi’ potrai diventare uno dei miei 
amici. 

 O Dio! Anche se i miei peccati sono 
gravosi presso Te, ma il Tuo perdono e la Tua 
grazia sono ancora maggiori dei miei peccati.   



81

  La migliore opera dopo aver creduto in 
Dio è quello di mostrare l’affetto verso tutti.

 Le parole più nobili sono dette nel 
ricordo di Allah e la massima della saggezza 
consiste nell’obbedienza a Lui.

 Chi non e’ gentile, non ricevera’ 
gentilezza, e chi non perdona, non sarà 
perdonato, e chi non accetta le scuse degli 
altri, Iddio non accettera’ le sue scuse e il suo 
pentimento.  



82

 Chiunque non mostra affetto e 
gentilezza alla gente, Dio non sarà gentile 
con lui (o lei.)

  Iddio è Misericordioso solo con i Suoi 
servi gentili ed affettuosi.

  Fai domande ai sapienti, conversa con i 
saggi e associati ai poveri.



83

 Dio mi ha ordinato di essere gentile e 
tollerante con la gente, proprio come mi ha 
ordinato di eseguire i rituali obbligatori. 

 Senza dubbio, le persone più amate da 
me sono coloro che hanno il buon carattere e 
il buon comportamento.

  In effetti la virtù più preziosa è avere 
un buon carattere e un buon comportamento.



84

    Colui che aiuta un credente musulmano 
(nei suoi guai), Allah, Altissimo e Glorioso, 
toglierà da lui settantatre guai, uno dei 
quali in questo mondo e altri settantadue 
al momento della Grande Agonia, ossia 
quando gli uomini saranno occupati di se 
stessi (nell’Aldilà).

 Dio, l’Altissimo, è molto Indulgente e 
ama il perdono. 



85

 Gli uomini sono dipendenti di Allah 
per il sostentamento, quindi la persona più 
amata da Lui è colui che è utile ai dipendenti 
di Allah e rende felici i membri della propria 
famiglia.

 Sii gentile e abbia pieta’ a quelli sulla 
terra cosi’ avrai la gentilezza e la pieta’ da chi 
e’ nei cieli.



86

 Quando Allah dona la bontà a una 
persona, aumenta la sua conoscenza nella 
religione, diminuisce il suo attaccamento alle 
cose del mondo e lo rende consapevole delle 
proprie debolezze.

  Chiunque non ha misericordia e pieta’ 
, non le avra’; e chiunque non perdona, non 
sarà perdonato

 Uno dei segni della beatitudine di una 
persona è il suo buon carattere e il suo buon 
comportamento.



87

 Tollerare gente è la metà della fede, e 
essere clementi verso di loro è la metà della 
buona vita. 

  Accontentarsi (di ciò che si ha) è una 
ricchezza infinita.

  La fede e le buone azioni sono correlate 
tra loro; Allah non accetta nessuna di esse 
senza l’altra.                 



88

 La fiducia porta la ricchezza e 
l’inaffidabilità conduce alla povertà.

 Una parola di saggezza ascoltata da un 
credente è meglio di un anno di compimento 
degli atti d’adorazione.

  Chiunque ha il timore di Allah, Allah 
farà temere tutti da lui e chi non ha paura di 
(disobbedienza di) Allah, Allah lo farà temere 
da tutti. 



89

  Le cose più importanti che conducono 
gli uomini al Cielo sono la divina pietà e il 
buon temperamento.

  Quando decidi di fare qualcosa, pensa 
sul suo esito. Se è utile per il tuo miglioramento 
e per la tua promozione, procedi, ma se è 
fuorviante ( dalla Retta Via), rinunciaci.

 Sicuramente, gli esseri umani , dal 
tempo di Adamo sino ad oggi, sono gli stessi 
come i denti di un pettine, e non c’è superiorità 
per l’arabo nei confronti di non arabi o per la 
razza rossa su quella nera tranne la pietà.



90

 Potrei presentarvi un vero credente? 
Un vero credente è colui che gli altri credenti 
si fidano in lui con le loro anime e la loro 
ricchezza. Vorreste che vi presento un vero 
musulmano? Un musulmano è colui dalle cui 
mani e lingua sono sicuri gli altri musulmani. 

È proibito ad un credente di far del male 
contro un altro credente, di lasciarlo nella 
difficoltà, di indebolirlo, o di respingerlo 
bruscamente.



91

 La conoscenza è il Deposito di Allah 
sulla Terra e gli studiosi sono i Suoi fiduciari. 
Quindi, colui che agisce secondo la propria 
conoscenza ha veramente (rispettato e) 
consegnato il Suo Deposito.

  Il perdono di Dio verso i Suoi servi 
consiste nel coprire le loro cattiveria



92

 Se non fosse difficile alla mia Umma, 
avrei invitato a spazzolare (i denti) prima di 
ogni preghiera rituale.

  Quando vi incontrate, iniziate con 
il saluto e l’abbraccio; E quando vi separate 
gli uni dagli altri, chiedete il perdono per voi 
stessi.

  Colui che fa del male a un credente 
musulmano, sicuramente fa del male a me.



93

 Chi promuove il diritto e proibisce il 
male è il vicario di Allah e del Suo Messaggero 
sulla Terra.

  La sofferenza causata dalla parola è 
peggio di quella causata dalla ferita della 
lama di una spada.

  Tra tutte le cose, la lingua merita di 
essere controllata e tenuta chiusa più di 
ogni altra cosa. (Poiché la maggior parte dei 
nostri peccati sono commessi da esso, come 
l’imbroglio, le menzogne, la diffamazione, lo 
scherno, l’insulto, ecc.).



94

  La distruzione dell’uomo sta in tre cose: 
il suo stomaco (eccesso nel mangiare), le sue 
lussurie e la sua lingua.

 La calunnia agisce più velocemente 
contro la fede di un credente musulmano 
rispetto alla lebbra contro il suo corpo.

 L’abbandono della schiavitù è più 
prezioso per Allah, Onnipotente e Glorioso, 
rispetto all’adempimento di dieci mila Rak’at 
della preghiera meritoria.



95

  L’uomo è influenzato dalla fede dei suoi 
amici. Per cui, fai attenzione a chi con cui fai 
amicizia.

 Il Santo Profeta(P.B.L.F) disse: 
I discepoli di Gesù gli chiesero con chi 
dovrebbero fare l’amicizia? E lui rispose: “Con 
una persona la cui presenza ti ricorda Dio, 
il suo discorso aumenta la tua conoscenza e 
la sua azione ispira te di agire e di lavorare 
giustamente per il bene dell’Aldilà”.



Kaaba (Ka’aba)



    Capitolo quinto

Le preghiere e le invocazioni tramandate dal Profeta



98

O Allah! Ti supplico per tutto ciò che è 
la causa della tua misericordia, e quello che 
accerta il tuo perdono; e per pter beneficiare 
di tutte le virtù, ed essere al sicuro da ogni 
peccato.

O Allah! Non Lasciare alcun peccato per 
me, ma che Tu perdoni essa, e nessun genere 
di afflizione ma che lo rimuovi, e nessun 
debito ma che lo paghi fuori e nessun bisogno 
dei bisogni di questo mondo e dell’Aldilà, ma 
che lo esaudisci; 

O il piu’ Misericordioso dei misericordiosi! 
Concedimi la mia supplica!



99

O Allah! Tu sei il mio Signore e io sono 
tuo servo, sono stato ingiusto di me stesso e 
confesso i miei peccati, quindì  perdona i miei 
peccati! In verita’ Tu sei il mio Signore, non 
c’e’ nessuno eccetto Te che perdonai i peccati 

O Allah! Tu sei il più Perdonatore e il 
Piu’ Generoso;  Tu ami il perdonare, quindì 
perdonami.



100

O Allah! Ti prego di concedermi la 
possibilità di compiere le bonta’, di evitanare 
il male e di essere benevole con i poveri. Ti 
chiedo di perdonarmi e di avere pietà di me 
e di preservarmi quando vorresti mettere 
alla prova i Tuoi servi (e le Tue creature) non 
affliggendomi  ogni prova e difficolta’.    

O Allah! Ti prego di concedermi il Tuo 
amore e l’amore di coloro che Ti amano e 
l’amore dell’atto che causa l’avvicinamento al 
Tuo amore e alla Tua soddisfazione.  



101

O Allah! Ti prego di darmi una fede 
vera e sana; e la fede che porti un buon 
temperamento; e (concedimi) un successo che 
conduce alla salvezza; e concedimi la salute e 
la sicurezza e (concedimi) la Tua misericordia 
e la Tua soddisfazione.

O Allah! Tu sei davvero il Perdonatore (e 
ami il perdono), quindi perdonami.



102

O Allah! Tu sei davvero il Benefattore (e 
Tu ami la bonta’), quindi fa delle bonta’ su di 
me.

O Allah!  Tu sei davvero il 
Misericordiosooso (e ami la misericordia), 
quindi abbi misericordia di me. 

O Allah, Tu sei davvero il Gentile (e vi amo 
la gentilezza), quindi sii gentile con me. 



103

O Allah! Ti prego di farmi essere sicuro di 
Te, in modo da essere convinto nel ritornare 
a Te e di essere soddisfatto di quanto hai 
stabilito per me e di accontentarmi di cio’ che 
elargisci su di me 

O Allah! Ti prego di espandere il nostro 
sostentamento; e di diffondere a noi il 
Tuo perdono e la Tua misericordia e di far 
discendere su di noi delle Tue grazie; e di 
concederci del provvigionamento ampio, 
puro e pulito senza farci sentirne indebitati, 
per la Tua misericordia e la Tua clemenza e la 
Tua generosita’.



104

O Allah! Ti chiedo la fede che dà gioia al 
mio cuore e la certezza nel sapere che non mi 
accadrà nulla tranne ciò che Tu hai prescritto 
pr me e rendimi soddisfatto di quello che hai 
predestinato per me.

O Allah! Perdonaci i nostri errori e quanto 
abbiamo commesso di nascosto, che conosci 
meglio di noi; Tu sei il Primo e l’Ultimo e non 
c’è dio al di fuori di Te.



105

O Allah! Tu vedi, ma non si può vedere 
Te, e Tu sei l’Eccellente, e verso Te è la 
destinazione finale e il ritorno (di tutti), e 
Ti appartengono la fine e l’inizio, e il tuo è il 
luogo della morte e della vita. 

O Signore! Io cerco la Tua protezione 
dall’essere dispettato e dal cadere in disgrazia.



La Moschea del Profeta a Medina



107

Libri scritti dagli studiosi occidental sul profeta 
dell’Islam

1- Voltaire e l’Islam, di Magdy Gabriel Badir

2- La vita di Muhammad, di Humphrey Prideaux & Daniel 
de Larroque

3- Le religioni esistenti nel mondo, di Robert E. Hume

4- le religioni del mondo; le nostre grandi tradizioni di sag-
gezza, di: Huston Smith

5- Interpretazione dell’Islam, di Laura Veccia Vaglieri

6- Il mondo della civiltà islamica

7- Breve racconto della vita di Muhammad, di Claude Éti-
enne Savary

8- Alla scoperta  dell’Islam, di Roger Du Pasquier

9- L’Islam nel mondo moderno, di Jeffrey T. Kenney



108

10. Una apologia per Mohammed e il Corano, di John 
Davenpor.

11. Storia dei popoli musulmani, di Carl Brockelmann. 

12. Muhammad; Profeta e statista, di William Montgomery 
Watt. 

13. Muhammad in Medina, di William Montgomery Watt 

14. Muhammad in Mecca, di William Montgomery Watt 

15. La Storia dell’Islam secondo Cambridge; di P. M. Holt, 
Peter Malcolm Holt & Ann K. S. Lambton.

 16. Storia della civiltà islamica, di Jurji Zaydan 

17. Muhammad; di Karen Armstrong. 

18. Muhammad; il Profeta dell’Islam, di Maxime Rodinson. 

19. Muhammad; il Profeta per il nostro tempo, di Karen 
Armstrong. 

20. L’Islam, di Karen Armstrong. 

21. L’Islam; una breve storia;  di Karen Armstrong. 

22. Muhammad; una breve introduzione, di Jonathan A. C. 
Brown. 

23. L’Islam; una breve introduzione, di Malise Ruthven



109

Bibliografia

1-Il Sacro Corano

2-Ibn Sura, Muhammad ibn Isa, Sunan Termezi, 5 volumi, 
Beirut, Dar ul-Fikr. 1421

3-Ibn Husham, As-Sirat un-Nabawiyeh, 2 volui, Beirut, Dar 
ul-Fikr. 1421

4-Al-Borujerdi, Jam’e Ahadith as-Shi’a, Qum, Ediz. Mehr, 
1420.

5-Am-Nawawi, Yahya bin Asharaf, Sahih muslim, 11 volumi, 
Beirut, Dar ul-Fikr. 1417.

6-Bukhari, Muhammad ibn Ismail, Sahih-e Bukhari, Beirut, 
Ediz.Dar ul-Fikr. 1417.

7- Hanbal, Ahmad, Al-Musnad, 10 volumi, Beirut, Ediz.

Dar ul-Fikr.



110

8- Khalid Barghi, Ahmad ibn Muhammad, Mahasin, Qum, 
Ahl ul-Bayt(a.s.) World Assembly,1416.

9-Deylami, Irshad el-Qolub, Beirut, Ediz.  ‘Alami, 1390.

10-Sobhani, J’afar, Tarikh-e Islam, Ediz. Ima ‘Asr, 1383.

11-Saduq, “Ilal esh-Sharaye’e, Tradotto e commentato da 
M.Jedad Zehnei, Qum, Ediz. M’ominin, 1382.

12-Tabatabaii, Mohammad Hussain, Sunan en-Nabi, 
Tradotto da M.H. Faqihi, Tehran, Ediz. Islamiyeh, 1383.

13-Ghazzali, Muhammad, Ehya-e ‘Ulum ed-Din, Beirut, 
Dar ul-Fikr, 1420.

14-Qumi, ‘Abbas, Safinatun-Najah, 8 volumi, Iyaran, Ediz. 
Osweh, 1422.

15-Qumi, ‘Abbas, Muntaha al-Aamal, Redatto da Baqeri 
Bidhendi, Qum, Ediz. Dalil, 1379.

16-Koleini, Usul Kafi, Beirut, Ediz. Dar ut-T’aarof Arabi, 
1413.

17-Koleini, Foru’e Kafi, Beirut, Ediz. Dar ut-T’aarof Arabi, 
1413.



111

18-Majlisi, Muhammad Baqer, Bihar ul-Anwar, 110 volumi, 
Beirut, Ediz. Dar Ehya at-Torath el-‘Arabi, 1403.

19-Muhammadi Reyshahri, Mizan el-Hikma, 15 volumi, 
Ediz. Dar ul-Hadith, 1383.

20-Mofid, Ershad, Tradotto da A. Sa’edi, Tehran, Ediz. 
Islamiyeh, 1380.

21-Qassemi, Hussain, Payambar-e Mehrabani, Mashhad, 
Ediz. Astan-e Quds-e Razavi, 1387. 

22-Sayyedi, Hussain, Hamnam-e Golhaye Bahari, Qum, 
Ediz. Nassim-e Andishe, 1383.

23-Payandeh, Abul-Qasem, Nahj ul-Fasaheh, Ediz. Javidan, 
13° edizine, 1360.



La Moschea del Profeta a Medina


