
 1 

Misbah al-Hidayah 
Ilal-Khilafah wal-Wilayah 

 

 
 

 

Imam Khomeini 

 

 
Tradotto da 

 

Roberto (Ruhollah) Arcadi 

 

 

 
www.islamic-sources.com 



 2 

 

Premessa 
 

  Dopo la traduzione del magistrale trattato dell’Imam Ķomeynī sul segreto 

della preghiera, abbiamo il piacere e l’onore di presentare al pubblico 

italiano quella, direttamente dall’originale arabo, della sua preziosa Fiaccola 

della Guida all’Intimità ed alla Luogotenenza Divine, la quale si occupa del 

significato trascendente di queste due ultime realtà e nozioni, senza 

prescindere dall’attuarsene effettuale, ed ai vari livelli dell’esistenza. 

Nozioni queste della massima importanza, perché esse danno ragione non 

solo della guida della comunità, ma anche della sostanza attuativa superna 

dei vari livelli della realtà. 

 Questo secondo un’accezione del termine arabo “ºirfān”, che abbiamo quivi 

tradotto, al fin di evitare incresciosi fraintendimenti occultistici, con 

“conoscenza”, qui nella sua accezione dottrinale, e non operativa, che la 

distingue e dal suo rapporto con i vari livelli subordinati inferiori, in arabo 

“ĥikmaħ”, e dalla mera assunzione umana di questi medesimi livelli, la 

cosiddetta “filosofia”, vale a dire, il pensiero argomentativo e discorsivo 

umano.                                                               

 Pensiero discorsivo dal quale peraltro non è dato a chicchessia di fare a 

meno, di là da certi ingiustificati furori propri ad un becero letteralismo 

limitativo, e che inoltre, nella sua accezione superiore, vale a dire, nella sua 

veste argomentativa, sia pure in senso generale, laddove esso non abbia a 

pretendere di prescindere dai suoi principi attuativi, assoluti e relativi che 

siano, conserva pur sempre una sua imprescindibile validità al nostro livello 

d’esistenza 

 Per quel che concerne le direttive alle quali ci siamo attenuti in questa 

traduzione, rinviamo a quanto premesso a quella del Segreto della Preghiera, 

quanto a note, traslitterazione, parentesi, aggiunte, citazioni, edizioni, 

osservando che anche qui ci siamo limitati a tradurre le note strettamente 

attinenti al testo, omettendo quelle estranee o superflue, specie per un lettore 

occidentale. Anche qui abbiamo omesso la preziosa introduzione di Sayyid 

Ãštyānī, che ci ripromettiamo di far pubblicare a parte. 

 Ed anche qui abbiamo premesso una nostra introduzione d’indole generale 

sulla funzione dell’ºirfān, vale a dire, della conoscenza attuativa superna, 

nella dottrina e nell’opera dell’Imam Ķomeynī. Ci auguriamo che questo 

testo, foriero appunto dei livelli più elevati di realtà e conoscenza, possa 



 3 

essere ben accetto ad un pubblico quale quello italiano, che ne viene 

purtroppo sin troppo sovente fuorviato quanto alla natura autentica, o 

facendosi trascinare su vie morte e fallaci, o restando come sospeso a livelli 

generici privi d’attuazione e sbocchi reali. 

 Osservando che, a parte l’accezione dottrinale, sia pure a suo modo 

necessaria, ogni altra ulteriore esternazione del dominio della conoscenza 

pura e della realtà trascendente ad essa connessa, fatti salvi i segni rivelati e 

creati, e le sue inerenze intrinseche, specialmente sotto il riguardo operativo, 

con la costituzione di gruppi con pretese fattive, variamente articolati 

all’esterno, ad altro non può condurre, se non ad una sua o totale e parziale 

falsificazione, fatta salva la sua eventuale persistente relativa validità 

interiore. 

 È con queste premesse, che noi ci affidiamo in primo luogo all’ausilio 

d’Iddio Altissimo, sia magnificato ed esaltato, implorandoNe il successo del 

nostro conseguimento, ed in secondo luogo alla benevolenza del pubblico 

dei lettori, che osiamo sperare vorrà con essa ovviare ed emendare le nostre 

omissioni, le nostre incomprensioni, ed i nostri errori, più certi che eventuali, 

apprezzando invece quel sia pur minimo profitto che essi potranno venire a 

trarre dalla nostra modesta opera.     

  

   Roberto Ruhullah Arcadi, ricercatore presso la facoltà di giurisprudenza 

dell’università statale di Şirāz.                                                                                   

   Maĥbūbeh Mīnā in Arcadi, docente di giurisprudenza islamica e di diritto 

civile presso la facoltà di giurisprudenza dell’università statale di Şirāz, 

Repubblica Islamica dell’Iran. 

     

 

   



 4 

Avvertenza all’edizione informatica 
 

  Abbiamo qui il piacere, approfittando dell’onore resoci dall’ospitalità di 

questo autorevole sito informatico [www.it.islamic-sources.com], di potere 

presentare al pubblico italiano il testo originale della traduzione della 

Mişbāĥ dell’Imam Ķomeynī, scevro da tutte quelle alterazioni incresciose, 

inopportune, e per lo più errate, che hanno indebitamente bruttato la 

versione, che è stata da poco data alle stampe in Italia. Che il traduttore, oltre 

a non riconoscere per sua, neppure considera corrispondente al testo 

originale, che è stato reiteratamente travisato. 

 Il fatto è che la nostra traduzione, certo non scevra da errori, dei quali ci 

assumiamo la piena responsabilità, è stata il frutto di oltre quattro anni di 

fatiche e di continue e rielaborazioni, che non possono certo essere messe in 

non cale da travisamenti od interpolazioni arbitrarie. Cogliendo qui 

l’occasione per biasimare il comportamento di taluni centri a ciò preposti, 

che arbitrariamente mettono il testo originale, anche al di là di ogni 

permesso, talora contro le clausole contrattuali, nelle mani di personaggi 

sovente non qualificati. 

 I quali finiscono per lo più con lo sconciarlo, senza che al traduttore sia dato 

di dire la sua su quelle modifiche per lo più ingiustificate. Questa nostra 

protesta formale valga a scanso di ulteriori fraintendimenti ed interventi non 

autorizzati, quanto sia a nostre, sia ad altrui opere, cogliendo qui l’occasione 

per ringraziare questo sito ragguardevole per l’ospitalità e la possibilità 

concesseci. Ribadendo di non riconoscere per nostra l’edizione cartacea al 

momento circolante in Italia.  

 Edizione non corrispondente all’originale, contenendo essa vari errori anche 

assai gravi, nel fare presente che ogni nostro permesso verbale di 

pubblicazione riguardava solamente un testo, il quale fosse stato solo 

minimamente riveduto, non sconvolto, richiedendo ogni altro qualsivoglia 

intervento non incidentale il nostro ineludibile permesso. Ritenendo in 

questo di essere dalla parte e del testo originale dell’Imam, e dello stesso 

diritto divino, che non consente a nessuno d’appropriarsi arbitrariamente ed 

impunemente dell’opera altrui, sia dell’autore, sia del traduttore, per farne 

scempio. 

 

 

 

 



 5 

 

 

 

         



 6 

Introduzione 

L'irfan nella vita e nell'opera dell'Imam Ķomeynī 
  Uno degli aspetti certo meno noti, ma indubbiamente il più importante e 

fondamentale nell'esistenza personale, nell'opera comunitaria, e nella 

produzione intellettuale dell'Imam Ķomeyni, è certo quello cosiddetto 

"irfanico".                                                            

 La parola "ºirfān", in arabo, è l'infinito del verbo di I forma ºarafa, 

conoscere, sapere, con un senso di immediatezza, penetrazione, ed ampiezza 

che lo contrappone ad ºalima, infinito ºilm, con un significato più esteso, ivi 

compreso quello di conoscenza che comporta una mediazione, il che lo 

avvicina alle scienze discorsive, argomentative, razionali, riferite 

all'esperienza, o da essa astratte. Sotto questo riguardo, l'ºirfān è da 

ricondursi alla nota suddivisione tra conoscenza presenziale e conoscenza 

consequenziale, in persiano ºelme ĥođūrī ed ºelme ħoşūlī, e può quindi 

essere compreso, pur senza esaurirlo, nel primo termine. In genere, nelle 

lingue occidentali, il ricorso alla parola greca "gnosis", non fa che metterne 

in risalto indirettamente, mercè dell'uso di un termine poco usitato, l'aspetto 

soprasensibile, nascosto, interno (vale a dire, in senso letterale, esoterico). 

 Quel che vogliamo qui mettere in evidenza, è che una conoscenza siffatta, 

lungi dall'avere un'indole ed un contenuto avventizi, è strettamente legata ai 

livelli di perfezione della persona umana, ed in definitiva con essi 

s'identifica. La conoscenza, in tutti i suoi aspetti e livelli, è funzione, atto 

dell'intelligenza, o intelletto, in arabo ºaql, quale che sia il suo strumento ed 

il suo livello, a procedere dalla mediazione all'immediatezza. Possiamo 

pertanto affermare, da un lato, che la conoscenza immediata e profonda, lo 

ºirfān, è l'attuazione eminente dell'intelligenza, così come quest'ultima, a sua 

volta, è l'aspetto centrale, eminente, essenziale, ed attuativo della persona 

umana. 

 Lo ºaql, dalla radice ºaqala, con il significato di afferrare, trattenere, 

comprendere (e sotto un tale riguardo, il senso letterale latino di intelligere ci 

sembra il più vicino a quello arabo), dà all'uomo la possibilità di accedere e 

di identificarsi con i vari livelli della realtà, se questi sono le radici, e non le 

immagini dell'esistenza, in modo da trascendere il vuoto nominalismo della 

ragione discorsiva, della quale danno anzi la meta e la destinazione 

perfettiva. Ed è così che l'intelligenza è lo strumento per eccellenza 

dell'adorazione d'Iddio Altissimo, sia magnificato ed esaltato, che consente 

di procacciarci il Giardino, che è o uno dei gradi, o l'insieme dei gradi del 



 7 

conseguimento di questa adorazione, dal Giardino delle delizie, a quello 

dell'incontro e dell'Unità, come recita una celebre narrazione imanica, sulla 

base di una definizione apparentemente impropria ed indiretta, ma che dà, ad 

una più attenta considerazione, il senso proprio della funzione perfettiva 

centrale dell'intelligenza. 

 Nel Sacro Corano, così come nelle narrazioni, varie sono le radici, quali 

fqh, ºrf, fkr,ºql,ºlm, variamente usate, e non indifferentemente, non in senso 

pienamente univoco, a conferma delle differenti sfumature e livelli del 

significato suddetto. Quel che più importa sottolineare, a questo medesimo 

riguardo, è che in tal senso lo ºirfān si identifica con i gradi più elevati dello 

ºaql, definendo così le stazioni superiori del perfezionamento umano. 

 Sono questi invero livelli interni quanto al nostro stato ordinario, vale a dire, 

da un punto di vista relativo al nostro presente modo di conoscere. Lo ºirfan 

dunque, o gnosi, o conoscenza, che dir si voglia, è strettamente connesso al 

grado di perfezione della persona umana, e della sua penetrazione della 

realtà e dei suoi livelli. È questa penetrazione che costituisce pertanto il 

senso eminente della Rivelazione, della narrazione profetica che ne è il 

tramite, l'espressione e l'attuazione quanto a noi, e dell'adorazione, che ad 

entrambe ci riconnette, e ce ne permette di percorrere i livelli d'ascesa.  

 È evidente, a questo medesimo riguardo, che i livelli interiori di 

comprensione sono la chiave della realtà stessa dell'intero universo creato. 

L'Imam Ķomeynī, per tornare a questo aspetto della sua personalità, lo 

sottolinea più volte nelle sue opere: la scorza esteriore della realtà, e per 

conseguenza, in senso eminente, della Rivelazione (in arabo tanzīl, discesa), 

del verbo profetico (naql, narrazione) e della servitù adorante (ºibadāħ), non 

è che una copertura, chiave d'accesso ai livelli superiori dell'esistenza.  

 Lo ºirfan è in tal senso il principio ed il destino dell'uomo e del mondo, e ad 

esso si può avere accesso soltanto grazie alla purità dalle concrezioni 

limitative che ne oscurano l'irradiarsi. È questo il duplice punto centrale 

ripetutamente sottolineato e variamente sviluppato dall'Imam: il 

riconoscimento dei livelli superiori del reale, e l'opera necessaria, elemento 

preliminare, al loro conseguimento, l'opera di purificazione del sé, della 

nafs, dell'anima concupiscibile e passionale, acciocché questa non ne 

pregiudichi, col suo vagare e con i suoi limiti, l'effusione creativa, riducendo 

l'uomo ad una velleitaria concrezione opaca ed informe, nella quale sia 

difficile riconoscere il trasparire della luce superna.  

 Abbiamo detto che questo duplice aspetto è centrale nella vita e nell'opera 

dell'Imam. Ma bisogna dare rilievo, a questo medesimo riguardo, ad altri due 

aspetti. Il primo è che questa non è certo una peculiarità dell'Imam, per 

centrale che possa essere in lui. La cerchia della realizzazione conoscitiva ed 



 8 

esistenziale non è certo ristretta ad una singola personalità, ma è uno dei 

tratti distintivi del mondo sciita, che ha avuto, anche in questo nostro tempo, 

molti "radicati nella conoscenza", come recita il Sacro Corano, che ne 

costituiscono, nell'età dell'occultamento dell'Imam Mahdī, il cuore tangibile, 

sovente segreto, la sua stessa garanzia d'esistenza, così come dell'intero 

universo creato, nel Divino Cospetto, ed in quello della Sua ostensione 

vicaria assoluta, appunto il Mahdī, che Iddio Altissimo voglia affrettarcene 

la gioia. Sempre ricordando che sono soltanto i XIV Purissimi, e nel nostro 

tempo, l'Imam Occulto, la pace su di loro, gli esemplari supremi di questa 

perfezione. 

 In secondo luogo, occorre sottolineare e comprendere che questa sorta 

eminente di conoscenza non si riduce ad un mero discorso dottrinale, non è 

questione di parole, ma si fonda sull'aspetto più profondo ed elevato della 

persona umana, al livello al quale essa è giunta di volta in volta ad attuarsi. 

Ciò non significa certo che anche l'esposizione e l'elaborazione dottrinale 

non debbano avervi una loro parte. Ma il fatto è che questa non è certo 

questione di parole, ma bensì di purificazione e compimento, vale a dire 

d'espansione ed elevazione della persona umana. L'esposizione dottrinale 

può avere un ruolo come orientamento preliminare, e come scorta lungo la 

via, a scanso d'errori e d'equivoci, del che fanno appunto fede le stesse opere 

dell'Imam. Ma qui si tratta piuttosto di un'opera, o piuttosto, di atto, nel 

senso dell'attualità che porta al compimento esistenziale di un'essenza.    

 Nel linguaggio delle genti della conoscenza, si tratta del seyr o sulūk, vale a 

dire, viaggio, cammino, e condotta, procedimento, cammino pieno 

d'impedimenti, prima della sua meta indefettibile, che necessita, come tutti 

gli atti della persona umana, di una guida largita da Iddio Altissimo, che 

sono i XIV Purissimi, la pace su di loro, e nel tempo della loro evidenza 

sensibile, e nel tempo, che è il nostro, dell'occultamento. A loro spetta 

indicare la via, a cominciare da chi abbia un contatto, di vario ordine, in 

ragione del suo compimento esistenziale, ed in primo luogo, un contatto 

immediato con l'Imam del nostro tempo, la pace su di lui, contatto occulto, 

come egli stesso è occulto. Non è quindi certo qui questione di 

raggruppamenti esteriori che s'arroghino e proclamino il loro ruolo in tal 

senso: di là dai primi livelli, il tragitto è nascosto quanto a noi, e nel nostro 

tempo anche la Guida, anzi, le guide in senso stretto, sono occulte.  

 Ciò non toglie, come dicevamo, la necessità anche di una funzione esterna 

imprescindibile, e d'ordine comunitario, e d'ordine personale, quanto a quelli 

il cui compimento, sino ad un certo livello, può tralucere anche all'esterno, 

oltre naturalmente a quelle conoscenze dottrinali d'ordine generale che, 

inquadrando la materia, le danno in senso lato anche l'orientamento generale. 



 9 

Ed è molto importante, a questo medesimo riguardo, dare rilievo ad un 

aspetto ulteriore, anch'esso centrale nella vita e nell'opera dell'Imam. 

 Il fatto è che, in un modo o perspicuo o nascosto, il compimento della 

persona umana sulla via dell'Intimità Divina non è qualcosa di scisso ed 

astratto, che non abbia nessuna conseguenza nell'ordine concreto ed 

effettuale della vita ordinaria. E questo avviene in due modi. In primo luogo, 

in quello generale dell'ostensione della profusione divina in tutte le creature, 

per il tramite delle genti della conoscenza, che ne sono appunto il tramite, a 

procedere dal culmine intermediario per eccellenza dell'Intimità Vicaria. E 

dall'altro canto, questa profusione si estrinseca di per sé, in una guisa 

eminente, nella rettificazione personale, ed in quella collettiva propria alla 

comunità dei credenti, che va riformata, ed in tal senso, guidata a battersi 

contro le forze del dissolvimento e del tralignamento. 

 È questo l'aspetto cosiddetto "rivoluzionario" (in arabo inqilāb, 

rivolgimento, rovesciamento), vale a dire, di negazione della negazione, 

proprio alla conoscenza realizzatrice. In una celebre invocazione delle Genti 

della Guida, la pace su di loro, ci si rivolge a Iddio Altissimo, sia 

magnificato ed esaltato, come a colui che rivolge (in arabo, muqallib) i 

cuori. Se avevano detto che l'Imam Ķomeynī è uno dei grandi tra quelle 

genti della conoscenza in cui si estrinseca, anche al giorno d'oggi, la 

centralità spirituale del mondo sciita, è anche vero che a lui è toccato in 

particolare l'onore e l'onere di guidare la comunità dei credenti in questo 

nostro tempo di tenebra, di colpire al cuore i poteri satanici che ne usurpano 

la guida, e di innalzare in faccia al mondo intero il vessillo della vera fede.  

 È questa, dicevamo, una delle conseguenze dell'innalzamento esistenziale 

proprio a chi segue la via della conoscenza realizzatrice, perché i vari aspetti 

della realtà sono inscindibilmente legati, e tutti procedono da questo loro 

cuore e culmine, dal quale non possono che velleitariamente separarsi. La 

lotta contro l'ingiustizia e l'oppressione, contro l'empietà e la miscredenza, è 

volta contro i poteri esterni, mondani e satanici, che sono il frutto dei 

conculcamenti interiori, essendo la lotta contro questi ultimi una premessa 

dalla quale quella contro i primi discende senza soluzione di continuità, 

checché ne pensino i sedicenti "interioristi". 

 E non porta a nulla che da più di mille anni si sarebbe taciuto a questo 

medesimo riguardo. Le vie personali sono sempre possibili, e sono 

innumerevoli, come recita una celebre narrazione. Ma il fatto è che, oltre ad 

essere iscritte entro limiti inequivocabili, che le distinguono da quelle che 

conducono a tutt'altro, opposto risultato, non si escludono tra loro, e pertanto 

non escludono quel compimento esteriore che procede al nostro livello dai 

penetrali reconditi dei fastigi dell'esistenza.   



 10 

 E che anzi tutto questo si sia attuato proprio in questo nostro tempo, non fa 

altro che preconizzare l'opera rettificatrice universale di cui sarà vessillifera 

l'ultima Guida dei Credenti, oggi occulta, quasi che la sua prossimità, 

immagine concreta di quella divina, abbia ad estrinsecarsi per il tramite della 

via della conoscenza, e del compimento di taluni a ciò preposti. È questo 

l'argomento centrale della Wilāyaħ, dalla radice araba waliya, che significa 

vicinanza contiguità, intimità, a sottolineare la doppia continuità del tramite 

della profusione e della realizzazione, e nei confronti della Luce Suprema, e 

nei confronti di quell'umanità che gli spetta di condurre, a procedere da 

quella ordinaria.    

 L'Imam ha messo più volte in rilievo nelle sue opere questo punto centrale. 

La Wilāyaħ è espressione ad extra della divinità stessa, e sotto questo 

riguardo essa comprende e discevera tutti gli aspetti dell'esistenza ed è la 

premessa, il principio, la garanzia, il mezzo, ed il fine dell'innalzamento 

dell'uomo e del suo mondo, ed in generale, dei mondi. L'Imam ha esposto 

nelle sue opere questa funzione e realtà centrale, che è il destino di noi tutti, 

e sulla via del compimento personale, e su quella dell'emendamento della 

comunità, che avrà effetto sul mondo intero, in tutti i suoi aspetti. 

 Non vi è soluzione di continuità, di livello in livello, tra la guida della 

comunità dei credenti, e la celsitudine della manifestazione divina, che verrà 

a rendersi perspicua, che Iddio Altissimo voglia affrettarcene la gioia, 

assumendo in sé quest'aspetto temporaneo di anticipazione minore. E 

l'apparente cesura tra le due esposizioni, nelle opere dell'Imam, la cui 

soluzione è implicita, sta ad indicare, a nostro avviso, che è prossimo il 

tempo, che Iddio Altissimo voglia affrettarcelo, in cui questa lacuna 

esteriore verrà colmata anche all'esterno. 

 Di modo che la Guida del giurisperito (Welāyate Faqih in persiano) 

preconizzata dall'Imam, va ricondotta ancora una volta, direttamente o 

indirettamente, all'elemento della conoscenza pura, a quelli che conoscono, 

yafqahūna, come recita il Sacro Corano, a procedere dai livelli esteriori della 

conoscenza. Onde questa medesima guida, presente e visibile, non abbia ad 

essere altro che un'estrinsecazione ed un riflesso di quell'Intimità Divina che 

dà contenuto e significato alla realtà stessa, nel suo senso eminente ed 

esemplare, e di tutto quello che abbia ad effondersi per suo tramite, in primo 

luogo del compimento personale dell'uomo, e di quello della sua dimensione 

comunitaria.    

 Lo ripetiamo: quella che nelle opere dell'Imam appare come un'apparente 

cesura tra il livello trascendente della wilāyaħ, e quello della sua esteriorità 

comunitaria, non fa che indicare che quella realtà è il compimento ed il 

nocciolo ancora occulto da cui questo secondo aspetto deriva 



 11 

necessariamente, fondandosi su una perfezione che è universalità, di cui la 

comunità non è che un'articolazione ed un aspetto, una sorta di universalità 

ridotta, che riconnette il singolo alla sua perfezione ed universalità maggiore 

nelle celsitudini della prossimità ed Intimità Divina, e sotto questo 

medesimo riguardo, lo riconnette alla Wilāyaħ Assoluta per il tramite di 

quella condizionata. Ciò di nuovo a conferma dell'importanza centrale e 

fondamentale dell'aspetto e del nocciolo irfanico, per quel che riguarda non 

soltanto la vita e l'opera dell'Imam, ma innanzi tutto, per quel che concerne 

l'articolarsi complessivo della realtà creata attorno a quell'Intimità Divina 

che costituisce il principio vicario, il tramite della vicenda dell'esistenza.  

 Aspetto questo, a nostro avviso, sinora alquanto negletto, trascurato nei 

confronti dell'opera esteriore dell'Imam, certo più appariscente, ma destinato 

a farsi sempre più perspicuo nel prossimo futuro, a Iddio piacendo, alla luce 

di eventi che ne metteranno al più presto in risalto la centralità e la necessità. 

Allorquando l'occulto verrà a rendersi palese in quanto presenza, e con ciò 

darà un senso nuovo e vero alla realtà tutta, di là da ogni velleitaria cesura e 

separazione. Sotto questo riguardo, l'opera dell'Imam è destinata a 

manifestare sempre più la sua importanza anticipatrice, di là da quegli 

aspetti esterni certo importanti, ma non fondamentali.    

         

          



 12 

 

 

 

 

 

 

Misbah al-Hidayah 
Ilal-Khilafah wal-Wilayah 

 

(Imam Khomeini) 



 13 

  Sia lode a Iddio, celato entro il velame dei nembi, coperto dall'arcano degli 

attributi e dei nomi, il Recondito nascosto nella gloria della Sua maestà, il 

Palese svelato grazie alla luce della Sua venustà, Che mercè della Sua 

grandezza soverchiante si vela ai cuori degli Intimi, e grazie all'apparire del 

Suo splendore si manifesta nei riflessi creati. 

 E la benedizione e la pace (d'Iddio Altissimo siano) sul principio delle luci, 

il confidente del Segreto dei segreti, immerso nell'Arcano della deità, colui 

da cui si dileguano le determinazioni perverse, principio dei principi della 

realtà vicaria, spirito degli spiriti della funzione intima, celato nel velame 

glorioso della celsitudine, temprato dalle mani della maestà e della bellezza; 

quegli che disvela la summa dei segreti dell'Uno, palesando tutte le realtà 

divine, lo specchio il più completo, il più mirabile, il padre del discrimine, 

Muhammad, (il più lodato), benedica Iddio lui, e la sua Famiglia, i soli 

sorgenti dal firmamento della luogotenenza ahmadica, della lode suprema; le 

lune fulgenti che si levano dall'orizzonte dell'intimità (sublime) di Alì, la 

pace su di lui, marchio della sua luogotenenza, quegli che s'erge col suo 

rango nel mondo delle dominazioni e delle potestà, unito alla sua realtà nella 

presenza dell'Onnipotenza Divina, principio della pianta della beatitudine 

suprema, realtà dell'albero del limite (a), l'amico eccelso nel luogo 

dell'intimità sublime, Maestro degli spirituali, e conferma e sostegno degli 

Inviati, Alì, il Condottiero dei Credenti, su di lui la benedizione d'Iddio, dei 

Suoi Messi, e dei Suoi Inviati tutti. 

 Dunque, fiero d'adire a quegli che è stato suscitato a pro dei due mondi, 

aggrappandomi al sostegno saldo dei due carichi (b), Sayyid Rūhullah , 

figlio del sapiente ucciso, dice a Muşţafā Mūsawī Ķomeynī, che risiede nella 

nobile Qom, che Iddio benefichi il loro stato, e conceda loro un buon esito: 

"Mi sono invero compiaciuto d'esporti in questo opuscolo, con l'aiuto 

d'Iddio, Signore della guida dall'inizio alla fine, alcuni barlumi della realtà 

vicaria di Muhammad, che Iddio benedica lui e la sua Famiglia, ed una 

qualche stilla dell'Intimità di Alì, su entrambi la sempiterna e perenne 

benedizione vivificatrice; ed i modi del loro irrogarsi nel mondo dell'arcano 

ed in quello dell'evidenza, ed il loro influsso sugli archi della discesa e 

dell'ascesa; con un qualche accenno al balenio della stazione del Vaticinio, a 

mo' di compendio, anzi di allusione al segreto, in una veste discorsiva; ed al 

fatto che essa si propaga (e vige) nei mondi, continua, permanente, perenne, 

sempiterna; (tutto questo) in due nicchie, in cui vi sono lampade splendenti e 

luci fulgenti. T'esporremo quindi la realtà dell'albero estremo, del quale 

(fruì) il nostro padre Adamo, su di lui la pace, col suo palesarsi, per via 

d'accenno, (sempre) in veste discorsiva, conformemente a quanto appreso 

mercè del tesoro della Rivelazione e dell'ispirazione, con le sedi della 



 14 

conoscenza del Signore della maestà, ed i modi del retto esito, nel bel mezzo 

delle notizie che intervengono a proposito delle discrepanze cagionate dal 

sembiante, secondo i conseguimenti degli intimi della contemplazione, le 

genti del cuore, depositarie delle Sue apprensioni, nell'albero splendente 

donde si diramano i rami della fede. Quindi ti faremo dono della 

conoscenza, che disvela il segreto procedente dai due archi dell'esistenza, 

nelle due sequele della discesa e dell'ascesa, traendone il profitto che ne 

deriva dai domini esistenziali, ripartiti in due ambiti di certezza.  

 Secondo convenienza, lo intitoliamo "Fiaccola della Guida alla 

Luogotenenza ed all'Intimità". E spero da Iddio il buon esito, da Lui che è 

invero il miglior ausilio, ed il migliore amico, invocando il soccorso dei Suoi 

Intimi, i Puri, in questo nostro basso mondo e nell'al di là. 

  

   Nicchia Prima 

  Nella quale vengono esposti alcuni dei segreti della Luogotenenza di 

Muhammad, (il più lodato), benedica Iddio lui e la sua famiglia, e 

dell'Intimità di Alì (l'eccelso), la pace su di lui, nella presenza intelligibile, 

con alcuni esigui frammenti della stazione del Vaticinio, per via d'accenno 

adduttivo, nel linguaggio degli intimi della conoscenza, tra i seguaci eletti 

delle Genti dimoranti nella purità incontaminabile. Quivi sono alcune 

fiaccole fulgenti, che alludono alle realtà della certezza, donde traggono il 

loro profitto le conoscenze fondate sulla fede. 

  

   Fiaccola Prima.                                               

  Sappi, tu che migri a Iddio col piede della conoscenza e della certezza, 

ch'Egli conceda a te ed a noi (tutti) di morire lungo questa via del (trasparire) 

dell'evidenza, facendo di te e di noi dei viandanti ben guidati, che la Deità 

Arcana ed Una è la Fenice peregrina celata nell'Occulto della Sua Ipseità, la 

Realtà nascosta dietro le cortine di luce ed i velami di tenebra, in seno ai 

nembi, nella latenza dei penetrali, senza nome che competa loro nei mondi 

della rimembranza sapienziale, scevri d'efficacia che ne delinei la Realtà 

della (Santissima) Purezza, senza vestigio alcuno; dalla quale sono recise le 

speranze delle genti della conoscenza, venendo meno i passi dei viandanti 

alla dimora della Sua Maestà, dal precinto della cui Santità (Purissima) sono 

preclusi (pure) i cuori degli Intimi, dei Perfetti; laonde essa non è nota a 

nessuno dei Nunzi (divini) e degli Inviati, non adorata da nessuno dei servi 

(adoranti) e dei viandanti ben guidati, tanto ch'ebbe a dirNe il più nobile dei 

Vicari tutti:"Non t'abbiamo conosciuto con la conoscenza che ti spetta, e non 

t'abbiamo adorato con l'adorazione che ti spetta"(1). 

 Ed è stato detto in lingua persiana; 



 15 

 "Alla Fenice nessuno può dare la caccia, e non v'è trappola che possa 

trattenerla-Perché alla trappola non ne resta giammai in mano altro che 

vento"(2). 

 Il che è stato fissato nell'apprensione delle genti del cuore, tanto che (esse) 

affermano:"L'incapacità di conoscere è la conoscenza estrema per le genti 

del disvelamento"(3). 

  

   Fiaccola Seconda 

  Questa Realtà recondita non la scorge vista alcuna, con violenza o mitezza, 

senza che, quanto ai mondi dell'arcano o dell'evidenza, da parte degli 

spirituali dimoranti nella presenza delle dominazioni  (Vi) si volga intento 

benevolo od iracondo, o dai Messi stabiliti nel mondo delle potestà; anzi 

Essa, per la Sua stessa Essenza, non per il tramite d'alcunché, non è scrutata 

nei nomi e nelle qualità, né traspare in riflesso o figura; Arcano preservato 

dal palesamento, coperto e non svelato dalla Sua sembianza, dal (Suo) velo 

di luce, esso è interiorità assoluta, arcano che non è inizio di dirimersi. 

 

   Fiaccola Terza 

  Il grembo dell'Arcano che abbiamo riferito a questa realtà recondita, non 

corrisponde al palesamento delle Qualità nella stazione dell'unicità e della 

presenza complessiva, né a quello che è l'interno dei nomi divini, che sono le 

matrici dei Nomi della Realtà. Perché sia il grembo delle qualità della 

Santità (Purissima), sia l'interno dei nomi dominicali, l'uno e l'altro sono 

irraggiamenti di quella Stazione, venendo entrambi dopo di quella Presenza. 

Anzi, il considerar(La) mercè della similitudine di siffatte qualità e siffatti 

nomi, significa restringere al discorso al (mero) traslato. E della Realtà dalla 

quale è interdetto dai cuori degli intimi ch'abbiano a riguardarla, com'è che 

sarebbe possibile renderse(Ne) conto in virtù della comprensione discorsiva? 

Bene è stato detto:"Non è forse che una veste intessuta di nove stoffe, - e 

venti lettere sono incapaci della Sua celsitudine?" 

 "La favella è manchevole, e quegli che Ne discorre è muto, e colui che 

porge ascolto è sordo". Come fu detto in persiano:"Io, muto, ho sognato, ed 

il mondo intero è sordo-Io sono incapace di favellarNe, ed il creato 

d'ascoltarLo"(4). 

  

   Fiaccola Quarta 

  Questa Realtà recondita non è riferibile al creato, col quale non ha 

proporzione, senza che assolutamente vi sia tra questo e quella procedere 

veruno, non dandosene giammai associazione. Quando giunge al tuo udito, 

entro l'eloquio degli Intimi Perfetti, la ricusa del rapporto, con l'assenza di 



 16 

associazione, nella diversità essenziale, è proprio a questo che si riconduce il 

loro discorrere. Ed allorquando vieni ad ascoltare, dagli uomini della 

conoscenza e del disvelamento, che il giudizio è proferito secondo la regola 

del rapporto e della comunanza, essendone anzi tolta ogni differenza 

alterativa, essi si riferiscono allora ad altro che non a quel livello dell'Unità 

recondita. E te ne verranno molte conferme nella fiaccola apposita. 

  

   Fiaccola Quinta 

  Che il tuo passo si tenga lontano dai cavilli delle genti della favella, dai 

loro raggiri putrescenti, e dalle fallacie dei pensatori pedanti, con le loro 

frottole insulse. In effetti, la loro mercanzia non dà nessun lucro nel mercato 

della certezza, essendo i loro articoli di ben poco conto nella lizza dei 

vincenti:"Lascia che si trastullino nelle loro beghe"(5). (Perché essi) 

ricusano i segni d'Iddio ed i Suoi nomi (6). A loro spetta il castigo della 

lontananza dalla certezza della Realtà, col fuoco dell'esclusione dalla 

vicinanza degli approssimati. Li vedi pertanto rigettare il legame, accettando 

la discrepanza tra le realtà create, dalle quali escludono la Realtà, senza 

capire che tutto questo conduce a chiudere ed incatenare le mani del 

maestoso:"Furono incatenate le loro mani, e furono maledetti per quello che 

avevano detto"(7). Donde approdano (di converso) al confondere foriero 

d'assimilazione, senza tenere i nessun conto la realtà della purezza (e della 

trascendenza) divina. 

 Ma le genti della conoscenza, (depositarie) del disvelamento, i viandanti che 

procedono a Iddio sulla Sua via, hanno due occhi: col destro mirano al 

rapporto ed all'annientamento, anzi negano l'alterità e la molteplicità; mentre 

con l'altro li negano, onde conseguono gli statuti della molteplicità, rendendo 

ad ogni latore di diritto la realtà del suo diritto; tanto che il loro passo non 

recede dall'unità, sicché entrano nel novero di quanti attestano 

l'incomparabilità (divina). 

 

   Fiaccola Sesta 

  I molti ragguagli pervenutici dalle Genti della Dimora della Purità, la pace 

su di loro, accennano a quanto da noi rammentato. Nel cui novero, va 

inclusa la narrazione dell'illustre raccolta del Kāfī, riferita da ºabdu-r-Raĥīm 

Ibn ºatīk, tramite ºabdu-l-Malik A°īn, ad Abū °abdi-l-Lah, la pace su di lui, 

che (vi) dà la (seguente) risposta: 

 "Sappi, che Iddio abbia misericordia di te, che la retta via nell'attestazione 

dell'Unità (divina), è quella mercè della quale è disceso il Corano dalle 

qualità d'Iddio Altissimo. Escludi dunque da Lui la nullità e l'assimilazione: 

non negare e non assimilare, Egli è Iddio, fisso ed essente…"(8).                              



 17 

 E nella medesima (raccolta), è anche riportato da Ĥasan Ibn Saºīd, ch'egli 

chiese ad Abū Jaf°ar secondo, la pace su di lui, "È lecito dire che Iddio è 

qualcosa?", al che egli rispose:"Sì, ma astieniti dai due estremi: quello 

dell'esclusione, e quello dell'assimilazione". 

 

   Fiaccola Settima 

  Le qualità ed i nomi (divini) anch'essi non sono da riferirsi a questa 

stazione recondita, in ragione della (loro) molteplicità (,che ne è condizione) 

della conoscenza, senza che ci si possa apprendere al profondersi che 

promana dalla Sua presenza senza il tramite d'alcunché, sino al nome 

massimo "Iddio", in ragione d'una delle due stazioni (successive), che Ne è 

quella della riunione dei nomi, e della summa d'ogni parte; vale a dire, che 

quella è la stazione del Suo trasparire nel riflesso delle qualità e dei nomi, 

essendovi tra questi e quella un velo di luce assoggettato all'essenza, 

soverchiata che ne sia l'hecceità nell'Ipseità Occulta, senza determinazioni o 

qualificazioni. Questa stazione è altra da quella del nome massimo e del 

sommo velo, essendo essa la santissima profusione scevra dalle magagne 

della molteplicità e del palesamento, quantunque abbia ad ostendersi in 

ragione della sua prima stazione, come te ne addiverrà il ragguaglio, a Iddio 

piacendo. 

 

   Fiaccola Ottava 

  Disvelato che ti sia il segreto, che questa Realtà recondita è un termine 

estremo, di là da che ne pervengano alla presenza le mani dei favellatori, non 

esaurendone la profusione chiunque abbia a pretenderlo, senza che nessuno 

dei nomi e delle qualità abbia a renderseLa sua, onde il suo segreto è 

precluso ad ogni determinatezza, perché a nulla di quanto menzionato Ne è 

consentito l'accesso ai Penetrali; (pur con tutto questo,) è nondimeno 

inevitabile il palesamento spettante ai nomi, che li rende perspicui, onde 

abbiano a palesarseNe i segreti dei tesori, mercé del Vicario divino occulto, 

che Ne fa le veci nel palesamento dei nomi, riflettendoNe le luci in quei 

riflessi, sicché addivenga a dischiuderNe le porte delle benedizioni, 

disserrandoNe le fonti dei favori, sino all'alba del giorno eterno, e del 

ricongiungimento del primo e dell'ultimo. Quel che Ne è proferito, è mercè 

della loquela recondita, che procede dai Penetrali dell'Arcano entro il velame 

massimo della profusione santissima, nelle luci che lo ostendono nella veste 

dei nomi e delle qualità, e nei panni delle determinazioni fisse), ond'è che è 

obbedito al Suo ordine, e la sua sentenza è eseguita. 

 

   Fiaccola Nona. 



 18 

  Questo Luogotenente divino, questa santa realtà, che è il principio della 

manifestazione, è inevitabile abbia un riguardo recondito nel verso 

dell'Ipseità Occulta, senza ch'Essa S'abbia giammai a manifestare sotto 

questo rispetto; ed un (altro) riguardo nel verso dei nomi e delle qualità, in 

virtù del quale s'irraggia in essi e se ne ostende nel riflesso, nella presenza 

dell'unità complessiva. 

 

   Fiaccola Decima 

  Il primo profondersi dalla presenza della profusione santissima e della 

Luogotenenza massima, è la presenza del nome massimo, ovverosia del 

nome "Iddio", in ragione del livello della sua determinatezza, esaustivo 

dell'insieme dei nomi e delle qualità, che s'esterna ulteriormente nel 

complesso delle sembianze e dei segni. Ed in effetti, la prima 

determinazione della Realtà non soggetta a determinazione, è essa stessa 

ogni determinatezza ed ogni palesamento. Nessuno dei nomi e delle qualità 

si riconnette alla santissima profusione, se non per il tramite del nome 

massimo, secondo l'ordine stabilito, perché gli è peculiare ogni riguardo 

della sua stazione. 

 

   Fiaccola Undicesima 

  Il primo manifestarsi del nome massimo è la stazione della largizione e 

dell'elezione essenziali, che sono tra i nomi complessivi, comprendenti tutti 

gli altri nomi, di modo che la Sua largizione precede la Sua collera (10).  

Dopo dei quali vengono i nomi di maestà, ciascuno secondo la sua stazione. 

 

   Fiaccola Dodicesima 

  Questa Luogotenenza è (ulteriormente) nel palesamento, nella profusione, 

nella definizione, in ragione dei nomi e delle qualità, mercè delle qualità di 

maestà e bellezza, per l'esaurirsi nella sua presenza vicaria delle 

determinatezze nominali e qualitative, e per l'annullamento d'ogni 

effettualità nella Stazione del suo Arcano, senza che ve ne sia quanto ad 

alcuna (,sotto questo riguardo,) né decreto né palesamento. 

 

   Fiaccola tredicesima 

  Questo Vicario divino si palesa nell'insieme dei riflessi nominali, 

riverberandosene ivi le luci, in ragione del ricettacolo (in cui si rispecchia), e 

della sua attitudine, propagandovisi siccome l'anima nelle (sue) potenze, 

laonde se ne determina nelle determinatezze mercè del determinarsi della 

realtà non condizionata con quel che ad essa si mescola (sotto il riguardo 

dell'inesistenza). Il modo di questo diffondersi e di questa penetrazione, la 



 19 

realtà di questa efficacia e discesa, non sono noti se non all'eletta degli 

Intimi e dei Perfetti, agli uomini di conoscenza eccelsi, che rendono 

testimonianza del profondersi della profusione santa vigente nell'articolarsi 

delle figure quidditative, con l'attestazione degna di fede, ed il gusto 

peculiare alla conoscenza. La scala che conduce all'esemplare che s'assimila 

a siffatte conoscenze, anzi ad ogni realtà, per il viandante che ne procede 

sulla via, è la conoscenza di sé. A te sta di conseguirla, giacché essa è la 

chiave delle chiavi, e la fiaccola delle fiaccole; perché chi conosce sé stesso, 

conosce il suo Signore (11). 

 

   Fiaccola Quattordicesima 

  La prima molteplicità che ha luogo nella dimora dell'essere, è quella dei 

nomi e delle qualità nella presenza intelligibile, e la stazione dell'unicità 

complessiva, grazie all'ostendersi del Vicario divino nelle forme definite dei 

nomi, e nel viluppo della veste della molteplicità, abbigliato che si sia 

dell'abito delle qualità. Questa molteplicità è cominciamento dei 

cominciamenti d'ogni molteplicità, che abbia luogo nella determinatezza, e 

principio dei principi quanto alle differenze dei gradi esistenziali, nelle 

rispettive dimore. 

 

   Fiaccola Quindicesima 

  Ogni nome, quanto più vicino è nelle sue fattezze all'orizzonte della 

profusione santissima, tanto più completa è la sua identità, essendo più 

rilevante ed intenso il suo riguardo interiore, nel mentre i riguardi della 

molteplicità sono in esso più manchevoli, e lontani dal loro delinearsi. E 

viceversa, quanto più ne è distante dal cospetto, rigettato che ne sia dalla 

stazione della prossimità, tanto più vi si ostende la molteplicità, essendone 

più numerosi i riguardi dell'esternarsi. Ond'è che si disvela al cuore d'ognuno 

di quelli che conoscono per via di disvelamento, venendolo a sapere ogni 

viandante sulla via della conoscenza, il fatto che il nome massimo, esaustivo 

del complesso dei nomi e degli attributi, in quanto ne comprende la 

molteplicità, nel coglierne i tratti e le determinatezze, è più vicino 

all'orizzonte dell'Identità. Essendo quell'inclusione mercè dell'immunità 

dalla molteplicità effettuata, ché anzi la sua realtà è unita alla profusione 

santissima, ed alla stazione dell'Occulto inficiato, in quanto la loro 

differenza è frutto di mera considerazione, così come la differenza tra la 

volontà e la profusione santa, col (loro) primo determinarsi, designato nel 

linguaggio dei sapienti siccome l'"Intelletto Primo". 

 

   Fiaccola Sedicesima. 



 20 

  Ti potrebbe accadere, da quanto abbiamo affermato, che il livello del nome 

massimo "Iddio" è il più vicino, tra (quelli dei ) nomi, al mondo della 

Santità, essendo la prima ostensione della profusione santissima, mercè del 

suo includere ogni nome e qualità; (potrebbe accaderti) di trarr(ne) la 

conclusione, che i restanti nomi divini non siano comprensivi delle realtà dei 

nomi, per la loro manchevolezza nella sostanziazione delle rispettive 

essenze. Questa è invero l'opinione di quanti, disconoscendo i nomi d'Iddio, 

si sono sviati a loro riguardo (12), velati come sono alle luci del Suo 

Cospetto sublime. Perché anzi è grazie alla fede (foriera di certezza), che t'è 

dato d'appurare, che ciascuno dei nomi ne comprende l'insieme, 

includendone ogni realtà, così come la loro essenza è unità all'Essenza 

Santissima. Onde ciascuno è unito a ciascuno, essendo necessario che le 

qualità si determinino assieme all'Essenza, sicché siano gli uni con gli altri. 

Affermiamo dunque, che il tal nome di maestà, e quest'(altro) di bellezza, e 

quegli che largisce", e "quegli che elegge", e "colui che soverchia", e "colui 

che coarta", è in ragione di ciascun ostendersi grazie al quale si 

contraddistingue, e di quel che accoglie al suo interno, ond'è che di "colui 

che elegge", l'esterno ne è l'elezione, mentre l'interno ne è la collera (,aspetto 

della maestà). Laddove la bellezza è esternarsi che si cela nella maestà, e 

viceversa per la maestà, onde il palese si cela nell'occulto, e l'occulto nel 

palese, così come il primo e nell'ultimo, e l'ultimo nel primo. 

 Quanto invece al nome massimo "Iddio", Signore dei nomi, e Signore dei 

Signori, esso si fissa nella medietà dell'equipollenza, di cui è prerogativa la 

somma barriera: la bellezza (, a questa medesima stregua), non s'assoggetta 

la maestà, né la maestà la bellezza, giacché il manifesto non (vi) si prepone 

all'occulto, né l'occulto al manifesto, in quanto che il palese è nell'occulto 

stesso, e l'occulto nel palese stesso, essendo il primo l'ultimo di per sé, 

siccome l'ultimo è il primo di per sé. Sappilo, perché è (proprio) questa la 

porta spaziosa che mena alla conoscenza. 

 

   Fiaccola Diciassettesima 

  Adesso che il sole del Reale è sorto dal suo oriente, levata che si sia dal 

Suo orizzonte la Realtà stessa, in ragione del fatto che i riguardi della 

"determinatezza", e dell'"inclusione", e del "contenente", e del "contenuto", 

sono dovuti alla ristrettezza del considerare, ed alla mancanza peculiare 

all'alludere; è a te che spetta, fratello spirituale, di comprendere, da quelle 

locuzioni, e da questo considerare, i significati conoscitivi e le convenzioni 

formali, oppure che tu abbia a scadere nel disconoscimento dei nomi, e nella 

lontananza dal precinto della Sua Santità, e dalla stazione della Sua 

beatitudine. Giacché invero le locuzioni ed i riguardi sono velami delle 



 21 

realtà e dei significati, che l'uomo di conoscenza dominicale addiverrà 

inevitabilmente a lacerare, dopo d'esservisi imbattuto, scorgendo le realtà 

recondite mercè della luce del cuore, quantunque ne abbia bisogno della 

molteplicità all'inizio del suo procedere, siccome i sensi esteriori faranno da 

scala ai significati intelligibili, ed alle luci delle realtà universali, ond'è che 

possa conclamarsi dalle genti della sapienza:"Ecco, quegli che fu senso, 

adesso è conoscenza"(13). 

                                                                                                                                

                                                                                                                           

   Fiaccola Diciottesima 

 Viandante del sentiero della Realtà, volgi lo sguardo agli insigni versi della 

fine dell'invocazione "Al Ĥaşr", ponderandoli con occhio veggente. (Vi) si 

dice d'Iddio, sia benedetto ed esaltato: 

 "Egli è Iddio, non v'è dio se non Lui, conoscitore dell'occulto e del palese, 

quegli che largisce ed elegge. Egli è Iddio, non v'è Iddio se non Lui, il re, il 

santissimo, la pace, colui che dà la certezza, colui che sovrintende, l'eccelso, 

colui che coarta, l'augusto, sia esaltato al di là di quel che Gli associano. Egli 

è Iddio, il creatore, quegli che dà forma e sostanza, a Lui spettano i nomi più 

belli, lo glorifica quel che è nei cieli ed in terra, Egli è l'eccelso, il 

sapiente"(14). 

 Verbo autentico d'Iddio, il sublime, l'immenso. Ed osserva com'è che Egli, 

Ne sia esaltato l'Essere, ha stabilito l'unità tra la presenza divina e la Sua 

Ipseità Arcana, in ragione dello svanirNe nell'Essenza, e del dileguarseNe 

nell'Hecceità. Ond'è che Egli, sia esaltato il Suo Essere, ha stabilito che le 

qualità di bellezza fossero unite con quelle di maestà, ed i nomi essenziali 

con quelli attributivi e con quelli delle efficienze, nella sequenza stabilita, e 

con l'Essenza Una. E v'è quivi un accenno sottile a quel che avevamo 

premesso, quanto a quegli che "presta ascolto, e rende testimonianza"(15). 

  

   Fiaccola Diciannovesima 

  Dice il nobile Maestro, ed uomo di conoscenza compiuto, Al Qāďī-s-

Sa°īdu-ş-Šarīfu-l-Qumī, che Iddio sia soddisfatto di lui, nel suo Al 

Bawāriqu-l-Malakūtiyyaħ: 

 “Quel che si fa palese alle genti del gusto più perfetto, e della fonte più 

doviziosa, è che "Iddio", è nome comprensivo dell'insieme delle realtà dei 

nomi divini. (Con ciò) non intendo che gli altri da lui non includano 

(ciascuno) i nomi restanti, se non v'è dubbio, presso le genti del gusto, che 

ciascun nome divino include l'insieme dei nomi divini, se invero ognuno è 

qualificato dall'insieme delle qualità; vi sono nondimeno dei gradi, dei quali 

uno è quello degli inservienti e subalterni, il secondo è quello dei Signori e 



 22 

della Guide, il terzo quello del Re, il Sovrano. Il nome "Iddio" compete a 

quest'ultimo livello, essendo a questa stregua che gli spetta la totalità" (16). 

 

   Fiaccola Ventesima 

  Non s'immagini vi sia contrasto tra quanto menzionato da quell'uomo di 

conoscenza insigne, e quello che s'era detto da noi poc'anzi, in alcune delle 

fiaccole precedenti. Se in effetti noi crediamo che taluni nomi siano preposti 

ad altri, immediatamente, o per via di mediazione, com'era stato dianzi 

accennato, così come pure che uno dei nomi è il Signore delle realtà 

spirituali (tutte), un altro è delle realtà che appartengono al mondo delle 

potestà, ed un altro delle forme mondane transeunti. Così come egli pure, 

santifichi Iddio il suo segreto, crede nel procedimento, il cui modo avevamo 

chiarito in precedenza, cioè nel fatto che nei nomi di bellezza si cela la 

maestà, ed in quelli di maestà la bellezza, e che il distinguersi per il tramite i 

nomi è in considerazione del palesamento, nel modo in cui ne aveva dato 

lume il maestro Muĥīyu-d-Dīn quanto ai nomi d'Essenza, di qualità, e 

d'efficienza; siccome vi si allude nel detto del Nunzio (divino) (17):"Invero 

il Giardino è attorniato dalle avversità, ed il Fuoco è attorniato dalle 

passioni"(18). E la nostra Guida, e guida dei due mondi, il Condottiero dei 

Credenti, su di lui la benedizione d'Iddio e la Sua pace, ha accennato a ciò 

con sottigliezza nel suo detto:" Non ho visto nessuna cosa, senza aver visto 

Iddio prima di essa, dopo di essa, e con essa", o "in essa", in alcune versioni 

[Da quanto ho avuto modo di riscontrare in un opuscolo di uno dei sommi 

Maestri, che Iddio sia soddisfatto di lui, questo detto è anche riferito 

all'Imam Şādiq, la pace su di lui] (19). Ed invero il palesamento d'ogni cosa 

nel nome massimo "Iddio", assieme alla distinzione d'ogni nome sottoposto 

ad un nome, è in ragione del fatto che in ognuno si cela ogni nome ed ogni 

realtà. 

 

   Fiaccola Ventunesima 

  Saputo che tu abbia, in virtù della scienza della certezza immune da 

ambiguità, e della conoscenza pura e perfetta, incontaminata dall'ignoranza, 

che il molteplice addiviene nella presenza dell'"unicità", competendo il  

livello della divinità (, del sommo nome "Iddio") all'irradiarsi della 

santissima profusione nelle forme dei nomi e degli attributi, col 

riverberarseNe della luce nei loro riflessi: (quando ciò sia), sappi dunque che 

a questi nomi divini spettano due riguardi: 

 L'uno quanto a loro stessi, col loro definirsi, in ragione del quale si palesano 

gli statuti della pluralità e dell'alterità, ai quali competono inerenze sotto il 



 23 

rispetto della loro intelligibilità, ed effetti concernenti il comando creativo, 

siccome te ne addiverranno i particolari, a Iddio piacendo. 

 L'altro (riguardo) si riferisce alla presenza recondita inficiata, con la 

stazione della profusione santissima che s'estingue nell'Essenza Una, 

dileguandosi nei penetrali dell'Ipseità. Sotto quest'ultimo rispetto, tutti i 

nomo si dileguano nell'Essenza, (siccome) predio dell'Hacceità, sotto la 

magnificenza dell'Uno, senza che abbiamo a moltiplicarsene l'ipseità o la 

quiddità. 

  

   Fiaccola ventiduesima 

  Dopo d'essere addivenuto a quel che procede dalla miniera della sapienza, e 

dalla dimora della conoscenza, negherai forse le qualità alla Presenza 

Essenziale, e l'unicità dell'insieme dei (loro) riguardi, ben sapendo che 

l'intendimento del ricusarli a quella Ipseità ed Unità Recondita, è che qualità 

e nomi Ne sono soverchiati (dal Cospetto)? E visto che tu ne abbia 

l'accadimento, che compete loro nella discesa della possanza (ricolma) di 

sapienza da parte di un Eccelso Immenso, nel procedere (della sequela) della 

Guide immacolate, la pace su di loro tutti; (visto che tu abbia tutto questo), 

ebbene sappi che essi sono, in ragione del palesamento mercè della 

profusione santissima, nella presenza dell'"unicità", e nella stazione divina 

onniesaustiva. 

 

   Fiaccola Ventitreesima 

  Invero dell'uomo di conoscenza poc'anzi menzionato, mi meraviglio di 

come egli, seppur con l'altezza del suo rango ed il rigore del suo modo di 

procedere, non abbia riguardato nella maniera debita siffatta stazione, che è 

quella alla quale guardano i sommi uomini di conoscenza, tanto da negare al 

Reale gli Attributi eterni, reputando che essi siano tutti da ricondursi ad un 

significare negativo, ond'è che si è astenuto ad ogni costo dal definire 

Attributi per l'Essenza. E mi meraviglio del suo giudizio, per cui la 

comunione tra i nomi divini  e quelli delle creature, e tra gli Attributi che 

procedono dalla Realtà, e quelli creati, sarebbe (meramente) verbale. E mi 

stupisco oltremodo del suo modo di procedere nel primo dei suoi Bawāriqu-

l-Malakūtiyyaħ, per quel che concerne l'assunto, che ciò che è qualificato 

avrebbe una forma, perché l'attributo più esteso d'ogni limite di qualsivoglia  

cosa, e la cui concezione è più ovvia, è certo quello che compete a ciò che è 

più eminente. La convalida di questo suo (presunto) segreto sarebbe il 

detto:"Invero Iddio non è qualificato"(20). Il suo modo di procedere in 

questa dissertazione, che Iddio santifichi il suo segreto, si contrappone a 

quello a cui abbiamo dato credito nelle fiaccole precedenti, ovverosia 



 24 

all'assunto che tutti quanti i nomi comprendono, ad ogni livello, l'insieme dei 

nomi; ond'è che, comprendendo i nomi ogni realtà, compete loro (anche) la 

stazione dell'assolutezza, come per il nome "Iddio", allo stesso modo che (, 

sotto questo medesimo riguardo), per le loro ragioni costitutive, che sono 

appunto le qualità. È mia opinione, che il suo modo di procedere, sotto 

questo medesimo rispetto, sia dovuto alla sua incapacità di sussumere 

l'insieme dei ragguagli disponibili su questo argomento, ond'è che gli è 

capitato, quel che gli è capitato. 

 Ma questo (nostro) compendio, destinato ad altro che ad una tale 

discussione, non è certo il luogo per trattare nei particolari questi argomenti 

sublimi; quel che qui si rende necessario, essendo d'appagarsi di riferire 

questa sua opinione sulla determinatezza degli attributi dell'Essenza. Né io 

sono in possesso, (a questo medesimo riguardo), se non di quello che egli ha 

rammentato in questo suo discorso. 

 

   Fiaccola Ventiquattresima 

  Ha detto Qomī, nel terzo tomo del suo commento al libro del Tawĥīd del 

nostro Maestro Şudūq, che Iddio Altissimo sia soddisfatto d'entrambi, testo 

esimio e prezioso, unico nel suo genere, nel capitolo che tratta dei nomi 

d'Iddio, e della differenza tra il loro significato, e quello dei nomi delle 

creature: 

 "Il terzo livello consiste nel fatto che questi nomi, ovverosia le loro essenze, 

si riconducono alla negazione delle loro manchevolezze. E rammentiamo 

due punti, a questo medesimo riguardo. Il primo è che abbiamo chiarito, che 

questi significati, che sono presso di noi, sono componenti dell'esistenza, 

non avendo essi adito alla Presenza dell'Unità, Ne sia esaltato l'Essere. Ma 

quantunque quelli di essi che sono presso Iddio, sia glorificata la Sua 

Maestà, siano confacentisi al senso degno del lustro della Sua gloria, 

essendo(Ne) elementi  (estinti) nell'Essere, nondimeno non v'è dubbio che 

siano (anche) qualificazioni; perché l'attributo è (, a questa stregua), quello, 

con cui la cosa è secondo una (sua) condizione; e tutto ciò con cui una cosa è 

secondo una (sua) condizione, necessariamente non è impossibile, che vi sia 

altro da quella cosa;  essendo tutto quello che non è il Principio primo, in 

quanto è alcunché di stabilito, effetto d'Iddio". 

 Poscia, (egli) volge ad altro il (suo) discorso, rammentando un serie di 

riduzioni all'assurdo, tutte fondate su quelle (medesime premesse). Dopo di 

che introduce un'altra prova, sul fondamento di alcune delle premesse della 

precedente, affermando: 

 "Quelle che abbiamo (dianzi) rammentato, sono le prove razionali dei due 

argomenti quivi menzionati, vale a dire, la comunanza verbale tra gli 



 25 

Attributi del Creatore, e quelli delle creature; ed il fatto che gli Attributi 

Essenziali si riconducano alla negazione delle manchevolezze. Quanto alle 

narrazioni su questo riguardo, esse concordano, essendo quasi tutte nel 

novero di quelle accertate"(21). 

 Quanto al primo asserto, vale a dire, quello che stabilisce la corrispondenza 

verbale tra gli Attributi del Creatore, e quelli del creato, viene rammentato 

un argomento, dal titolo "Ho trovato le prove", il puntello delle cui premesse 

è, che l'essenza si predica di quello, per cui la cosa è sé stessa, mentre 

l'attributo di quello con cui la cosa è in un suo stato. 

 

   Fiaccola Venticinquesima 

  Le fiaccole precedenti, tolte che abbiano le tenebre dal cospetto del tuo 

cuore, ti hanno insegnato quello che non sapevi del modo del determinarsi 

dell'Essenza, delle qualità, e dei nomi. Tu hai appreso che gli attributi non 

sono della stessa sorta degli stati e degli accidenti che sopravvengano (ad 

alcunché). Consistendo invece essi dell'irraggiamento in virtù della 

profusione santissima nella presenza dell'unicità, ond'(essa) abbia a palesarsi 

appunto nell'inviluppo dei nomi e degli attributi, sicché la Realtà dei nomi, 

in ragione dell'interiorità della loro Essenza, viene ad essere la Realtà 

Arcana ed Assoluta. Nel ricondursi alla Quale, si comprende quel che 

intende l'eloquio di questo grande uomo di conoscenza, che Iddio sia 

soddisfatto di lui, quanto al fatto che il suo argomento si riferisce alle 

controversie verbali ed alle discussioni fuorvianti, che sono mansione di 

quanti si occupano dei vocaboli e delle loro derivazioni, con cui l'uomo di 

conoscenza compiuto non ha molto a che fare, non addicendosi alla sua 

indole d'indugiarvi (oltremodo). Questi sono velami della scienza divina, che 

sbarrano la via che mena a Lui; quantunque quest'uomo di conoscenza abbia 

dato di piglio (anche) a quello che non gli compete.        

 Qualcuno potrebbe obiettare: Tu, Maestro di conoscenza, che Iddio ti ponga 

ai livelli più alti della beatitudine, tu sei quello che rifugge dalla comunanza 

di significato tra il creato e la Realtà, avendoNe stabilito la purità, affinché 

fosse al riparo da ogni elemento d'assimilazione; ebbene, che cos'è che ti ha 

indotto ad opinare che l'attributo è quello con cui la cosa è in un (suo) stato, 

in qualsivoglia sede, ed in qualsivoglia essere? Prescindendo dal fatto che è 

(solo) nel creato che le cose stanno così per gli attributi, non assolutamente, 

perché è così nel dominio dei corpi e della materia. Forse che 

quest'assimilazione di cui si tratta nelle narrazioni genuine (22), pervenuteci 

dalle Genti della Dimora della Purezza Immacolata, su di loro la benedizione 

d'Iddio, anzi dal Libro nobilissimo, andrebbe negata (23)? E ne sei rifuggito, 

al punto da negare quelle qualità, delle quali Iddio Altissimo ha detto, di 



 26 

quel che spetta loro: "A Iddio (appartengono) i nomi più belli, invocatelo 

con essi, e lasciate quelli che rigettano i Suoi nomi, verranno ricompensati 

per quello che fanno" (24). 

 Ed ha detto l'Altissimo, sia esaltato il Suo Essere:"Di': che invochiate Iddio, 

od invochiate il Benefico, comunque Lo invochiate, a Lui appartengono i 

nomi più belli" (25). 

 Giungerai forse ad affermare, che chi dei massimi sapienti e degli Intimi 

eccelsi, Iddio sia soddisfatto di loro, ha sostenuto la determinabilità degli 

attributi della Santissima Essenza, lo avrebbe fatto nel senso del quale tu hai 

fatto menzione? [Nella trentaduesima delle invocazioni di Sajjad, il Salterio 

delle Genti di Muhammad, la pace su di loro, è detto: "Si perdono in Te gli 

Attributi, e s'annullano innanzi a Te le qualità". Osserva con umiltà la 

sottigliezza dell'esposizione, com'è che vengano stabilite le qualità, col 

(loro) annullarsi nell'Essenza Una. Essendo questo l'estremo dell'indagine 

delle genti della sapienza, e della visione degli intimi della conoscenza. 

Nella loro favella, su di loro la pace, vi sono accenni cifrati ad un decimo dei 

cui decimi non giungono le sottigliezze della scienza superna, senza che la 

contemplazione delle genti dell'ardore abbia a conseguirne un granello di 

senape. È da Lui la rinunzia a Lui.] Non è forse l'intento (loro) che nella 

Realtà dell'Essere, con la Sua Unità esaustiva, s'emendano le differenze, e 

s'adunano i molteplici, mercè dell'Ipseità Identica complessiva, scevra dalla 

taccia della molteplicità? La lingua dei sapienti che hanno percorso la via 

d'Iddio, s'è espressa, a questo medesimo riguardo, a profitto di 

quell'argomento immenso, la cui scienza è compresa nel novero delle più 

alte conoscenze divine, dicendo che la Semplicità della Realtà è ogni cosa in 

virtù dell'Identità Divina complessiva (26). Gli uomini di conoscenza perfetti 

hanno affermato che l'Essenza Una s'irradia mercè della profusione 

santissima, vale a dire, della Luogotenenza massima, nella presenza 

dell'unicità, palesandosi nella veste delle qualità e dei nomi, senza che vi sia 

tra quello da cui procede, e quello a cui procede il palesamento, differenza 

alcuna, se non in ragione del riguardare. 

 E questo basti, Non è questa la sede per un'indagine su siffatte realtà, 

giacché questo opuscolo intende trattare d'altro. Ma ritorneremo 

sull'argomento. 

 

   Fiaccola Ventiseiesima 

  Sappi dunque, amante spirituale, ti conceda Iddio il Suo compiacimento, 

ponendo te e noi tra le genti della contemplazione dei Suoi Nomi e dei Suoi 

Attributi, che questa Luogotenenza è uno dei massimi arcani divini, una 

delle stazioni dominicali più eminenti, porta delle porte del palesamento e 



 27 

dell'esistenza, chiave delle chiavi del recondito e del manifesto; è essa la 

stazione della vicinanza, con la quale sono le chiavi del segreto, che non altri 

che Lui conosce (27). Sua mercè s'ostendono i nomi dopo il loro 

occultamento, ed appaiono le qualità dopo la loro latenza. È questo il sommo 

velo, al cui cospetto ogni altro si dilegua, piccolo o grande, svanendo nella 

sua presenza ogni dovizia e indigenza. È questo lo spazio infinito al di sopra 

del Trono, nel quale non v'è né vuoto né pieno. È questa la sublimità del Suo 

volto, che arde, tolti che (ne) siano i veli di luce e di tenebra, ciò che 

trascorre a lui (28). E sia esaltato Quegli la Cui potenza è somma, sublime il 

Suo volto, eccelsa la Sua balia, santissimo e gloriosissimo, Signore dei cieli 

dei nomi, e delle terre del creato. 

 Quale stranezza! Una nottola vorrà lodare il Sole sorgente sui soli, ed un 

camaleonte descriverNe il fulgido nitore soverchiante! E quale penna ed 

eloquio più inetti, che pochezza di lingua e di cuore! Di':" Se il mare fosse 

inchiostro per il verbo del mio Signore, s'esaurirebbe il mare, prima che 

s'esaurisse il verbo del mio Signore"(29). E com'è (che potrebbe essere 

altrimenti,) col Principio del verbo e con l'Origine dei segni! Invero i mari 

dell'essere, ed i calami del mondo occulto e di quello manifesto sono inetti a 

descrivere uno solo dei Suoi chiarori. La Sua prova abbacina, ed immensa è 

la Sua sovranità. 

 

   Fiaccola ventisettesima 

  Questa Luogotenenza è lo spirito della Luogotenenza Muhammadica, 

benedica Iddio lui e la sua Famiglia immacolata, il suo Signore, suo 

fondamento e principio, dalla quale ne scaturisce il principio Vicario nei 

mondi tutti, riconducendovisi anzi il principio della Luogotenenza, del 

Luogotenente, e della sua designazione. Essa si palesa, nella completezza del 

palesamento, nella presenza del nome massimo "Iddio", Signoria della realtà 

assoluta di Muhammad, benedica Iddio lui e la sua Famiglia, principio di 

tutte le realtà divine. Essa è il principio di (ogni ulteriore) Luogotenenza, che 

ne è il palesamento, essendo anzi essa quel che procede a manifestarsi in 

questa presenza, in virtù dell'unità di quello da cui procede, e quello a cui 

procede il manifestarsi, com'è che v'allude nell'ispirazione divina, con 

accenno sottile, l'Altissimo, col Suo dire:"Invero lo abbiamo fatto discendere 

nella notte del destino".        

 Il nostro Maestro ed uomo di conoscenza compiuto, Guida alle scienze 

divine, Mīrzā Muĥammad °alī Šāhãbādī Işfahānī, che Iddio eterni i giorni 

della sua benedizione, in uno dei primi consessi in cui fui onorato della sua 

presenza, avendogli io chiesto del modo dell'ispirazione divina, nel corso 

della sua esposizione, disse che la "ha" che compare nel suo dire "Lo (hu) 



 28 

abbiamo fatto discendere nella notte del destino", è accenno alla Realtà 

Recondita che discende nella dimora muhammadica, che è essa la realtà 

della "notte del destino". 

 

   Fiaccola Ventottesima 

  Forse, in seguito alle fiaccole trascorse, fulgide delle luci divine accese nel 

tuo cuore, con l'infusione spirituale alitante nel tuo intimo, avrai conosciuto 

la maniera del nesso tra questa Luogotenenza massima, ed i nomi più belli, e 

gli attributi sublimi, essendone il rapporto con essa, rapporto d'indigenza 

(,quanto a quella identità superiore dell'essere), così come il rapporto di 

quella con essi è d'irraggiamento e palesamento, perché in effetti alla realtà 

Arcana non compete palesamento di per sé stessa, senza che il Suo 

palesamento possa prescindere da un riflesso in cui abbia a riverberarseNe il 

fulgore. Ond'è che le determinatezze qualitative e nominali sono il riflesso in 

cui si riverbera quella Luce Immensa, essendoNe il luogo del palesarsi. 

 

   Fiaccola Ventinovesima 

  Come le forme che si riflettono nelle immagini sensibili, si configurano 

secondo la linea retta e la circonferenza, nel colorarsi di rosso, e di bianco, e 

d'altro, opponendosi tra loro in ragione della loro torbidezza e purità, 

quantunque ciò non abbia luogo in quel che accede al limite della forma, ma 

sia in ragione della differenza d'attitudine del riflesso; così pure, il riguardo 

della Presenza Recondita e dell'Ipseità del nembo, nel riverberarsi nel 

riflesso dei nomi e delle qualità, ma senza venire individuato per la Sua 

stessa Essenza, essendo di per Sé stesso scevro da palesamento, si determina 

grazie alla determinatezza dei nomi e degli attributi, tingendosene del colore, 

ed irraggiandovisi in ragione della loro purezza. Ond'è che vi si manifesta 

secondo la loro attitudine, sicché Egli diventa così "Quegli che elegge", ed è 

"benefico" e "benevolo", e "soverchiante", assieme a Quegli che diviene tale, 

e così per gli altri attributi di maestà e di bellezza. 

 

   Fiaccola trentesima 

  I nomi e le qualità divine sono nella presenza dell'unicità, essendo essi il 

luogo del manifestarsi di questa Realtà Recondita, e della Luogotenenza 

Divina, che li fa apparire. Essi Ne sono i veli di luce, ciascuno secondo il 

suo grado, permanendo Essa (Realtà), sia pur velata come v'è, nei nomi e 

negli attributi, celatane sotto la cortina,  onde viene contemplata mercè del 

Suo stesso contemplare, palesandoSi in virtù del Suo stesso palesamento, sia 

pure col Suo celarSene per essi, perché l'Assoluto è l'interno di ciò che è 

vincolato, dal quale viene velato. Così come la luce sensibile, per essere 



 29 

palese sulle superfici, non è vista di per sé stessa, nella sua realtà; e così 

come lo specchio, per essere manifesto quanto alle forme in esso riflesse, ne 

è pure velato, perché la forma speculare, per essere (appunto) l'apparire dello 

specchio, lo cela in sé, non essendone esso palese nella forma della 

riflessione, per il fatto d'essere essa forma lo specchio nel suo manifestarsi 

per suo tramite. Ed i nomi e gli attributi (divini) sono tra i veli di luce, a 

proposito dei quali è stato detto:"Invero Iddio (si nasconde dietro) 

settantamila veli di luce e di tenebra"(31). E vi sono quivi segreti, che non è 

concesso di manifestare. 

  

   Fiaccola Trentunesima 

  Da quello che t'abbiamo riferito nelle fiaccole precedenti, ti è dato di 

valutare i giudizi degli uomini di conoscenza compiuti, quanto 

all'accertamento della realtà del "nembo" che compare in una delle 

narrazioni del Nunzio (divino), il quale, quando gli venne chiesto:"Dov'era il 

nostro Signore prima che creasse  il mondo?", ripose, benedica Iddio lui e la 

sua Famiglia immacolata, secondo quello che c'è stato tramandato:"Era in un 

nembo"(32).                                                      

 I loro pareri, a questo medesimo, riguardo sono discrepanti. 

 S'è detto che si tratterebbe della Presenza dell'"Unità", per la sua mancanza 

di nessi con la conoscenza, essendo essa (racchiusa) entro il velo della 

maestà. 

 E s'è detto trattarsi dell'"unicità", della presenza dei nomi e delle qualità, 

perché il nembo sarebbe (così) la caligine tenue che si frappone tra cielo e 

terra, vale a dire, la presenza che s'estende tra il cielo dell'unità e la terra 

della molteplicità (33). 

 Ma noi diciamo che è probabile la congettura, per cui la realtà del "nembo" 

sarebbe la presenza della profusione santissima e del Luogotenente 

massimo, giacché è essa la realtà alla cui stazione occulta non perviene 

conoscenza alcuna, frapponendosi tra il livello dell'Unità Arcana e 

dell'Ipseità Recondita, e la presenza dell'unicità, nella quale ha luogo la 

pluralità, quanta che sia. 

 E non l'abbiamo ascritta alla Realtà Occulta, perché la domanda concerne il 

"Signore", non essendo (invece) quella realtà qualificata, come hai avuto 

modo d'apprendere da quanto è trascorso, E neppure (l'abbiamo attribuita) 

all'unicità, perché questa è la stazione della molteplicità conoscibile. 

 Afferma Qūnawī, nella Miftāĥu-l-Ġayb: 

 "Il nembo di cui fa menzione il Nunzio (divino), benedica Iddio lui e la sua 

Famiglia, è la stazione della discesa dominicale, che viene suscitata dalla 

Munificenza Essenziale, Largitrice dell'Arcano dell'Ipseità, a velo 



 30 

dell'Hecceità Augusta. È in questo nembo, che si definisce il livello del 

primo contatto, recondito e sempiterno, che dischiude la presenza dei nomi 

divini, in ragione dei Riguardi Essenziali Eterni" (34). 

 Tutto ciò, anche se considerato sotto vari riguardi, non fa che confermare 

quanto da noi menzionato. 

 

   Fiaccola Trentaduesima 

  Compiuto che sia il palesamento del mondo dei nomi e delle qualità, con 

l'accadimento della molteplicità nominale, quanta che sia, mercè del 

manifestarsene nell'inviluppo della profusione santissima, s'aprono (dipoi) le 

porte alle forme (ulteriori) dei nomi divini, presenza delle determinatezze 

fisse nel prodursi intelligibile delle inerenze nominali nella presenza 

dell'unicità, determinandosi ogni qualità con una forma, e comportando ogni 

nome un'inerenza, mercè della stazione della sua Essenza, (inerenza) che è 

quella della mitezza e del soggiogamento, della bellezza e della maestà, della 

semplicità e della composizione, della primalità e della finalità, dell'esterno e 

dell'interno. 

  

   Fiaccola Trentatreesima 

  Il nome che per primo comporta tutto questo, è il nome  massimo Iddio, 

Signore della determinatezza fissa di Muhammad, benedica Iddio lui e la sua 

Famiglia, presenza della realtà nominale esaustiva, esternantesi mercè della 

forma della determinatezza fissa muhammadica, nel prodursi del dominio 

intelligibile. La qual cosa comporta il legame tra quello che procede, e 

quello a cui procede il palesamento, tra lo spirito e lo stampo, tra l'interno e 

l'esterno, essendo la determinatezza fissa dell'Uomo Perfetto il primo 

prodursi nel dominio di dette forme, chiave delle chiavi dei segreti racchiusi 

nei forzieri divini, dei tesori dominicali reconditi, mercè dell'Amore 

Essenziale, nella presenza della divinità (del nome Massimo). 

 

   Fiaccola Trentaquattresima 

  Il manifestarsi delle restanti acclusioni nominali avviene nella presenza dei 

nomi, per il tramite della determinatezza fissa umana, così come il 

palesarsene dei principi dominicali è nella presenza nominale mercè del loro 

Signore, vale a dire, del nome massimo "Iddio", al quale compete dunque 

anche una Luogotenenza sul complesso delle (ulteriori determinatezze), la 

cui efficacia s'estende ai vari loro livelli, affissandosene la discesa alle varie 

stazioni. Essa se ne manifesta nelle forme, proceduta che ne sia alla realtà, 

dimorando nel loro ricettacolo. Ed il manifestarsi delle determinatezze 

(ulteriori) ne consegue al manifestarsi, il tutto in virtù della sua stazione, in 



 31 

ragione dell'includente e dell'incluso, della primalità e della finalità, secondo 

quel che ne sanno le genti della conoscenza, al cui ragguaglio sono 

insufficienti i libri, con tutte le loro pagine. 

 

   Fiaccola Trentacinquesima 

  È questa la presenza del giudizio divino e del decreto dominicale, nella 

quale ogni realtà si definisce grazie alla sua stazione, determinandosi ogni 

attitudine ed ogni acquisto, per il tramite di quell'aspetto particolare che 

compete alla profusione santissima con la presenza delle determinatezze 

(fisse); le quali s'ostendono nella presenza intelligibile, definendosene 

(inoltre) il palesamento (ulteriormente) determinato nel prodursi 

dell'esteriorità, (nella quale) il manifestarsi nella determinatezza è in ragione 

dell'accadimento dei tempi e delle condizioni. 

  

   Fiaccola trentaseiesima 

  Spetta adesso a te, che Iddio te ne conceda la grazia, grazie al beneficio del 

Suo ausilio, comprendere (il senso di quella narrazione che compare nella 

raccolta del Kāfī, compilato dal Maestro dei narratori (di tradizioni), e 

certezza dell'Islam, Muĥammad Ibn Ya°qūb Al Kulaynī, che Iddio sia 

soddisfatto di lui, nel capitolo "Al Badā", nel quale viene riportato, che è 

stato tramandato da Abū Başīr, che Abū °abdi-l-Lah, la pace su di lui, disse: 

 "Invero a Iddio competono due scienze: una nascosta, e riposta, della quale 

Egli soltanto depositario, e da questa è il cominciamento. Mentre v'è 

un'(altra) scienza ch'Egli ha insegnato ai Suoi Messi, ai Suoi Inviati, ai Suoi 

Nunzi, della quale anche noi siamo a  conoscenza"(35). Verbo autentico 

dell'Intimo d'Iddio. 

 Invero la fonte dell'"inizio" è la presenza delle determinatezze, la quale 

(presenza) non conosce altri che Lui. Ed i ragguagli sulle determinatezze 

fisse che addivengono a ciascuno degli Intimi, in quanto Uomo Perfetto, 

sono da scriversi alla scienza dominicale, di là da quella dei Nunzi (divini) e 

degli Inviati, così com'è riportato a proposito della Scienza Recondita, della 

quale conosce l'Arcano "quegli di cui Iddio s'è compiaciuto"(36). Ed ha 

detto Abū Ja°far, su di lui la pace:"Per Iddio, Muhammad è quegli di cui s'è 

compiaciuto (37). 

 IL "cominciamento" è in ragione del prodursi delle determinatezze  (dal 

dominio supremo), non avendo esso luogo nel dominio superno, come hanno 

avuto modo d'appurare le indagini dei sapienti, se non per il fatto che la sua 

fonte è la presenza intellegibile (suprema). E quel che risulta dalle 

considerazioni di taluni dei commentatori del Kāfī (38), vale a dire, il fatto 

che il "cominciamento" non procederebbe da Lui, anzi neppure dalla prima 



 32 

creatura, ma si produrrebbe soltanto nella seconda creazione, è asserto 

conseguente all'ignoranza assoluta del mondo, derivante a sua volta dalla 

loro incapacità giugulatoria. Perché sì, non v'è nulla che osti al manifestarsi 

(del cominciamento) nel senso menzionato da costoro, nel dominio della 

seconda creazione; ma cionondimeno, il procedere che è da Lui (soltanto), è 

procedere dal cominciamento, siccome t'è stato dato d'apprendere. 

  

   Fiaccola Trentasettesima 

  Da quelle conoscenze disvelate al tuo cuore mercè dei ragguagli che te ne 

sono stati dati nelle fiaccole precedenti, si palesa il segreto dei segreti del 

"destino". Invero si fanno a questo proposito discorsi che non ne danno 

ragione, percorrendo le varie correnti (d'indagine) vie che non appagano. Ma 

dalle Genti della Dimora della Purezza ci sono stati tramandati detti, che 

contraddicono quello che costoro immaginano, ad onta del fatto che le 

narrazioni dei Puri ne confutino gli orditi. Siccom'è nel Tawĥīd del nostro 

maestro Şudūq (39), che Iddio sia soddisfatto di lui. [In questo libro è 

riportato da Alì Ibn Mūsā-r-Riďā, la pace su di lui, che l'Inviato d'Iddio, 

benedica Egli lui e la sua Famiglia, disse:"Invero Iddio, sia magnificato ed 

esaltato, stabilì i destini, e dispose gli assetti prima di Adamo [o "del 

mondo"]". Ma questo opuscolo non è riservato ad un'indagine siffatta; e 

forse avremo buon esito nel riservarle un'apposita dissertazione, a Iddio 

piacendo]. In esso  Aşbaġ Ibn Nubātaħ riferisce che il Condottiero dei 

Credenti, su di lui la pace, ebbe a dire a proposito del destino: 

 "Ebbene, il destino è il segreto dei segreti d'Iddio, e la cortina della sua 

cortina, lo scrigno del Suo scrigno, esaltato nel Suo velo, sigillato col Suo 

sigillo, precedente nella Sua Scienza; Iddio ne ha tolto ai servi la 

conoscenza, elevandolo al di sopra delle loro viste, oltre i limiti delle loro 

intelligenze; giacché non Ne è stata loro concessa la Realtà Dominicale, né 

l'Onnipotenza Eterna, né l'Immensità Fulgente, né la Sublimità 

incomparabile; giacché esso è un mare straripante, che appartiene soltanto a 

Iddio Altissimo, la cui profondità è come la distanza tra il cielo e la terra, la 

cui ampiezza è come la distanza tra l'Oriente e l'Occidente, nero come la più 

buia delle notti, dai molti viventi, dalle due vite: una volta si sublima, una 

vota sprofonda; nel Suo fondo v'è un Sole sfolgorante, la Cui conoscenza 

non compete se non a Iddio, l'Uno, il Solo; e chi Gli volge lo sguardo, 

contrasta Iddio, sia magnificato ed esaltato, nel Suo giudizio, contendendo 

con Lui nella Sua Signoria, perché penetra entro Sua cortina ed entro Suo 

Segreto, ond'è che incorre nella Sua collera, sicché sua dimora sarà l'Inferno, 

quale triste esito (40)!" Verbo autentico dell'Intimo d'Iddio. 



 33 

 Per la vita dell'Amato! In questa narrazione, che scaturisce dal grembo della 

conoscenza (superna), vi sono invero segreti, ad un decimo di un decimo dei 

quali non pervengono le genti della conoscenza (stessa), per tacere delle 

nostre viste corte e dei nostri pensieri fievoli! Cionondimeno, ecco qua una 

retta testimonianza a pro dell'autenticità dei nostri (previi) discorsi, che ci è 

sufficiente, ed una prova per molto di quello che t'abbiamo esposto, e di 

quello che t'esporremo di seguito, a Iddio piacendo, che ci basta in quanto 

tale. Renditene dunque conto, in virtù del tuo stesso discernimento. Ma 

siamo oramai usciti fuori dai limiti imposti al nostro opuscolo, perché il 

verbo del Diletto s'è trascinato dietro il nostro favellare, del che i fratelli 

potranno senz'altro scusarci. Torniamo dunque al nostro (precedente) 

proposito. 

 

   Fiaccola trentottesima 

  Sappi dunque che il rapporto tra la determinatezza fissa dell'Uomo Perfetto 

e le restanti determinatezze, nella loro (stessa) presenza, è come quello tra il 

nome massimo "Iddio", nella presenza dell'unicità, ed i restanti nomi, in 

entrambi i suoi aspetti; vale a dire, l'aspetto recondito,  a cui si fa riferimento 

siccome alla "profusione santissima", e quello del suo palesamento, 

designato come il "nome massimo Iddio", e la stazione della "divinità", e la 

presenza dell'"unicità", ed il "tutto". E siccome, in ragione della sua Realtà 

Occulta, non si ostende in un riflesso, né è comecchessia determinato, 

laddove appare, grazie all'altro suo riguardo, in tutto l'insieme dei livelli 

nominali, riverberando l'irradiarsi della sua luce nei suoi riflessi, onde il 

palesamento dei restanti nomi ne consegue il manifestarsi; così la 

determinatezza fissa dell'Uomo Perfetto, in virtù del riguardo complessivo 

ed unitivo connesso alla presenza esaustiva, non si riflette nelle forme delle 

determinatezze, essendo, sotto questo riguardo, occulta; nel mentre, sotto 

l'altro suo rispetto, appare in esse, in ciascuna in ragione della sua attitudine 

e del suo livello, e della purezza o torbidezza del riflesso. 

 

   Fiaccola Trentanovesima 

  Ha affermato Qayşarī, nella premessa al suo commento al Fuşūşu-l-Ĥikam: 

 "Le quiddità sono le forme nominali universali, definite primariamente nella 

presenza intelligibile. Queste forme promanano dall'Essenza Divina mercè 

della profusione santissima e dell'irraggiamento primario, grazie all'Amore 

Essenziale, ed a quello che implicano le chiavi dell'Occulto, il Cui 

palesamento e la cui compiutezza Egli è il solo a conoscere. E la profusione 

divina si suddivide nella "profusione santissima", ed in quella "santa". Mercè 

della prima si producono le determinatezze fisse, con le loro attitudini 



 34 

principiali intelligibili; mentre in virtù della seconda, si conseguono quelle 

determinatezze nel loro esternarsi (individuo), con tutti i loro annessi, e quel 

che ne consegue. Ed è (proprio) a questo che allude il Maestro, quando 

dice:"Ed il capiente non procede se non dalla Profusione santissima"(41). 

 

   Fiaccola Quarantesima 

  Hai già appreso dalle fiaccole precedenti, che l'irraggiamento primo mercè 

della profusione santissima è il palesamento grazie al nome massimo 

"Iddio", nella presenza dell'unicità, prima che le determinatezze abbiano ad 

essere tali e suscitino effetti.  

 Ma quanto invece alle determinatezze fisse, esse procedono mediante il 

secondo irradiarsi della profusione santissima, che è quello della deità nella 

presenza intelligibile. Mentre le chiavi dell'Occulto, che egli (Ivi) soltanto 

conosce, sono a quel livello, ovverosia esse sono i nomi e le qualità, che 

derivano dalla presenza della "prossimità". 

 Ma la profusione santissima non s'effonde senza intermediario nella 

presenza delle determinatezze, ché anzi vi procede grazie al tramite del 

nome "Iddio", col quale non è unita, se non in modo tale che gli aspetti ne 

siano inevitabilmente scorti, siccome è stato detto in tutta correttezza dalle 

genti della scienza superna: senza modalità, non v'è nessuna scienza. 

 E quello che ha detto il Sommo Maestro, che "Il capiente non procede se 

non dalla santissima profusione" (42), è in considerazione della totalità che 

procede (ulteriormente), non del fatto che le determinatezze si producano 

(immediatamente) mercè del primo irraggiamento. Questo, anche se quel che 

dice questo commentatore, ha un suo riguardo di correttezza. 

 

   Fiaccola quarantunesima 

  La determinatezza fissa dell'Uomo Perfetto è il Luogotenente massimo 

d'Iddio nella manifestazione, in grazia del suo livello onnicomprensivo, cui è 

dovuto il palesamento delle forme nominali nel dominio intelligibile. Ed 

invero, il nome massimo, che in virtù della sua esaustione onnicomprensiva 

è maestà e bellezza, arcano ed evidenza, non è possibile che s'irraggi, in 

ragione della sua stazione complessiva, quanto ad alcuna delle 

determinatezze, per l'angustia e l'opacità del riflesso, e per l'ampiezze e la 

purezza del riguardo (suo) che s'ostende, essendo inevitabile, da parte del 

riflesso, una corrispondenza col riguardo che s'ostende, perché sia possibile 

il riverberarsene della luce, onde abbia a palesarsi il mondo del decreto 

divino. E se non vi fosse la determinatezza fissa umana, quanto a che cosa si 

paleserebbe quale che sia di dette determinatezze fisse? Se non ve ne fosse 

l'ostensione, quanto a che cosa si manifesterebbe qualsivoglia 



 35 

individuazione esteriore? Né si dischiuderebbero le porte della largizione 

divina. È grazie alla determinatezza sempiterna umana che il primo si 

congiunge con l'ultimo, e che l'ultimo si riconnette al primo, essendo essa 

con tutte le determinatezze, siccome intimità costitutiva. 

  

   Fiaccola Quarantaduesima 

  Dipende da te, e soltanto a te, che Iddio ti preservi dall'inizio alla fine, sta 

di seguire quello che appare ambiguo nell'eloquio dei viandanti della 

conoscenza, e nei ragguagli degli Intimi, dei Puri, reputando che, quanto alla 

presenza delle determinatezze e dei nomi, vi sia pluralità, o cambiamento, o 

distacco, o riflettersi,  o riflesso, o esistenza d'una cosa tra le altre, o 

efficacia quanto ad uno dei nomi in una delle guise possibili, perché Iddio è 

ben al di sopra di (tutto) questo, per celsitudine ed immensità. Giacché 

invero andarsene dietro alle ambiguità nei loro discorsi nulla ha che vedere 

col perseguimento dei loro propositi, e con l'indagine che perviene alla realtà 

dei loro fini, in chi vi sia ben guidato, che tu vi sia ben guidato, comportando 

l'uscita da quella guisa dell'attestazione dell'unità divina, che è il refrigerio 

dell'occhio delle genti della conoscenza, e degli Intimi d'Iddio, onde ci si 

abbia a discostare (anche) dai Suoi nomi, centro dell'orientamento dei cuori 

dei viandanti (spirituali) e degli uomini di conoscenza. 

 

  Fiaccola Quarantatreesima 

  Occorre adesso, a cagione di quel che prescrive la fratellanza nella fede, 

che accenniamo all'insieme dei loro intendimenti. 

 Sappi dunque che l'Essenza Divina, essendo d'una completezza superiore 

alla completezza, e d'una semplicità superiore alla semplicità, è tutte le cose 

in una guisa semplice complessiva, scevra dall'aggregarsi delle molteplicità 

esteriori, così come da immaginazioni e congetture, intellezioni (e raziocini), 

essendo Essa tutte le cose, senza essere a cagione di nessuna di esse. È 

questa la massima stabilita grazie agli splendori (manifestati) alle genti della 

scienza superna, provata con gli argomenti del pensiero divino, svelata al 

gusto delle genti del cuore, ed agli intimi della conoscenza, propugnata dai 

versi coranici, e corroborata dalle narrazioni tramandateci. 

 Gli uomini di conoscenza perfetti, trovato che l'abbiano, tanto da  

contemplarlo, e contemplato che l'abbiano col loro gusto, coniano per quel 

che trovano (apposite) locuzioni, e foggiano per quello che contemplano 

linguaggi (peculiari), per attrarre i cuori di quanti siano edotti nei confronti 

del mondo del ricordo (pregno) di sapienza, ed a richiamo dei noncuranti, e 

per risvegliare i dormienti, in virtù della completezza della loro benignità, e 

della loro largizione per costoro; se così non fosse, le contemplazioni della 



 36 

conoscenza, ed i gusti dell'essere non potrebbero essere manifestati secondo 

la loro (stessa) realtà; ond'è che i gerghi, e i vocaboli, e le locuzioni hanno, 

per quanti (ne) vengano edotti, la loro guisa di correttezza, mentre invece per 

i perfetti sono veli su veli. 

 Ti raccomando, fratello caro, di non pensar male degli uomini di 

conoscenza, e dei depositari della scienza superna, che in molti sono 

nell'eletta dei seguaci di Alì Ibn Abī Ţālib e dei suoi Figli puri, la pace su di 

loro, onde tu abbia ad esserne distolto dalla via, separandoti da quanti 

s'appigliano alla loro Intimità. Sta a te rinnegarli, oppure dare ascolto a quel 

che è stato detto che spetta loro, ond'è che tu abbia a ritrovarti in quel che 

sei. 

 E non è che ti sia dato d'avere nuove sulla realtà dei loro intenti dalla mera 

lettura dei loro libri, senza ricorrere ai depositari della loro loquela, giacché 

invero ogni gente ha un suo linguaggio, ed ogni via una sua esposizione. E 

non fosse per paura di dilungarmi, uscendo dall'intendimento originario, 

avrei ricordato dei loro discorsi, quel che t'avrebbe procurato la certezza 

quanto ai nostri asserti, appagandoti con quel che t'abbiamo esposto; ma una 

siffatta, lunga digressione sarebbe estranea ai propositi di questo (nostro) 

opuscolo. Ma torniamo (adesso) al nostro previo intento. 

 

   Fiaccola Quarantaquattresima 

  Questa Luogotenenza, della quale hai appreso la stazione, il potere, e la 

dimora, è la realtà dell'"Intimità". Ed invero l'Intimità è l'accesso all'Amato, 

alla libertà, alla Signoria, il ritorno (a Lui), la Vicereggenza, con tutto quel 

che è dovuto a questa realtà, essendone i restanti livelli l'ombra ed il 

barlume, giacché essa è la Signora dell'Intimità di Alì, la pace su di lui, 

identica alla realtà della Luogotenenza di Muhammad, benedica Iddio lui e 

la sua Famiglia, nel prodursi del comando e del creato, siccome te ne 

addiverrà il ragguaglio, a Iddio piacendo. 

 

   Fiaccola Quarantacinquesima 

  La Realtà della Luogotenenza e dell'Intimità, secondo la loro Stazione 

Occulta, che non è contrassegnata da contrassegno, né qualificata da qualità, 

non palesandosi in un riflesso, non ha neppure nessuna figura spirituale, 

assolutamente. Ma in virtù della stazione del loro palesamento nelle forme 

dei nomi e degli attributi,  del riverberarsene della luce nei riflessi delle 

designazioni, esse si manifestano in figure, i cui ambiti si includono gli uni 

gli altri. 

 Perché, quanto ai globi divini e spirituali, le cose stanno al contrario di 

quelli sensibili, perché quelli sensibili abbracciano i loro ambiti estendendosi 



 37 

attorno ai propri centri, mentre in quelli spirituali e divini sono i centri ad 

includerne l'estensione, ché anzi, sotto un certo rispetto, l'ambito in essi è il 

centro stesso, essendo la differenza tra i globi divini e quelli spirituali, che i 

primi sono pieni, mentre i secondi sono vuoti del vuoto della possibilità. 

Ond'è che, essendo i centri divini pieni, la loro inclusione è mercè dei globi 

divini (stessi), donde (procede) la discesa spirituale nella sua più completa 

totalità. 

 

   Fiaccola Quarantaseiesima 

  Non si supponga (dunque) che l'inclusione in quel globi sia come quella nei 

globi sensibili, che sono gli uni all'interno degli altri, essendone le superfici 

a contatto tra loro (o rinchiuse le une nelle altre). Perché questa è 

un'immaginazione ed un assunto erroneo. Esci dunque da questo carcere, 

lasciando la dimora dei sensi e dell'immaginare, per elevarti al mondo 

spirituale, onde tu abbia a sollevarti al di sopra di questi sepolcri, che 

distruggono od opprimono chi vi è rinchiuso e vi dimora: 

 "Tè giunto un sibilo dal pinnacolo del soglio-Non so che cos'è successo in 

questa trappola"(43). 

 

   Fiaccola Quarantasettesima 

  In quello che c'è pervenuto dal Maestro sapiente dell'artificio, Aristotele, 

compare l'asserto, che le realtà semplici hanno figure di rotondità 

(esistenzialmente) reale. L'argomento addotto a questo medesimo riguardo 

dall'uomo di conoscenza insigne Qāďī Saºīd Qomī (44), che Iddio sia 

soddisfatto di lui, nel suo Bawāriqu-l-Malakūtiyyaħ, è il seguente: 

"Le realtà semplici, siano esse oppure non siano intellettive, comportano per 

essenza circolarità (esistenzialmente) reali, in ragione dell'ampiezza e 

dell'angustia del loro livello, agendo ciascheduna a suo modo. Questo 

(avviene), perché il loro rapporto con quel che le trapassa, essendo nel loro 

(stesso) ambito, non vi s'oppone, mercè d'un riguardo trasposto oltre un 

riguardo (equipollente del livello del procedere). Se (esse) dunque non 

fossero circolari, vi sarebbe di conseguenza rapporto di contrapposizione 

(d'ambiti ad un medesimo livello esistenziale), il che è di fatto 

impossibile"(45). 

 La qual cosa funga da scala alla comprensione delle realtà che competono ai 

nomi divini, sebbene ne sia stabilita la differenza, siccome t'avevamo già 

accennato. 

 E l'esemplare di quello a cui avevamo accennato, appartiene ai depositari 

dei segreti (superni). Spetta dunque a te strapparne le cortine nell'altrui 

cospetto. 



 38 

 

   Fiaccola Quarantottesima 

  Invero l'Annunzio reale e assoluto è l'estrinsecarsi di quel che è nei 

Penetrali dell'Arcano nella presenza dell'unicità, in ragione delle attitudini 

dei ricettacoli, mercè della Realtà dell'insegnamento, dell'Essenza 

dell'annunzio, essendo quest'ultimo la stazione del palesarsi della 

Luogotenenza e dell'Intimità, che ne sono le stazioni interiori. 

   

   Fiaccola Quarantanovesima 

  L'annunzio e l'insegnamento, in ragione delle processioni esistenziali, e 

delle stazioni del palese e dell'occulto, hanno livelli distinti: perché ogni 

gente ha il suo linguaggio, senza che nessun Nunzio sia stato inviato se non 

con la lingua del suo popolo (46). Ciascuno dei due ha gradi differenti, 

accomunati quanto alla realtà d'entrambi. 

 Uno dei loro livelli è quello, che ha luogo nei prigioni del carcere di natura, 

e dei sepolcri tenebrosi di (questo) suo (basso) mondo. 

 Un altro grado è quello, che ha luogo, tra gli spirituali, per le genti del 

segreto, e per i Messaggeri approssimati, siccome te ne addiverrà, a Iddio 

piacendo, la rimembranza. In una narrazione si è detto:"Lo glorifichiamo, e 

lo glorificano i (Suoi) Messi, e (Ne) proclamiamo l'Unità, e La proclamano i 

(Suoi) Messi", con altri passi di questo detto, del quale t'addiverrà la 

menzione, a Iddio piacendo, nella Seconda Nicchia (47). Tra quelli a cui 

compete questo insegnamento, è il nostro padre Adamo, la pace su di lui. 

 Un altro (dei loro) gradi è quello, che riguarda la realtà assoluta del nome 

massimo (Iddio), Signore dell'Uomo Perfetto. 

 Un altro livello è quello concernente le determinatezze fisse, quanto alla 

presenza della determinatezza fissa di Muhammad, benedica Iddio lui e la 

sua Famiglia. 

 Un altro grado eccelso è quello, che concerne la presenza dei nomi nella 

stazione dell'unicità e della processione intelligibile complessiva, nel loro 

procedere dal nome immenso "Iddio", in virtù della sua (peculiare) funzione 

ostensiva, non essendovi affatto, al di sopra di tutto questo (palesarsi), o 

annunzio o palesamento, ma bensì (soltanto) interiorità e latenza. 

 

   Fiaccola cinquantesima 

  Forse che ti sarà giunta notizia del tenore delle allusioni degli Intimi, la 

pace su di loro, e del verbo degli uomini di conoscenza, che Iddio sia 

soddisfatto di loro, sul fatto che le locuzioni addivengono alle essenze dei 

significati ed alle loro realtà? Hai riflettuto su questo? Per la mia vita! Che si 

rifletta, è stabilito dal Suo verbo:"La ponderazione di un'ora è migliore 



 39 

dell'adorazione di sessanta ore"(48). È questa la chiave delle chiavi della 

sapienza, ed il principio dei principi della comprensione dei segreti coranici. 

Dei frutti di quella riflessione è il disvelamento della realtà dell'annunzio e 

dell'insegnamento nel procedere dei mondi. Ed invero, l'annunzio e 

l'insegnamento sul mondo spirituale, e su quello dei nomi e degli attributi, 

non sono di quelli di cui v'è evidenza presso di noi, genti del carcere, e della 

catene, e dell'inferno di natura, velati come siamo ai segreti dell'essere. 

 E tu, scrittore senza zelo, bandito, esecrato, e caparbio, fa' in modo di uscire 

da questa prigione tenebrosa, traiti da questa tomba orrida, dicendo:"Mio 

Iddio, che resusciti chi è nella tomba, che fai risorgere nel Giorno della 

Resurrezione, desta i nostri cuori da questi sepolcri vetusti, concedici di 

migrare da questa città oscura, perché ci sia dato di contemplare la luce della 

Tua conoscenza, onde i nostri cuori abbiano a prestare ascolto, nella loro 

stessa sostanza, al messaggio del tuo Vate, affinché la nostra parte del suo 

annunzio, benedica Iddio lui e la sua Famiglia, non sia soltanto la 

salvaguardia del nostro sangue e dei nostri beni, con il (mero) adempimento 

verbale mercè delle nostre lingue, non avendosi dei suoi decreti il solo 

adempimento legale, con la (sua) realtà apparente, senza che ci addivenga 

dal suo libro (unicamente) la bontà della recitazione, appresa che ne sia la 

correttezza, onde non s'abbia ad essere di quelli di cui l'Altissimo ha 

detto:"Suoi loro uditi e sulle loro viste c'è una cortina"(49), e :"Nei loro 

cuori c'è un morbo"(50), e :"Alcuni di loro distorcono le loro lingue con il 

libro"(51).            

                                                                

   Fiaccola Cinquantunesima 

  Hai forse letto nel libro della tua anima, ponderando quel segno immenso 

di cui Iddio ti ha fatto scala alla Sua conoscenza, ed a quella dei Suoi noni e 

delle Sue Qualità? Osserva quello che hai scorto dell'annunzio della tua 

realtà recondita nel tuo intelletto semplice, mercè della presenza semplice 

complessiva, e nella tua intelligenza distintiva, grazie alla presenza 

distintiva, e nella dominazione della tua anima, in virtù dell'irraggiamento 

della dominazione esemplare, ond'è che il comando discende mediante i 

Messi terrestri sino alla mondanità del dominio (terreno). E se vorrai, potrai 

dire: mercè del palesarsi delle potestà nelle dominazioni, e delle dominazioni 

nel dominio (mondano)(c), (esso) si manifesta grazie all'efflato verbale ed 

alla forma nel prodursi esteriore del dominio (mondano). Forse che 

l'annunzio ed il palesamento nelle poste di quel procedere, e nelle dimore di 

questi mondi, è per un'unica via, ed in un singolo modo? 

 

   Fiaccola cinquantaduesima 



 40 

  Dopo di quella lettura e di quella ponderazione, ti sarà dato di distinguere 

tra la visione delle genti della conoscenza, e la dimora dei seguaci della fede, 

grazie alla conoscenza della realtà del messaggio nel mondo di nomi, di cui 

viene qui a trattare il nostro discorso. 

 Sappi dunque, che l'annunzio, in quella presenza, è il palesamento delle 

realtà celate entro l'Ipseità Occulta, nei riflessi dispostivi col suo lustro, 

mercè del riverberarvisi del lato occulto in ragione dell'attitudine atta a farle 

discendere dalla Presenza Recondita, in virtù della profusione santissima. Ed 

il nome massimo "Iddio", vale a dire, la stazione che palesa la presenza della 

profusione santissima, ed il Luogotenente massimo, e l'Intimo assoluto, è il 

Nunzio assoluto che favella dei nomi e delle qualità, grazie alla stazione 

della sua perfezione essenziale, nella presenza dell'unicità, anche se non gli 

viene attribuito il nome di "Nunzio", non addivenendo da Iddio Altissimo 

altri nomi da quelli che compaiono nel linguaggio legale: invero i nomi 

d'Iddio, (in Lui), (Gli) sono riservati (, e non è detto si manifestino). 

                                                                  

   Fiaccola cinquantatreesima 

  Inoltre, ciascuno dei nomi divini, nella presenza dell'unicità, richiede il 

palesamento della sua perfezione essenziale, in esso celata, entro la sua 

designazione, incondizionatamente; vale a dire che, anche se entro il suo 

ostendersi resta celata la necessità degli altri nomi, la bellezza esige il 

palesarsi della bellezza assoluta, valendo così il medesimo decreto per la 

maestà, e per (tutto) quello che in essa s'occulta. E la maestà richiede 

l'internarsi della bellezza entro il suo soggiogamento (ed il palesarsene). 

Così dicasi per i restanti nomi divini. 

 Il giudizio divino esige tra loro l'equità, onde ciascuno abbia a palesarsi in 

ragione di quello che l'equità comporta; spettando all'irraggiamento del 

nome massimo "Iddio" il giudizio assoluto su tutti quanti i nomi, che è 

denominato "giudizio equanime", perché ha giudicato tra loro con equità. Ed 

il comando divino, donde si trae la Sua norma, che non ha mutamento, è 

equanime, essendo esso proferito, promulgato, ed adempiuto. È questo il 

giudizio equanime, essendo questa la contesa nel consesso superno, 

menzionata nel linguaggio di certi uomini di conoscenza, della quale ti verrà 

riferito, a Iddio piacendo, a suo luogo. 

 

   Fiaccola Cinquantaquattresima 

  Sarà per te ovvio, che spetta al Nunzio (divino), benedica Iddio lui e la sua 

Famiglia, in ciascuna condizione ed in ciascun mondo, di preservare i limiti 

stabiliti da Iddio, evitando che s'esca dai confini dell'equità, trattenendo da 

che si sia sottoposti alla necessità di natura, vale a dire, dalla sua 



 41 

assolutizzazione, anche se non incondizionatamente. Invero, distogliere in 

assoluto è violare i modi della sapienza, facendo violenza alla natura, col 

contrastare il verdetto dell'equità, il che è contrario all'ordine il più 

compiuto, ed alla consuetudine vigente. 

 Invero il Nunzio (divino), benedica Iddio lui e la sua Famiglia, si palesa 

mediante il nome di "giudizio equo", onde distoglie dall'assolutizzazione di 

natura, perché la sua chiamata è alla rettitudine nel verdetto, essendo il suo 

Luogotenente il luogo del palesarsi suo e della sue qualità. Questo è uno dei 

significati del suo detto, la pace su di lui, riportato tra le narrazioni del Kāfī 

(52), e del Tawĥīd (53):"I detentori del comando sono con ciò che è 

risaputo, con la giustizia, e con il retto agire". Con la differenza che nel Kāfī 

compare la variante:"con il comando confacentesi a ciò che è risaputo". 

 Non è questo il luogo in cui investigare sul significato di questa narrazione. 

A questo medesimo riguardo, potranno appagarti i discorsi dei grandi 

Maestri, che Iddio sia soddisfatto di loro (54), ai quali non c'è bisogno 

d'aggiunta. [In un detto riportato nel Kāfī, s'afferma:"Abbiate conoscenza 

d'Iddio grazie a Iddio, dell'Inviato grazie all'Invio, e dei detentori del 

comando mercè del comando confacentesi a ciò che è risaputo, alla giustizia, 

ed al retto agire". Così nel Tawĥīd, con la sola differenza che non vi 

compare il termine "comando". Maestri come Şudūq, Kulaynī Şadru-l-

Muta'allihīn, Kāšānī, Qomī, che Iddio sia soddisfatto di loro, si sono 

impegnati a commentarlo, che ne permangano i giorni della dovizia.] Ed a 

noi basta questa  rapida e breve indagine, perché forse a te sarà addivenuto 

un qualche giovamento anche dalle fiaccole precedenti. 

 

   Fiaccola Cinquantacinquesima 

  Kamālu-d-Dīn °abdu-r-Razzāqu-l- Kāšānī, nella sua premessa al suo 

commento alle Qaşīdaħ di Ibn Fāriď, ha detto quanto segue: 

 "Nunzio viene da predire, proferire, nel senso (appunto) di annunzio; ed il 

Nunzio è quegli che dà l'annunzio della Essenza Divina, dei Suoi attributi, 

dei Suoi nomi, dei Suoi giudizi, e dei Suoi voleri. L'annunzio reale, 

essenziale primario non è se non per lo Spirito Immenso, che Iddio 

Altissimo suscitò dapprima per l'anima universale, quindi, secondariamente, 

per le anime particolari, per dare loro l'annunzio con la Sua lingua, che è 

invero la lingua dell'intelletto, la quale procede dall'Essenza Una, dagli 

Attributi Eterni, dai Nomi divini, dai Giudizi Preesistenti, e quella dei voleri 

percettibili "(55). 

  

   Fiaccola Cinquantaseiesima 



 42 

  È questo il termine da lui conseguito per il Vaticinio, anzi anche per la 

Luogotenenza, e l'Intimità, siccome risulta evidente, facendo riferimento a 

quel che ci è pervenuto delle sottigliezze dei suoi scritti. E tu, ne sia lodato 

Iddio, col favore del Suo ausilio, dopo che il tuo cuore ha ricevuto la luce di 

queste fiaccole rifulgenti, avendo i tuoi penetrali accolto la sostanza della 

fede, la realtà della Luogotenenza e di quegli a cui essa compete ti si è 

irraggiata a modo del livello del tuo cuore, che t'è stato ricoperto dalla 

cortina dell'occulto dello spirito, essendo tu stato vivificato dalla vita 

indefettibile dell'eternità. Spetta a te di dire a questo insigne uomo di 

conoscenza, ed a quelli come lui:"Viandante della via della conoscenza, 

invero il Vaticinio, che hai qualificato siccome la realtà essenziale primaria, 

si definisce (successivamente) in quanto ombra del Vaticinio che è nella 

presenza delle determinatezze (fisse), che è l'ombra della realtà del Vaticinio 

che s'effettua nella presenza dell'unicità, vale a dire, il nome massimo 

(Iddio) suscitato a presiedere ai nomi nel prodursi dell'unicità, proferito a 

procedere dall'Unità Recondita con la Sua Lingua Divina, che è quella della 

Favella Essenziale. Ed il Vaticinio del nostro Nunzio, benedica Iddio lui e la 

sua Famiglia, è in ragione dell'interiorità del suo palesamento, essendo il suo 

prodursi esteriore il manifestarsi dell'intimità del suo annunzio, siccome te 

ne addiverrà, a Iddio piacendo, il ragguaglio”. 

 Per quel che riguarda quello che egli dice:"Per dare loro l'annunzio con la 

Sua lingua, che è quella dell'intelletto, che procede dall'Essenza Una", sino 

alla fine, può darsi che il suo intento, nel suo insieme, sia quello di rendere 

conto del prodursi che procede dalla Realtà, al quale ci eravamo riferiti in 

precedenza, entro il velo dell'allusione. Vale a dire, il rapporto delle Latebre 

dell'Ipseità con ogni cosa, sotto il suo particolare riguardo, a prescindere dai 

tramiti, perché la Sua permanenza sotto i velami viene prima, così come il 

fare a meno della loquela per quelle realtà è il meglio (che si possa fare). 

Lasciamo ora pure che la cosa a sé stessa, dandovi di piglio nell'altro modo, 

col favore d'Iddio Altissimo e la grazia del Suo ausilio. 

 

   Nicchia seconda 

  In essa ti verranno inculcati alcuni dei segreti della Luogotenenza, 

dell'Intimità, e del Vaticinio, nel loro prodursi definito, e nei due mondi del 

"comando" e del "creato", per accenno, da dietro il velame, nella favella 

delle genti dell'amore e del cuore, e dei viandanti del gusto e del senno. In 

ciò vi sono luci divine, che si dischiudono da fiaccole arcane, che alludono 

ai segreti dominicali. 

 

   Fiaccola prima 



 43 

  In essa verranno fatti rifulgere nel cuore alcuni balenii del mondo del 

comando, che procede dall'alito benefico, conformemente al gusto di chi ha 

delibato il liquore della Guida dal calice dell'Intimità, entrando nella città 

della conoscenza e della scienza dalla sua porta (56), dopo d'averne ricevuto 

il permesso dai suoi Signori. Essendovi in essa "luci", le quali alludono a 

segreti. 

 

   Prima Luce 

  Il tua cuore ha già accolto alcune delle luci sorgenti dalla Prima Nicchia, 

quanto al fatto che il nome massimo "Iddio" è l'unità complessiva delle 

realtà dei nomi di maestà e di bellezza, di mitezza e coercizione. Non v'è 

differenza tra esse, e le stazioni recondite, e le luci approssimate, che non sia 

quella tra l'interiore e l'esteriore, il celato ed il palese. Esso è tutti i nomi, 

mercè della (sua) unicità complessiva, e della (sua) semplicità unitiva scevra 

da molteplicità, pura ed immune dai riguardi del considerare e del 

qualificare. Siccome te ne rifulgeranno nello spirito i bagliori orienti delle 

dominazioni (, e degli ulteriori livelli ascendenti), l'Ipseità Occulta non 

s'ostende in nessuno dei mondi, senza che se Ne abbia a riverberare  la luce 

in nessun riflesso, se non da dietro il (Suo) velo. 

 Sappi dunque, se sei tra chi "Ha prestato ascolto e rende testimonianza"(57), 

che l'Essenza, con ciascuna determinatezza nominale, è produttiva di un 

mondo, che si rifà a quella determinatezza. Siccome con quella che è in virtù 

del nome "il largitore", procede alla distesa dell'esistenza, e con il nome di 

"colui che elegge", produce il complesso delle perfezioni esistenziali, e col 

nome "il sapiente" palesa i mondi intelligibili, e con "il possente" esterna 

l'insieme dei mondi delle dominazioni (e delle potestà). E giacché il nome è 

l'Essenza con una determinatezza, che procede a manifestare uno dei mondi, 

od una delle realtà, perciò i nomi d'Iddio sono riservati, laonde la loro 

scienza è scienza divina, che non addiviene se non a chi è dei latori 

dell'ispirazione (rivelata), e dei destinatari della discesa (del Suo 

Messaggio). 

 

   Seconda Luce 

  Anzi, possiamo ritornare sui nostri passi e dire, che invero ciascuno degli 

agenti, in ciascuno dei mondi non è, in ragione della sua Essenza, di per Sé 

Stessa, produttivo di nessuno degli effetti e dei palesamenti nelle varie 

produzioni, agli occhi dei detentori dell'apprensione presenziale. Ed in effetti 

la Sua Essenza, di per sé, avvolta com'è nel velame delle qualità, essendo 

l'Arcano dei nomi e degli attributi, non è produttiva se non da dietro il Suo 

velame, sicché la Sua efficacia procede dalle determinatezze nominali, non 



 44 

in virtù della Sua stessa Essenza. E sotto di quello, v'è un segreto che non 

abbiamo la capacità d'esternare, ond'è meglio essere umili sotto la Sua 

cortina. 

 

   Terza Luce 

  Apprendendosi l'Amore Essenziale all'evidenza essenziale nel riflesso delle 

qualità, Esso palesa il mondo delle qualità, irraggiandosi, mercè 

dell'irraggiamento essenziale, nella presenza dell'unicità, in primo luogo nel 

riflesso complessivo, quindi in altri riflessi, secondo l'ordine delle loro 

dignità, e l'ampiezza e l'angustia del riflesso stesso. 

 Dopo di che, v'è l'apprendersi dell'amore alle viste determinative, ond'(esso) 

viene a rifulgere nei riflessi creati da dietro i veli nominali, essendone il 

palesarsi nei riflessi, secondo l'ordine stabilito, in primo luogo nel riflesso 

massimo, il più perfetto, in ragione del nome massimo; quindi negli altri 

riflessi successivi, secondo il loro ordinamento esistenziale, dai Messi 

approssimati e dalle schiere occulte, sino agli ultimi mondi del dominio del 

palesamento, nella discesa dall'alto. 

  

   Quarta Luce 

  La prima alba del mattino eterno, che s'irradia, dopo il cominciamento, sino 

al termine estremo, lacerando le cortine dei segreti, è la volontà assoluta, 

palesamento non determinato, talvolta designata siccome "profusione santa", 

per la sua (santa) purezza scevra dalla possibilità, con quel che le compete, e 

dalla molteplicità, con quel che ne consegue; e talaltra come "esistenza 

distesa", per il suo espandersi nelle figure d'ogni cielo spirituale e d'ogni 

terra della parvenza; ed in terzo luogo, siccome il "soffio largitore", e l'"alito 

dominicale"; e come la stazione del "largire e dell'eleggere", e quella 

dell'"instaurazione", e la "presenza del nembo", ed il "velo più vicino", e la 

"sostanza prima", e la "barriera massima", e la stazione di "rimase sospeso", 

ed "ancor più vicino"; anche se quelle stazioni presso di noi sono differenti, 

ché anzi quelle non sono affatto stazioni; e siccome la stazione (della lode) 

muhammadica e della (celsitudine) alide, la pace su di loro e sulla loro 

discendenza, il tutto in ragione di stazioni e di riguardi: "Svariati sono i 

nostri riguardi…"(58); sino ad altre espressioni, e rispetti, ed accenni, in 

ragione dei (vari) livelli e delle (varie) stazioni. 

 

   Quinta luce 

  Invero alla volontà assoluta competono due stazioni: quella 

dell'indeterminatezza e dell'identità, non del palesamento mercè dell'identità; 



 45 

e quella della molteplicità e determinatezza, nella forma del "creato", e del 

"comando". 

 Quanto al primo di questi due livelli, esso si ricollega alla presenza 

dell'Arcano, vale a dire, alla profusione santissima, non competendogli 

palesamento. 

 Ma è mercè del secondo che addiviene il palesamento di tutte le cose; anzi 

esso è tutte le cose, e da principio, e da ultimo, nel palesamento e 

nell'occultamento. 

  

   Sesta Luce 

  Invero la presenza che è volontà, essendo ostensiva della presenza 

completa, include ogni nome ed attributo, mercè dell'unità complessiva. È 

questa la stazione dell'irraggiamento intellegibile nel procedere del palesarsi 

delle determinatezze, senza che sfugga alla sua scienza il peso d'una 

particola, in cielo o in terra (59). 

 Ogni grado dell'essere è stazione della "scienza", e della "possanza", e del 

"volere", e degli altri nomi ed attributi, ché anzi tutti i gradi (dell'essere 

procedono) dai nomi del Reale. Ed Egli è, in tutta la Sua Santa Purezza, 

manifesto in tutte quante le cose, essendone scevro nel Suo palesarsi, (per la 

Sua Santissima Purezza che) le trascende. Ond'è che il mondo è il consesso 

della presenza del reale, essendo gli esseri gli abitatori di questa (medesima) 

presenza. 

 

   Settima Luce 

  Ha detto il nostro Maestro, uomo di conoscenza completo, Šāhãbādī, che 

Iddio conservi la sua ombra nelle menti dei suoi discepoli e di tutti quelli che 

ne abbiano a trarre profitto, che il dissenso di Mosè, la pace su di lui, con 

Ķiďr, la pace si di lui, nelle tre occasioni (mentovate) (60), pur con la sua 

promessa che non gli avrebbe rivolto domande, avvenne per  preservare la 

presenza del Reale. Ed invero, la disubbidienza intacca il consesso del Reale 

e dei (Suoi) Nunzi, la pace su di loro, che hanno il compito di salvaguardare 

la (Sua) Presenza. Laonde quando Mosè, la pace su di lui, vide che Ķiďr, la 

pace su di lui, perpetrava quello che era, per il suo sembiante, contrario al 

consesso della Presenza, dimenticò la sua promessa, salvaguardandoLa. Ma 

il Ķiďr è il Nunzio della stazione possente, che vedeva, nei suoi segni e nella 

sua condotta, quel che Mosè, la pace su di lui, non vedeva. Perché questi 

preservò la presenza, ma Ķiďr, la pace su di lui, salvaguardò Quegli Che è 

Presente, essendovi tra le due stazioni una grande differenza, nota a quanti 

sono radicati nella conoscenza. 

 



 46 

                                                                                                                                 

                                                                                                                               

   Ottava Luce 

  Quanto alla presenza della volontà assoluta, per il suo estinguersi 

nell'Essenza Una, per il suo annientamento nella presenza della Deità 

(Essenziale), e per il suo annullarsi entro il nitore della Luce Dominicale, 

essa non ha giudizio che la concerna di per sé stessa, ché anzi non ha affatto 

un "sé stessa". Essa è il palesamento dell'Essenza Una nella figura delle 

possibilità, secondo la misura spettante a ciascuna, che ostende l'Eterna 

Bellezza nel riflesso delle esistenze, in corrispondenza alle loro qualità, 

addobbandosi per loro con gli addobbi del possibile, rivestendosi di panni 

dell'esistenza, ond'è che si ostende e si cela, e rifulge e s'affievolisce, e 

trascende e s'assimila, ed è una e molteplice. 

 A ciò accenna l'Altissimo, in tutta la sottigliezza che compete al Suo 

alludere, quando dice che "Iddio è la Luce dei cieli e della terra"(61). 

OsservaNe dunque, con pienezza di cognizione, i segreti, ponderandoNe le 

altezze e le profondità, com'è che Egli mostra la (Sua) Realtà con la più 

sottile evidenza, col chiarimento il più squisito, laonde non se ne privano 

abbrutendosi i saldi intendimenti, non essendone lontane (neppure) le indoli 

distorte, mercè del (Suo) palesarsi alle genti della realtà e della conoscenza, 

ed il (Suo) ostendersi, in compiuta chiarezza, agli intimi del cuore ed agli 

spiriti puri. Egli dice: invero Egli, l'Altissimo, è il palesamento dei cieli e 

della terra, vale a dire, del mondo dell'arcano e di quello dell'evidenza, degli 

spiriti e delle forme. Egli, l'Altissimo, nella perfetta Santità della sua 

Compiuta Purezza, se ne ostende nei riflessi, il cui esternarsi manifesta Lui, 

l'Altissimo. Ed osserva, com'è che Egli rappresenta la Sua luce siccome una 

lampada, che rifulge da dietro un cristallo sottile, sulla (Sua) soglia. 

 Per la mia vita, invero vi è in ciò un accenno a realtà, alla cui rimembranza 

è impotente ogni guisa dell'esporre, essendo per esse la lingua senza possa. E 

questa dissertazione non è certo luogo da cimentarsene nel tentativo. Il 

meglio è astenersene, facendo affidamento sulle loro genti. 

 

   Nona Luce 

  Per quello di cui t'abbiamo dato ragguaglio nella nostra esposizione, 

togliendotene i veli dalla vista, sia pure nella sua impotenza, t'è stato dato di 

pervenire, ne sia lode a Iddio possente e benefico, ad afferrare il senso delle 

locuzioni peculiari agli intimi del disvelamento, e della conoscenza 

confacentesene  al gusto, alle genti della scienza (deduttiva superna), e della 

via argomentativa. Non è forse, che le loro favelle non s'oppongono nella 

loro realtà, anche se è diversa la via di chi le proferisce? Invero il procedere 



 47 

che mena a Iddio, è pari al novero degli aliti delle creature (62), quantunque 

la meta sia (solo) Iddio, il creatore. Ora, v'è un primo gruppo che afferma, a 

questo medesimo riguardo, che Egli, l'Altissimo, Ne sia esaltata la Purezza 

della Santità, s'ostende nei riflessi delle determinazioni, e nell'addobbo delle 

creature, e nel rifulgere delle realtà, e nelle bassure della servitù, siccome 

Egli, l'Altissimo, dice:"Egli è colui che è dio nei cieli e dio in terra"(63). E ci 

è stato narrato che il Nunzio (divino), benedica Iddio lui e la sua Famiglia, 

disse:"Se abbassaste una fune sino all'infimo della terra, la calereste a 

Iddio"(64).           

 E ve n'è un accenno nel fatto che l'ascesa di Giona, la pace su di lui, fu nel 

ventre della balena, così come quella dell'Inviato d'Iddio, benedica Egli lui e 

la sua Famiglia, fu in ragione del suo procedere oltre il mondo delle potestà 

(65).  

 Dice (invece) un secondo gruppo, che la sequenza degli esistenti nel mondo 

del "comando"' e del "creato", è costituita da livelli del Suo atto, e da gradi 

della Sua creazione e del Suo comando. Invero Egli, Ne sia esaltata la 

Santissima Purezza, è immune dai mondi, scevro com'è, nella Sua Santità, 

dall'adunanza inferiore:"Dov'è la polvere, è forse anche il Signore dei 

Signori? (65). E tu avrai già appreso, con l'ausilio benevolo che è dal predio 

dell'alito benefico, procedente dalla destra della Santità, che la stazione della 

volontà assoluta e della presenza della deità compete al luogo 

dell'annullarsene nell'Essenza Una, e del dileguarsene nella Purissima 

Ecceità, sulla Quale non è dato di proferire giudizio alcuno, essendo Essa il 

senso delle locuzioni concernenti La Purissima e Santissima Maestà 

dell'Altissimo. 

 Tu sai adesso, che le esistenze particolari, in ciascuna delle processioni 

manifestate, e nelle luci determinate in ciascun livello apparente, si 

dissolvono nella Presenza della deità. Ed invero, quel che è vincolato, è 

manifestarsi dell'assoluto, anzi è l'assoluto stesso, essendo il vincolo un 

(mero) fatto di considerazione, siccome è stato detto:"la loro determinatezza 

è un fatto di considerazione"(66), ond'è che il mondo è la determinatezza 

complessiva, sicché esso viene ad essere, per i nobili e liberi, riguardo entro 

riguardo, e miraggio entro miraggio (67).                                                 

 Dell'essere, della sua dimora, della sua  presenza, non v'è giudizio quanto 

all'Essenza, essendo inevitabile (anche) per il sapiente assorto in Iddio (, 

versato nella scienza deduttiva superna), che se ne annullino le 

determinatezze nella presenza dell'Uno, onde egli non abbassa l'occhio 

destro, anche se scorge con il sinistro; così come è inevitabile che l'uomo di 

conoscenza, nel suo contemplare, volga l'attenzione (anche) alla 

molteplicità, guardando con il sinistro alle determinatezze. 



 48 

 In definitiva, il proposito a cui entrambi mirano è uno, non differendo il loro 

intendimento, se non perché nel cuore dell'uomo di conoscenza prevale lo 

statuto dell'identità col suo potere sovrano, che lo vela alla molteplicità, 

immergendolo nell'unità, onde egli trascura i mondi e le stazioni del 

molteplice; mentre nel sapiente (versato nella scienza deduttiva superna), lo 

statuto della molteplicità gli impedisce che si palesi la Realtà, velandolo a 

che abbia a conseguire la compiutezza dell'attestazione unitiva e della realtà 

trascendente. Entrambi (,in quanto tali,) sono contro quell'equità dalla quale 

sorsero i cieli della settuplice leggiadria umana. E laddove il tuo cuore resti 

saldo nell'attestazione unitiva, te ne addiverrà quella rettitudine, della quale 

il Nunzio divino, benedica Iddio lui e la sua Famiglia, ebbe a dire:"La Sura 

di Hūd m'incanutì per il pregio del (suo) onore"(68), per la manchevolezza 

della sua comunità, e la sua responsabilità nei suoi confronti. [Siccome nel 

suo dire nell'invocazione Al Iftitāĥ, dove menziona la nostra Guida, quegli 

che s'erge, (, il Mahdī), ch'io possa sacrificare per lui il mio spirito:"Per lui 

fissò la Sua fede, della quale gli Si compiacque, dandogli quiete in cambio di 

timore, ond'è che egli Ti adora senza associarTi alcunché". A lui (questo 

detto) è stato riferito. Invero i servi sono le foglie dell'albero dell'Intimità, 

essendo le foglie l'ornamento dell'albero, ond'è che l'Intimo è il garante 

dell'educazione dei servi; laonde il fatto che adorino o no si riconnette a Lui, 

che Iddio lo benedica. La sua squisitezza è perspicua. Che ne permanga la 

profusione.] Segui dunque la Realtà più reale, e quel che è degno d'assenso. 

 Il fatto è che la presenza della volontà assoluta, che s'annulla nell'Essenza, 

essendo il barlume d'Iddio Immenso, il Suo velo più vicino e più nobile, il 

Suo primo palesamento ed il Suo lume più perfetto, mercè della sua realtà 

annullatesi nella Presenza dell'Unità, discende nei mondi inferiori delle 

tenebre desolate, ond'è che è essa la stazione della Deità Reale Prima nei 

cieli e nelle terre inferiori, senza che vi sia giudizio su di lei, di per sé stessa, 

ché anzi, essa non ha un sé. Se dici dunque che Iddio Altissimo si manifesta 

negli enti rivestito della veste della determinatezza, quello che dici è 

corretto; e se dici che Egli, l'Altissimo, è Pura Santità immune dai mondi, 

quello che dici è corretto. A te sta di stabilire questo fondamento, accertando 

questa stazione, perché è questa la scienza, dalla quale puoi trarre profitto 

dai tuoi inizi, sino all'al di là. 

  

   Decima Luce 

  Quel che conta, è che noi abbiamo accennato al Principio della realtà, 

lacerandone il velo, nel linguaggio peculiare ai seguaci dell'itinerario 

dell'intelligenza tra i dotati di senno, perché la loro via è di facile 



 49 

apprensione per la turba delle genti della favella, quantunque il tragitto delle 

genti d'Iddio sia più vicino alla correttezza, per essere essi refrattari ai veli. 

 Noi diciamo dunque: dacché il Reale, Ne sia esaltato l'Essere, è in Perfetta 

Santità, del tutto pura da situazioni e riguardi, del tutto scevro da 

qualsivoglia ubicazione e spazialità, nell'estremo dell'esaltazione sul tempo 

ed ogni temporalità, il Suo rapporto, che sia esaltato, con il Suo agire non è 

come quello dei restanti agenti con le loro azioni; perché invero gli altri 

agenti, comunque essi agiscano, permangono nel vincolo della quiddità, e 

nel carcere della determinazione, attestandone la stazione della quiddità e 

dell'essenza l'alterità con gli effetti e gli atti; giacché gli agenti non 

necessari, in ragione del livello della loro essenza, che è quello della 

determinatezza e della quiddità, l'hanno separata dall'atto e dall'effetto, 

essendo la loro realtà disgiunta da ciò in cui è l'effetto; sebbene vi siano 

anche in questi agenti livelli di luce e di perfezione, e gradi d'intensità e di 

affievolimento (esistenziale). Invero gli agenti del dominio di natura, per 

essere sottoposti al potere delle dimensioni spaziali, ed alla sovranità dei 

riguardi del possibile, a motivo della loro prigionia nel vincolo della materia 

e della materialità, avvinti come sono dai legami corporei e della corporeità, 

incatenati alle catene del tempo e del movimento, gli effetti ne sono staccati 

dall'esistenza per la debolezza, essendone separati per il luogo dell'ipseità. È 

questo il livello sommo del distacco e della separazione. La qual cosa è 

dovuta al fatto che le loro esistenze sono intrecciate con l'inesistenza, nella 

loro lontananza dal foro della Santissima Purezza del Sovrano Onnisciente. 

 Quanto invece alle esistenze del mondo dell'intelletto, ed alle stazioni della 

trascendenza, ed alle dimore della beatitudine, ed alla sede dell'unicità, per il 

fatto d'essere scevre da quella crosta, e vicine al mondo della Luce, anzi per 

il loro essere dal Principio della luce, che è Luce su luce; venendone risolti i 

riguardi della possibilità nella necessità dell'Uno, ond'è che le magagne 

quidditative ne sono soggiogate dall'Essere Eterno, il cui ricettacolo è detto 

"mondo della potestà", per il dominio coercitivo che ne esercita sui 

mancamenti, ricusandone (le magagne) della possibilità; quella santa purità 

ne è scevra dalle posizioni, con il loro influsso, immune com'è dai riguardi 

di questo mondo inferiore. Ed è gia stato accertato da quanto precede, che il 

mondo delle intelligenze è tutto quanto in tutte, senza che tra di loro 

discenda velame, avendo ad addivenire le une alle altre, il che ne 

implicherebbe l'alterità, sicché il punto nero dell'inesistenza verrebbe a 

coinvolgerne i riguardi, onde sarebbero sottoposte all'abiezione dell'inopia 

essenziale. 

 Laddove sia questo lo stato del mondo delle intelligenze quanto alla 

possibilità essenziale, guarda a quello che t'è dato di scorgere nella Realtà 



 50 

del Principio dell'esistenza, scevro da ogni determinatezza e pluralità di 

riguardi, nella Sua Santità pura dalla quiddità e dal riguardo dell'altro. Invero 

Egli, l'Altissimo, s'ostende col palesarsi delle cose, ma non come 

s'ostendono i corpi mercè delle luci sensibili, né siccome una cosa s'esterna 

grazie ad un'altra cosa, essendo loro interno non come una cosa è interna ad 

una cosa, onde con cìò il manifestarseNe loro mercè è più forte di quello di 

qualsiasi soggetto di palesarsi, essendovi il nascondimento il più completo di 

quello d'ogni velato e celato; giacché Egli, l'Altissimo, nel Suo stesso 

apparire s'interna, manifestandosi col suo stesso occultamento. Siccome ce 

ne dà ragguaglio il nostro Signore e nostra Guida, ce ne affretti Iddio la gioia 

sublime, in quel che c`'è stato fatto pervenire per mano del grande maestro 

Abū Jaf°a Muĥammad Ibn °uŧmān Ibn Saºīd, che Iddio sia soddisfatto di lui, 

in quello ch'egli ci ha tramandato:"Tu, che sei interno nel Tuo esterno, ed 

esterno nell'interno del Tuo nascondimento (69)", verbo autentico 

dell'Intimo d'Iddio Altissimo, possa io sacrificare per lui il mio essere. Ed ha 

detto il Maestro Muĥīyyu-d-Dīn nelle Futūĥāt, nella prima sezione delle 

risposte ai discepoli: 

 "E quanto a quello che largisce la conoscenza conforme al gusto, il Reale è 

palese in quanto Egli è occulto, ed è occulto in quanto è palese; ed è primo 

in quanto Egli è ultimo, ed è ultimo in quanto è primo". 

 È questa la stazione di quegli che cerca scampo in Lui, l'Altissimo, dalle 

mancanze dell'apprendere, ond'è che è stato detto:"Che cos'ha in comune la 

polvere col mondo della purezza?"(70). 

 

   Undicesima Luce 

  Per tornare ora al nostro previo intendimento, questa nostra dissertazione 

non è stata concepita per discutere di questi argomenti, ond'io abbia a 

dilungarmene sull'erta. Sicché i miei fratelli vorranno accettare le mie scuse, 

per quello che ha sciolto le redini della mia penna (, distogliendola) da 

quello che ne era il fine prestabilito. 

 Noi diciamo che sta a te elevarti all'Apice della Realtà, per capire i segreti 

della conoscenza: ascolta pertanto quel che ti riferiamo, onde tu abbia a 

sapere che questa Luogotenenza è Luogotenenza anche nella manifestazione. 

Invero il Principio, sia esaltata la Sua Gloria, quando volle manifestarsi negli 

esseri, per contemplare sé stesso, con le perfezioni della Sua Essenza, in un 

riflesso compiuto complessivo, si irraggiò mercè del Suo nome massimo, il 

più completo, al quale compete la stazione dell'unità dell'insieme esaustivo, 

donde sorsero, da questo irraggiamento, i cieli degli spiriti, e le terre delle 

sembianze. E tutti i livelli dell'esistenza, delle realtà dell'ascesa e della 

discesa, conseguono dalla determinatezza dell'irraggiamento essenziale 



 51 

conseguita grazie al nome massimo. Laonde la stazione della Luogotenenza 

è quella esaustiva d'ogni realtà divina, con i nomi segreti riposti. Ed in 

quanto non v'è velame nell'essere da parte del Signore che ama, invero il 

velo è in ragione delle determinatezze e dei limiti, ond'è che, se non v'è 

determinatezza quanto al Mondo della Santità, non v'è neppure velame, 

manifestandoseNe dunque l'Essenza, di per Sé Stessa, nelle cose, ma 

sorgendo la terra ed il cielo nella misura del Suo invio, sicché "sorge la terra 

mercè della Luce del suo Signore"(71); il che è la realtà della processione 

complessiva di ciascuna delle realtà e delle determinatezze nei mondi, sia 

palesi (e percettibili), che (recondite ed) intellegibili, sotto il riguardo del 

mondo della molteplicità, nei confronti delle creature:"E quel che t'incoglie 

di male, non è se non da te stesso"(72). E chi abbia appreso la realtà 

dell'annullarsi dell'essere espanso e del dominio dell'adergersi (sempiterno) 

nell'Essenza Necessaria, con l'assenza di ogni qualsivoglia correlazione (o 

similitudine) tra di essa ed il creato, e la sua immunità da ogni 

determinatezza, a costui addiverrà la conoscenza di questo apparire 

essenziale, e dell'irraggiamento dei nomi e degli attributi. E pur essendo 

(esso) mercè dei nomi, e nell'articolarsi delle figure della possibilità, 

nondimeno l'irraggiamento è essenziale, senza ch'abbia ad abbigliarsi col 

sudiciume delle determinatezze creaturali, senza nessuna correlazione con 

gli abitanti di nessuno dei mondi. Apprendi tutto questo, senza che tu abbia a 

confonderti. 

 

   Dodicesima Luce 

  Così come il mondo delle determinatezze fisse neppure esso è 

d'impedimento al procedere del palesamento essenziale, quantunque l'ordine 

(del prodursi) richieda che dette determinatezze si manifestino, nondimeno 

hai già appreso che esse non hanno esistenza (in proprio) nella (loro) 

presenza intellegibile, non avendo essere se non quello dell'instaurazione 

(sempiterna), senza che del pari le loro fissità siano velate né al palesamento 

essenziale, e neppure all'irraggiamento dei nomi e degli attributi. Perché 

Egli, l'Altissimo, senza ch'abbia ad essere calato velo alcuno tra Lui e le Sue 

creature, si palesa nel riflesso del tutto, com'è che (Egli Stesso), sia esaltato 

il Suo Essere, ebbe a dire: Egli è il primo e l'ultimo, il palese ed il 

recondito"(73). Dove con il pronome "Egli" s'accenna alla Realtà Occulta 

nascosta entro la presenza dei nomi e degli attributi, dicendosi (in questo 

modo): la Realtà Occulta, nella Sua Santissima Purità scevra dal 

rivestimento dei nomi e delle qualità, oltre che della veste delle esistenze 

evanescenti e periture, mercè della Sua Realtà Sublime, è palese e recondita, 

prima ed ultima. Il palesamento, ogni palesamento, Le compete, così come 



 52 

l'occultamento, ogni occultamento, Le appartiene, senza che vi sia 

manifestarsi di cosa, che sia (a procedere) dalle (altre) cose, né celarsi di 

realtà, che sia (mercè) delle (altre) realtà, ché anzi, in assoluto, le cose non 

hanno realtà alcuna. Com'è che nella preghiera del giorno di °arafaħ, della 

nostra Guida e Signore Abū °abdi-l-Lah-Al-Ĥusayn, che io possa sacrificare 

per lui il mio essere, è detto: 

 "Forse che è d'altri da Te palesarsi che non sia Tuo, tanto ch'esso sia quel 

che si palesa a Te? E quand'è che fosti occulto, da abbisognare d'indice che 

Ti indicasse?"(74). Verbo autentico dell'intimo d'Iddio. 

 È a questo che mira la favella dei liberi e nobili:"Il mondo è sogno entro 

sogno"(75). Ed è a questo che si riferisce l'uomo di conoscenza di Šīrāz, che 

Iddio santifichi il suo segreto:"Uno che (ne) aveva la pretesa, chiese 

d'accedere allo spettacolo dell'Arcano-Venne la mano del Recondito, e colpì 

il petto di chi non Gli era intimo"(76). Fa' dunque in modo d'avere una 

conoscenza certa di quello che t'è stato inculcato, onde la questione non ti si 

abbia a rendere oscura, tanto che il tuo piede venga a cadere in fallo. 

 

   Tredicesima Luce 

  Così stanno le cose. Ma cionondimeno, la salvaguardia della stazione delle 

servitù adorante, e la disciplina da osservarsi nel cospetto della Presenza 

Dominicale, richiedono che lo sguardo sia volto per lo più al lato della Purità 

Santissima e della Sua immunità, ché anzi essa è più confacentesi allo stato 

del viandante, ed è la più lontana dai pericoli. Giacché è inevitabile, per 

ciascuno che proceda sulla via della conoscenza, ovverosia per chi s'addentri 

nella dimora della Realtà col piede di chi è stabilito nell'intellegibile, che in 

ciascuno dei suoi stati Ne attesti l'immunità, glorificandoLo in ciascuna delle 

sue stazioni, con l'esaltarNe la Santissima Purità. Ed è per ciò, che 

l'attestazione della Sua immunità e della Sua Santissima Purità è per lo più 

proferita dalla lingua degli Intimi, ritrovandosi loro favella, nel loro essere 

uniti a quella stazione, in tutta l'evidenza dell'attestare, (direttamente e) non 

per via d'allusione e balenio. (Questo) al contrario del livello 

dell'assimilazione e della moltiplicazione, del quale è invero esigua, 

nell'eloquio dei Perfetti, delle genti dell'ispirazione e della discesa 

(l'annunzio), l'asserto manifesto; ché anzi i Perfetti che le si congiungono, ne 

favellano ad ogni modo a segni, omettendone del tutto l'evidenza 

dell'attestato. 

 Ma quanto a quel che avviene dei deliri di taluni dei settatori del 

disvelamento, e dei viandanti che (s'arrogano di procedere) sulla via, e 

d'alcuni di quanti sono dediti alle discipline perfettive, ciò è dovuto alle 

manchevolezze del loro itinerario, permanendo essi nell'egoità nel loro 



 53 

segreto, e nel segreto del loro segreto, ond'è che il loro (intimo) io, quel che 

essi in definitiva sono,) se ne viene alla luce in loro, disponendone a suo 

piacimento.  

 Ma quanto invece ai viandanti che procedono sulla via legittima, col 

togliere di mezzo tutta l'egoità, omettendo d'adorare la carcassa della loro 

identità (effettuale), col purificarsene, senza volgere la propria attenzione 

all'esternarsi dei poteri, e del dominio, e della presunzione (che tutto 

s'arroga), essi sono al culmine dei livelli dell'attestazione dell'Unità e della 

Santissima Purità (divine), ben più in alto delle stazioni della molteplicità; 

ond'è che per loro la molteplicità non è velame all'Unità, né quest'ultima alla 

molteplicità, per il vigore del loro procedere, e per la purità del loro essere, 

senza ch'essi abbiano a manifestarsi (di per sé stessi), per la Dignità 

Dominicale, che è la sostanza del Signore Assoluto. Essendo (con tutto 

questo) la materia del mondo della possibilità assoggettata alla mano 

dell'Intimo d'Iddio Altissimo, sia esaltato il Suo Essere, ond'egli la volge 

come vuole. Sicché perviene loro in questo mondo il proclama d'Iddio, il 

Sublime, del quale fu fatto depositario il Suo Inviato, benedica Iddio lui e la 

sua Famiglia, che (ne) dà l'annunzio alle genti del Giardino: 

 "Dal Vivente, che s'aderge e che non muore, al vivente, che s'aderge e che 

non muore: Ebbene, Io dico alla cosa "sii", ed è, ed ho fatto sì che tu dicessi 

alla cosa "Sii", ed è". Ed egli, benedica Iddio lui e la sua Famiglia, 

disse:"Sicché nessuno delle genti del giardino dice alla cosa "Sii", senza che 

essa sia""(77). 

  

   Quattordicesima Luce 

  È da questa stazione che viene ai Nunzi Inviati, ed agli Intimi ben diretti, 

che Iddio li benedica tutti quanti, il palesarsi dei prodigi e delle meraviglie, il 

cui principio è l'apparire della signoria, della possanza, della balia, e 

dell'intimità divina, nei mondi superiori ed inferiori, se non altro nei casi in 

cui se ne abbia il giovamento, che ne richieda l'esternarsi. In essi sempre 

continuano a benedire Iddio Altissimo, volgendosi al Signore dei Signori col 

mostrare la propria bassezza e miseria, e la propria servitù adorante, e la 

ripulsa della loro egoità, onde rimettono ogni cosa a Colui che la crea, 

richiedendone il palesarsi da parte di Quegli che la stabilisce e la produce, 

causa del (loro) potere su di essa. E quantunque quella Signoria appaia 

grazie alle loro mani, la pace su di loro, nondimeno essa rimane Signoria del 

Reale, sia magnificato ed esaltato, sebbene siano essi, esternandola con le 

loro mani, ad assumersene (apparentemente) la paternità. 

 Quanto invece a quelli che s'avvalgono di talismani ed incantesimi, alle 

genti della stregoneria, dell'impostura, dell'esercizio (malefico), il cui 



 54 

principio è il congiungimento con il mondo dei geni e della miscredenza 

satanica, che è la dominazione inferiore, ombra tenebrosa del mondo del 

dominio, contrapposta all'ombra luminosa (del Reale) che è la dominazione 

superna, mondo dei Messi (divini); li vedrai non distogliersi dall'esternare la 

stazione della loro padronanza, esibendo l'arbitrio (dei loro poteri), per la 

loro smodatezza d'amore per la propria egoità, e l'eccesso di brama per il 

loro proprio modo d'essere. Invero essi sono i servi dei feticci dell'ego, 

seguaci dei Jibt e dei Ţāġūt (d), in tutta noncuranza del Signore dei Mondi. 

Ed è invero l'Inferno la dimora di miscredenti (78). 

 

   Quindicesima Luce 

  Dopo d'essere asceso a quel vertice eccelso, essendoti innalzato col tuo 

spirito al fastigio di questa realtà luminosa, con l'avere appreso la realtà di 

quello che t'abbiamo esposto del palesamento dell'Essenza, ti sarà possibile 

intendere alcune ulteriori realtà,  dischiuse che te ne siano le porte di talune 

delle sottigliezze e delle allusioni. 

 Di esse, è il segreto dell'asserto dei sapienti che (ci) hanno preceduto, e dei 

pensatori (a noi) anteriori, che il Creatore, sia esaltata la Sua Immensità, 

conosce i particolari degli esseri dal loro aspetto universale (79). Perché in 

effetti il lato superiore è in ragione dell'ampiezza del procedere, della 

purezza dell'atto, dell'universalità del ricettacolo, laddove invece i particolari 

attestati e le determinazioni note sono proprie al lato inferiore del creato, 

comprese nel mondo (subordinato) della separazione, non in quello unitivo. 

 E di esse, è l'arcano del "destino" nel prodursi delle determinatezze, entro il 

quale si smarriscono le intelligenze, ed al cui cospetto si confondono i 

giudizi dei (vari) pensatori. Quanto al destino intellegibile, già prima avevi 

risaputo che (esso) si riferisce al mondo delle determinatezze (fisse). 

 E di esse è il segreto dell'asserto di Porfirio, uno dei sapienti più eminenti 

nella conoscenza del Creatore, che ha stabilito che ciò a cui va ricondotta la 

scienza dell'Altissimo, è la sua unità col conosciuto (80). 

 Di esse, è l'aspetto di correttezza del parere del Maestro ucciso (81), 

vessillifero della (corrente) dell'illuminazione in seno all'Islam, quanto alla 

scienza del Creatore, che egli ha reputato, conformemente al suo gusto 

(conoscitivo), essenziale ed antecedente alle cose, quantunque vi sia un 

riguardo, per il quale essa è produttiva delle cose (82). E vi sono ancora altri 

di questi segreti, per la cui menzione questa sede è troppo ristretta, in 

ragione della profondità delle loro realtà. 

 

   Sedicesima Luce 



 55 

  Invero il Vaticinio, in quella stazione eccelsa, è palesamento delle Realtà 

Divine, e dei nomi e delle qualità dominicali, nel prodursi delle 

determinazioni, in conformità all'annunzio della Realtà Occulta nelle 

processioni intellegibili. Ed è da questa stazione che viene conferito, a 

ciascuno che lo detenga, il suo diritto, mercè del compimento delle 

attitudini, col congiungersi dei ricettacoli alla perfezioni loro confacentisi e 

loro spettanti. Ed invero, la stazione del "largire" è quella del dispiegarsi 

dell'essere, mentre la stazione dell'"eleggere" è quella del dispiegarsi della 

perfezione confacentesi all'essere (largito) a quel primo livello, essendo essa 

(peraltro) l'unità dell'insieme d'entrambe. Pertanto, Egli, l'Altissimo fece 

quegli che "largisce ed elegge" susseguente al nome "Iddio", nel Suo 

dire:"Nel nome d'Iddio Che largisce ed elegge". Laonde il Maestro °arabī 

(83) ebbe a dire nelle (sue) Futūĥāt:"Il mondo si manifestò nel nome d'Iddio 

Che largisce ed elegge"(84). Essendo egli (, il Vate) l'Inviato a quanti 

risiedono nei mondi dell'arcano e dell'evidenza, quegli che favella (del 

Reale), col diritto (che gli viene) dalla stazione complessiva, a quanti 

risiedono nelle dimore del dominio e delle dominazioni. 

 

   Diciassettesima Luce 

  I primi a credere in questo Inviato occulto, che è la realtà (stessa) 

dell'Intimità (divina), sono quelli che risiedono nelle dimore delle potestà, 

che competono alle luci fulgenti soggiogatrici, ed ai calami divini superni, 

perché esse sono il primo palesarsi della distesa della profusione, e del 

dispiegarsi dell'ombra. Com'ebbe a dire il Nunzio (divino), benedica Iddio 

lui e la sua Famiglia:"La prima cosa che Iddio creò, fu la mia luce", oppure 

in un'altra versione:"Il mio spirito"(85). 

 Quindi, secondo l'ordine discendente, dal superiore all'inferiore, e 

dall'ascesa alla discesa, (le cose procedono) sino a che il comando non 

finisca nel mondo della materia e della materialità, a quanti dimorano nelle 

terre inferiori, senza biasimo o disconoscimento. È questo uno dei significati 

che possono essere attribuiti al suo detto:"Adamo, e quelli che sono oltre a 

lui, sono sotto il mio vessillo"(86), essendo un altro (suo) significato 

(possibile), la presentazione dell'intimità (divina) all'insieme degli esistenti. 

 Ma quanto (invece) al mancato accoglimento da parte d'alcuni, di cui in 

alcune narrazioni (87), esso è secondo le mancanze del ricettacolo, e la (sua) 

attitudine a ricevere le perfezioni, senza che via sia un'assoluta mancanza di 

ricezione, sinché  permane al livello dell'esistenza, essendo essa  (,di per sé 

stessa,) al livello della sua perfezione. Sotto un altro riguardo, 

l'accoglimento spetta alla stazione del "largire", laddove invece la sua 

mancanza compete a quella dell'"eleggere", perché altrimenti ogni esistente, 



 56 

nella misura dell'ampiezza del suo essere, e della sua attitudine a ricevere, 

accoglie l'Intimità e la Luogotenenza interiori, che penetrano entrambe nelle 

(molte) contrade dei cieli e delle terre, com'è narrato in (varie) insigni 

tradizioni. 

  

   Diciottesima Luce 

  Forse il deposito che venne proposto ai cieli ed alla terra, ed alle montagne, 

che rifiutarono d'addossarselo, mentre invece se ne fece carico l'uomo, 

iniquissimo e stoltissimo (88), (forse) è (proprio) questa la stazione 

dell'ostensione assoluta. Invero i cieli e le terre, e quello che v'è in essi, sono 

limitati e vincolati, e financo gli spiriti totali; perché peculiare alla 

condizione di chi è vincolato, è il rifiuto della Realtà Assoluta, nel mentre il 

deposito è l'ombra d'Iddio, l'Assoluto, essendo l'ombra dell'Assoluto 

assoluta, il cui carico ogni determinatezza ricusa d'addossarselo. Ma quanto 

(invece) all'uomo, mercè della stazione del suo trasgredire, che è quella 

dell'oltrepassamento di tutti quanti i limiti, con l'attraversare e l'andare oltre 

ogni determinazione, e l'assenza di stazione, alla quale allude col Suo verbo 

(l'Altissimo), ne sia esaltato l'Essere:"Gente di Medina, per voi non c'è 

dimora"(89), nel mentre l'ignoranza è l'estinguersi dell'estinzione; (l'uomo) 

accetta d'addossarselo (questo deposito): essendo invero il suo carico, nella 

sua realtà assoluta, all'atto del congiungimento con la stazione della 

"distanza di due archi", al che s'aggiunge, nel dire dell'Altissimo, il 

rilievo:"od ancor più vicino"(90). E spegni la lampada, perché è già spuntata 

l'alba. 

  

   Diciannovesima Luce. 

  Sappi dunque, che Iddio ti guidi sulla via della rettitudine, che quella 

stazione, vale a dire, il palesamento mercé del livello del Vaticinio nel 

prodursi delle determinatezze, e nell'ostendersi delle realtà recondite e dei 

nomi divini, conformemente alle forme dei nomi, nel procedere intellegibile, 

e nelle determinatezze fisse; (sappi che) questa stazione è il Vaticinio che 

compete all'Uomo Perfetto; ovverosia, la realtà di Muhammad, benedica 

Iddio lui e la sua Famiglia, nel suo secondo procedere, ed anzi, nella sua 

terza presenza, compete al luogo dell'unità tra quello da cui procede, e quello 

a cui procede il manifestarsi, e nella fattispecie, del manifestarsi completo ed 

assoluto, al quale non spettano né determinazione, né sé. 

 La prima stazione è (dunque) quella dell'annunzio mercè della realtà 

complessiva e del nome massimo, unità dell'insieme dei nomi, dalla Lingua 

dei Penetrali dell'Arcano, alle presenze dei nomi al livello dell'unicità.  



 57 

 Mentre la seconda stazione è quella dell'annunzio in virtù della compiutezza 

suprema del manifestato e dell'irraggiamento massimo (ulteriori), ovverosia 

della determinatezza fissa umana, dalla lingua della realtà complessiva, vale 

a dire, del nome massimo, anzi dalla Lingua dell'Occulto, per la mancanza 

assoluta di veli per le forme dei nomi divini, ovvero per le determinatezze 

fisse. 

 Questa nostra stazione (invece), vale a dire, la terza di quelle delle quali 

stiamo trattando, è l'annunzio in virtù della compiutezza esaustiva del 

manifestato nel prodursi delle determinatezze (ulteriori), vale a dire, la realtà 

umana nel mondo del comando (estremo), dalla lingua della determinatezza 

fissa che è la sua realtà intellegibile, anzi del nome massimo, o anche della 

stazione dell'Arcano, di cui hai già avuto ragguaglio. 

 

   Ventesima Luce 

  Ha detto il Maestro dei nostri Maestri, Ãqā Muĥammad Reďā, Qomšey, 

che Iddio santifichi il suo segreto, nelle sue note all'introduzione al 

commento dei Fuşūş-l-Ĥikam, dopo d'avere comparato le determinatezze 

fisse dei nomi divini con la quiddità e con l'essere, che siccome la quiddità è 

determinazione dell'essere, ond'è ad essa che si riferiscono le cose, e non 

all'essere, perché la cosa si attua in virtù del suo determinarsi; del pari le 

determinatezze definiscono i nomi, ond'è che il mondo a sua volta si 

riferisce ala determinatezza fissa dell'Uomo Perfetto, esprimendosi come 

segue nel suo eloquio insigne: 

 "Sottoposte che siano state ad un esame attento, ricapitolando, (è possibile 

asserire che) le determinatezze fisse risultano essere determinazioni dei nomi 

divini, essendo la determinazione, nella determinatezza, quello stesso che 

viene determinato, dal quale differisce soltanto nella ragione, così come la 

quiddità è l'essere stesso, differendone nella ragione; sicché le 

determinatezze fisse sono gli stessi nomi divini, mentre i nomi divini (,a loro 

volta,) sono irraggiamenti del nome massimo "Iddio", sotto un riguardo, e 

sue distinzioni (interne), sotto un altro riguardo. Le determinatezze fisse (, 

per parte loro,) sono irraggiamenti del nome Iddio, sotto un riguardo, e sue 

partizioni (interne) sotto un altro riguardo. Esse sono irraggiamenti della 

realtà dell'Uomo (Perfetto), sotto un riguardo, e sue parti, sotto un altro 

riguardo, perché la realtà dell'Uomo (Perfetto) è quella stessa del nome 

complessivo, per l'unione della determinatezza e del determinato. E la 

determinatezza (della lode) ahmadica, che è essa la realtà dell'Uomo 

(Perfetto), essendo la realtà di Muhammad, benedica Iddio lui e la sua 

Famiglia, è quella che s'irradia nelle forme dei nomi e nelle determinatezze 

fisse, essendo il mondo, nel suo significato nel verso d'Iddio, l'insieme delle 



 58 

forme dei nomi ed il loro manifestarsi. Esso è la forma della realtà 

dell'uomo, ed il luogo del suo apparire, perché abbiamo (già) detto che i 

nomi e le determinatezze sono irraggiamenti di quella realtà, per un verso, e 

sue partizioni interne, per un altro verso, essendone le forme, forme di quella 

realtà, e luogo del loro manifestarsene (,trasposte che siano); ond'è la realtà 

muhammadica quella che s'irraggia nelle forme del mondo, essendone il 

mondo, in ogni (sua sia pur minima praticola), palesamento ed irradiazione". 

 Quindi prosegue, ne santifichi Iddio il segreto eccelso: 

 "Ma laddove tu dovessi dire: "Se il nome "Iddio" e la determinatezza fissa 

muhammadica sono unite nella determinatezza (stessa), com'è dunque che il 

mondo si forma quanto a quella determinatezza, e non quanto a quel nome?" 

Io rispondo:"La determinatezza sempiterna è determinazione di quel nome, 

effettuandosi la cosa mercè della sua determinazione, ond'è che quel che si 

irradia nel dominio, nelle dominazioni, nelle potestà, e nelle realtà divine, è 

sempre quella realtà, col beneplacito d'Iddio e del Suo Luogotenente. Ed 

Iddio è il Re, il Reale evidente."" 

 Questa è la sua favella, sia magnificata la sua stazione tra quanti sono dediti 

alle cose dello spirito. 

 

   Ventunesima Luce 

  Gia tu hai risaputo, per essertene stato tolto il velo che te ne avvolgeva la 

vista, che adesso s'è fatta acuta, che il fissarsi delle determinatezze fisse 

nella scienza divina, sotto un riguardo, è come l'apprendersi delle luci 

difettive alla luce completa, e dell'intelligenza dei particolari all'intelletto 

esaustivo semplice. Ed in quanto non c'è velo nelle determinatezze (fisse) e 

nei nomi, tutto quello che ha attinenza colle determinatezze fisse, ha pure 

attinenza con la Purissima Santità dell'Essenza, e con i nomi e le qualità 

divine. Laonde gli irraggiamenti, pur essendo nella veste dei nomi e delle 

qualità, e nell'inviluppo delle determinatezze, sono nondimeno essenziali. 

 Il confronto (comunemente ammesso) tra la quiddità e l'essere, col relativo 

riguardo distintivo, nulla ha a che vedere con l'intendimento del suo 

comparare, sia santificato il suo segreto, peculiare ai depositari della visione, 

e gli intimi del gusto (della conoscenza), e dell'itinerario (trascendente). 

Invero riferire gli effetti alla quiddità, o è sotto l'aspetto dell'identità nel 

molteplice, onde l'Essere, con la sua immunità dalle determinazioni, è palese 

in esse, essendo (dunque) tutte le cose; oppure, dal punto di vista dei fautori 

del pensiero formale, (Esso) farebbe parte, siccome alcunché d'esistente, 

dell'essere del mondo, vale a dire, della totalità di natura. (Nella qual cosa) 

non v'è certo la libagione della conoscenza, essendo invero tutto questo, 

presso i liberi e nobili, (soltanto) miraggio su miraggio (91). 



 59 

 In definitiva, se il suo intento, col suo dire che la cosa si effettua tramite la 

sua determinazione, era di affermare che l'Essenza dell'Altissimo, di per Sé 

stessa, non si attua, essendo anzi Essa scevra da determinarsi dei nomi e 

degli attributi, ovvero (che non s'effettua) nell'inviluppo delle 

determinatezze, ebbene questa è la realtà, come hai già avuto modo 

d'apprendere e d'appurare. Ma non si rende  necessario, con tutto questo, 

negarne il rapporto con quel che si determina, ché anzi è l'Atto a produrre 

quello che si determina nell'effettualità, non la (sua) determinazione. Ma se 

ha voluto invece fare della determinazione un agente, non c'è per lui modo 

d'essere stato corretto. Se poi ha preteso che (l'Atto) fosse (di per sé) 

strumento di quel che si determina, in tutto contrasto con quanto è dato 

d'appurare, ebbene, non v'è nessun bisogno di prendere in esame la ricusa 

del rapporto (suddetto, per confutarlo). 

 Ma quello che vale la pena di stabilire, con la conferma da te appresa nel 

percorrere queste luci divine, è che l'Essenza, nell'inviluppo delle 

determinazioni nominali, s'irradia nelle determinatezze fisse, (donde,) nel 

loro inviluppo, s'irraggia nelle determinatezze esterne. Ma per l'assenza di 

veli e per la purezza (in sé) del riflesso, l'irraggiamento rimane essenziale, 

senza cha a Lui, l'Altissimo, nella Sua Divinità, nulla s'associ. Questo è uno 

dei significati della narrazione, che qui riferiamo nel suo significare, senza 

che la sua espressione (letterale) sia quella (qui riportata), tramandataci dalle 

genti della Dimora della Purità, la pace su di loro, che recita, che 

l'attestazione reale dell'Unità (divina la si consegue) con l'accordo del nome 

col Nominato, giacché altrimenti l'adorazione del nome sarebbe 

miscredenza, e quella del nome e del Nominato associazione (92). Verbo 

autentico dell'Intimo d'Iddio. [Il primo dei suoi (due) significati, è che 

riguardare il nome, senza riguardare il Nominato, è miscredenza, perché 

Quegli che va in realtà adorato, è ricoperto dal nome. E riguardandoli 

assieme, quantunque venga pure considerato l'Adorato, v'è associazione. 

Mentre fare del nome un riflesso dell'adorazione dell'Essenza, è attestare 

l'Unità (Divina)]. 

 Nel suo discorso, che Iddio santifichi il suo segreto, v'è anche un altro punto 

di vista, che (qui) tralasciamo, per timore di dilungarci. Ora, suggellata 

questa fiaccola, diamo un'altra forma al nostro eloquio, con l'ausilio del Re 

onnisciente, dal quale imploriamo soccorso dall'inizio alla fine. 

 

   Fiaccola seconda 

  Concernente quello che t'è stato svelato dei segreti della Luogotenenza, del 

Vaticinio, e dell'Intimità, nella processione occulta e nelle luci divine 

intellegibili, in cui vi sono realtà riguardanti la fede, che sorgono da albe di 



 60 

luce, grazie alle quali ti sarà forse dato di progredire alla (tua) perfezione 

umana. 

 

   Alba Prima. 

  Sappi dunque, ti guidi Iddio alla realtà della certezza, facendo sì che tu 

t'abbia ad associare all'itinerario spirituale, che la realtà intellegibile, stabilita 

grazie ad argomenti intellettuali che non hanno bisogno d'ulteriore 

elaborazione, secondo quel che ne hanno chiarito i pensatori perfetti, e gli 

indizi che ne hanno dato le antiche genti d'Iddio, e quello a cui hanno alluso 

i balenii divini dei libri celesti, avendone gettato via i velami gli effetti del 

Vaticinio e dell'Intimità; (sappi dunque che) la realtà intellegibile è la 

determinazione prima della presenza della volontà assoluta, della quale hai 

già appreso il livello e lo stato del procedere dall'Unità complessiva. 

L'argomento a questo riguardo, secondo la menzione che ne è stata fatta, in 

quello che è stato chiarito minutamente quanto ai conseguimenti dei latori 

del pensiero (raziocinante), è quello che è stato inculcato in chi se ne sia dato 

premura, a prescindere dalla visione (presenziale), giunto che sia a questo 

punto della trattazione. Il che è, che la Realtà scevra da determinazione, 

quale che sia (questa) Realtà, allorquando procede a determinarSi grazie alle 

determinatezze staccate che Ne conseguono, non si determina mercè di 

nessuna di esse, se non grazie a quello che è (loro) previo di grado, essendo 

(loro) anteriore per livello ed essenza; oppure con quel che  ha precedenza 

nel tempo, se si tratta d'elementi temporali. In definitiva, quello che non è né 

formato, né determinato, si forma e si determina con la forma e la 

determinazione antecedenti. Ond'è che la quiddità, dovunque essa dimori, 

precede i suoi annessi ed i suoi accidenti, che le competono nel mondo delle 

dominazioni, così come le sue inerenze ed i suoi statuti materiali, con i 

relativi accidenti, essendo essa il principio del (suo) statuto e di quanto gli è 

congiunto, entrambi antecedenti alle restanti incidenze. Ond'è che la realtà si 

modella in primo luogo grazie alla quiddità, quindi grazie ai rimanenti (suoi) 

annessi, altri da essa, nell'ordine della loro precedenza. Pertanto, ad 

un'indagine la più completa, e ad un esame il più accurato sugli stati dei 

livelli dell'essere, e dei mondi della discesa e dell'ascesa, nulla vi vediamo, 

che si determini soltanto grazie alla quiddità, oltre ai suoi annessi, se non la 

realtà intellegibile, e null'altro. Ma quanto ai rimanenti esseri, a qualunque 

mondo essi appartengano, ad essi compete una determinazione, che 

s'aggiunge a quella della quiddità, ond'è necessario che le siano susseguenti, 

precedendola essa d'una precedenza temporale; così come la precedenza 

della Realtà non determinata rispetto alle determinatezze, è tale in virtù della 

Realtà (stessa), vale a dire, d'una precedenza reale ed eterna. E non supporre 



 61 

che quegli annessi, vale a dire, le dipendenze, ed il potere delle dominazioni, 

e l'immersione nella materia, ed il fatto d'essere sottoposti alla sovranità del 

tempo, e l'ordinamento per gradi, siano tra le pertinenze dell'essere e tra i 

suoi accidenti, e non della quiddità, per esserne disgiunti nel pensiero, e 

nell'operato della ragione, perché quella è un'opinione corrotta, ed un 

immaginare fallace. Giacché radice dell'essenza delle dominazioni (ne) sono 

le dipendenze e gli statuti, nel mentre quella dell'essenza del dominio, è il 

riferimento alla materia ed ai suoi allegati, senza che ne sia possibile 

separarle né nell'essenza, né nell'intelligenza, né nel pensiero, né al di fuori. 

Ond'è per questo che l'anima è (stabilita e) definita, per il fatto d'essere essa 

la perfezione prima per il corpo di natura strumentale, procedendo dunque la 

conoscenza dell'anima dalle "naturalità".[Ha detto il Maestro nella prima 

sezione del sesto "Fann" delle "Ţabīyyāt"', che il nome "anima" non viene 

apposto in quanto a sostanza, ma in quanto a quel che assetta i corpi e ne 

stabilisce la misura. È per questo che il corpo viene preso entro i suoi 

termini, com'è che, ad esempio, l'edificio è preso entro i limiti stabiliti da chi 

lo edifica; e se non è preso entro certi limiti, è in quanto esso è uomo. Per 

questo il riguardo dell'anima addiviene dal mondo di natura, in quanto che 

esso, concernendola in quanto anima, la concerne sotto il rispetto per cui 

essa aderisce alla materia ed al movimento. Che ne permanga perenne la 

profusione.] Ond'è che il Maestro degli uomini di conoscenza perfetti, e 

sommo tra i sommi pensatori, che è alla testa dei sapienti e di quelli che 

pervengono alla meta divina, che Iddio santifichi la sua anima (, Mollā 

Şadrā), ha addotto l'argomento sul fatto che all'anima, all'inizio del suo 

prodursi, non sono date pertinenze che ne mettano in luce l'essenza, 

congiunte o disgiunte che (le) siano (93). Ed è così che le forme del mondo 

del dominio sono catturate dalla materia, ond'è che sono le loro pertinenze, 

quanto all'essenza, quelle, nei confronti delle quali s'è addotto l'argomento 

suddetto. E se non temessimo di dilungarci troppo, menzioneremmo quel 

che t'arrecherebbe il vantaggio dell'acquietamento e della certezza, non fosse 

che questo opuscolo non è la sede atta all'esame ed all'accertamento di 

siffatte questioni. 

 E non farti indurre a reputare, che tutto questo significhi negare, che le 

forme del dominio e le realtà delle dominazioni si riconducano a risolversi 

nel mondo della luce. Ché invero anche questo è stato da noi stabilito, senza 

che nel nostro discorso vi siano discordanze. Pondera (pertanto) con 

diligenza. 

 Tutto questo è in ragione dell'arco della discesa. Ma grazie a questo 

ragguaglio, è possibile dare adito anche all'argomento che concerne il 

succedersi e l'ordinamento dell'essere quanto all'arco dell'ascesa, perché 



 62 

invero quello che è l'inizio del conseguimento delle forme, e 

dell'avanzamento, e del volgersi dalla molteplicità all'identità, e dalla discesa 

all'ascesa, è la materia prima, che per essenza non è modellata da forma, non 

essendo determinata da determinatezza alcuna nella sua sostanza, sicché 

viene determinata dalle determinatezze d'antecedente in antecedente, laonde 

è dapprima foggiata dalla forma corporea assoluta, quindi da quella 

elementare, quindi da quella minerale, sino a che non venga formata e 

penetrata nell'itinerario spirituale, tanto che la cosa non ritorni quale era 

incominciata:"Com'è che (Iddio) vi ha dato inizio, ritornerete"(94).  

 

   Alba Seconda 

  Invero le narrazioni pervenuteci dalle Genti dell'ispirazione e della discesa 

(del Messaggio Rivelato), concernenti l'inizio della loro creazione, e l'argilla 

dei loro spiriti, concernenti il fatto che la prima cosa creata fu lo spirito 

dell'Inviato d'Iddio e di Alì, che Iddio li benedica e benedica la loro 

Famiglia, o lo spirito di tutti (i XIV Puri) (95), sono accenno alla 

determinazione della loro sostanza spirituale, che è la volontà assoluta e la 

largizione onnicomprensiva, mercè d'una determinatezza intellegibile. 

Giacché sono proprio i loro spiriti il primo palesamento. E la designazione 

mediante l'appellativo di "creatura" s'addice a ciò, non fosse che per altro la 

stazione della volontà (, di per sé), non è in alcunché di creato, ché anzi essa 

è il comando a cui Egli (, l'Altissimo,) allude col Suo dire:"Forse non Gli 

appartengono il creato ed il comando?"(96). Quantunque, anche se gli si 

dovesse pure riferire l'appellativo di "creatura", nondimeno, siccome c'è 

stato tramandato da loro (, i Puri), la pace su di loro:"Iddio creò le cose 

grazie alla volontà, e la volontà grazie a sé stessa"(97). Questo detto insigne 

è anche una delle indicazioni del fatto, che l'essere della volontà assoluta è al 

di sopra di tutte le determinatezze create, e dell'"intelletto", e di quello che è 

oltre ad esso. 

 Vogliamo (adesso) menzionare una narrazione, che dà prova di tutto il 

nostro proposito, riguardo al quale abbiamo addotto l'argomento 

confacentesi al gusto della conoscenza, ne sia lode a Iddio, che ce ne 

addivengano dalla menzione, Sua mercé, benedizioni e buoni auspici. 

Nell'insigne Kāfī, da Aĥmad Ibn Alì Ibn Muĥammad Ibn ºabdi-l-Lah Ibn 

ºumar Ibn Alì Ibn Abī Ţālib, da Abū °abdi-l-Lah, la pace su di loro, ci è stato 

tramandato che egli  disse:"Invero Iddio era quando non era; e creò l'essere, 

ed il (suo) luogo, e creò le luci, e creò la luce delle luci, donde s'accendono 

le luci, e vi fece scorrere della Sua Luce, donde s'accendono le luci, ed essa è 

la luce donde creò Muĥammad ed Alì. E non cessano (esse) due luci d'esser 

prima, se nessuna cosa fu fatta essere prima di loro due. E non cessano di 



 63 

scorrere pure, nella purità delle loro sostanze pure, sino a dividersi in una 

duplice purità più pura, in ºbdu-l-Lah ed Abū Ţālib"(98). 

 Verbo autentico dell'Intimo d'Iddio, su di lui la Sua benedizione. Ci 

dilungheremo alquanto, al fine di fornire ragguagli su questo insigne detto; 

giacché invero, sebbene darne chiarimenti non sia negli obblighi di un 

siffatto opuscolo, nella sua troppa modestia, nondimeno faremo cenno ad 

alcune delle sue allusioni, le quali hanno a che vedere con il nostro 

intendimento. 

 Diciamo dunque, e con Iddio è il buon esito, che può darsi che il suo dire 

"Era quando non era" si riferisca alla sua precedenza, Ne sia esaltato 

l'Essere, sugli esistenti, in virtù della Sua Realtà:"Ed adesso è com'era", 

siccome Janīdu-l-Baġdādī, quando udí che "Iddio era, e nulla era con lui", 

ebbe a dire:"Ed adesso è com'era"(99). (Anche) nel Tawĥīd di Şudūq (è 

riportato quanto segue): 

 "Invero Iddio, sia benedetto ed esaltato, era senza cessare, senza tempo e 

senza luogo; ed Egli adesso è com'era"(100). 

 Ed il suo dire:"E creò l'essere, ed il suo luogo", sino a "donde s'accendono 

le luci", è accenno all'ordine delle matrici dei livelli dell'essere, dalla discesa 

all'ascesa. Ed invero "l'essere", e "il (suo) luogo" sono le esistenze ed i 

sostrati di natura, e le sostanze celesti, e le terrestri, ovverosia la totalità di 

quel che appare nel mondo di natura, sorgendo dal mare della materia 

oscura, sino a comprendere l'anima, che per sua essenza proviene dal mondo 

della luce, ma nondimeno spunta dall'alba della materia, palesandosi negli 

esseri che vi dimorano. Laddove le "luci" sono il mondo intellegibile con 

ogni suo avere, nel senso che esso è col mondo dell'anima, per conto del 

principio della sua realtà, che sono (appunto) le luci. E la "luce delle luci" è 

la profusione distesa e l'Essere Assoluto, donde procedono le realtà 

intellegibili, e la altre (realtà), ed i mondi dell'ascesa e della discesa. Ed è 

menzionato in particolare il fatto che la creazione delle "luci" è da Lui, il che 

implica che la totalità dei gradi dell'essere procede da lui, in ragione del 

rapporto che ha luogo tra ciascuna loro coppia; o per essere l'intelletto primo 

il palesamento della volontà assoluta; o perché il procedere degli esseri non 

abbisogna di menzione, dopo di quella del prodursi delle luci da Lui, onde il 

procedere dalle luci, se è di alcunché, è anche il prodursi degli (altri) esseri 

da Lui, in ragione dell'ordinamento che compete alla sequela dell'essere, e 

dei due archi della discesa e dell'ascesa. 

 Il senso del suo dire"vi fece scorrere", o concerne "l'essere, ed il (suo) 

luogo", essendovi (a questa stregua) un'allusione sottile al manifestarsi della 

Sua luce nei cieli ed in terra, siccome dice l'Altissimo:"Iddio è la luce dei 

cieli e della terra"; oppure, se riguarda (invece) le luci, è allusione al fatto 



 64 

che i limiti costitutivi delle luci sono (in sé) l'Essenza Assoluta, che è la 

Luce delle luci. Ma è anche possibile si riconduca alla "Luce della luci", nel 

senso che, in questo modo, il significato della "luce" sia l'intelletto primo 

trascendente, nel mentre le "luci" sarebbero le anime totali, che sono con i 

restanti intelletti, che non si identificano con l'intelletto primo. 

 Ed il senso della "Sua luce donde s'accendono le luci", è (invece) la 

profusione distesa, la quale è da ricondursi (a sua volta) a due riguardi 

(ulteriori): 

 Il primo, è quello del rapporto del creato con la prima luce. Già hai avuto 

modo d'apprendere, che del mondo del comando non c'è creazione, 

quantunque talvolta (essa) gli venga attribuita, siccome nel detto insigne del 

quale abbiamo fatto precedere la menzione. 

 Il secondo (riguardo) è (quello del)l'attribuzione della Luce all'Essenza 

dell'Altissimo, nel Suo dire "E vi fece scorrere della Sua luce", essendo 

invero questo l'accenno all'unità tra quello donde procede, e quello che 

procede al manifestarsi, quantunque sia anche lecito annettere la luce delle 

altre luci all'Essenza dell'Altissimo, sotto un certo riguardo, nondimeno 

essendo quella prima attribuzione la più adeguata. Ma spetta a te di 

comprendere, che quello che s'intende per "far scorrere", non è certo 

confacentesi al significato comunemente ammesso, come fosse il diffondersi 

della luce sensibile in quello che ne è illuminato! Ché anzi, esso è nel senso 

del palesamento e dell'inclusione nell'(Eterno) Adergersi, siccome la "luce" 

non è certo quella sensibile. 

 Ed il suo dire, la pace si di lui,"Essa è la luce donde creò Muhammad, 

(benedica Iddio lui e la sua Famiglia), ed Alì (la pace su di lui), significa che 

dalla luce delle luci, che è l'essere disteso, del quale hai già appreso che esso 

è la realtà di Muhammad, benedica Iddio lui e la sua Famiglia, e di Alì, la 

pace su di lui, sotto il riguardo dell'identità e dell'assenza di determinatezza, 

creò le loro due luci sante. Tutto questo è esplicito in quel che abbiamo 

menzionato. Riflettici, sino a che non te (ne) si dischiudano i segreti. 

 Ed il suo dire:"Non cessano (esse) d'essere due luci anteriori, se nessuna 

cosa fu fatta prima di esse", significa che la santa e pura luce d'entrambi, che 

procede dalla Sua Luce, è l'intelletto trascendente, che precede il mondo 

delle esistenze. 

 Ed il suo dire, la pace su di lui, "E non cessano…", fino alla fine, è accenno 

al Suo palesamento nei mondi della discesa, dall'esaltazione del mondo della 

potestà, al fondo di quello delle dominazioni superiori; e dalla loro 

elevazione, sino alla bassura del dominio delle dominazioni inferiori; e dalla 

loro elevazione, fino al fondo del mondo dominio (di natura); col che si 

palesa nel compendio dei mondi, e nel loro esemplare complessivo, vale a 



 65 

dire, nell'Uomo (Perfetto), che è il Padre degli uomini, donde si traspone, 

sino a disgiungersi in una duplice purità più pura, in °abdu-l-Lah ed in Abū 

Ţālib, la pace su di loro. 

 Ed il segreto contenuto nel fatto per cui ognuno dei mondi dell'ascesa, nei 

confronti del discendere che ne procede, sia designato con (l'appellativo di) 

"elevazione", ed ogni mondo della discesa, quanto all'ascesa donde procede, 

con (l'appellativo di) "fondo", diviene (a questa stregua manifesto), senza 

che vi sia bisogno di nessun (ulteriore) chiarimento. 

  

   Alba Terza 

  Forse che ti sarà giunta notizia d'una divergenza tra l'eloquio dei sapienti 

che si sono accostati a Iddio, e degli antichi pensatori, siccome in quello di 

quegli che ha arrecato giovamento agli artifici (delle scienze), e li ha 

insegnati, (Aristotele,) con quanti indagatori gli stanno dietro, e la favella 

degli uomini di conoscenza e suoi Maestri, quanto al procedere della 

determinazione prima che si produce dal Primo Inizio? Egli (, Aristotele,) 

afferma nel decimo capitolo della sua Teologia (e): 

 "Se qualcuno dovesse chiedere, com'è che è possibile che le cose siano da 

un'unicità distesa, nella quale non v'è dualità o molteplicità, sotto nessun 

riguardo; noi risponderemo, che è perché essa è unicità pura, (ma) distesa, 

nella quale non v'è nessuna cosa, (ma) dalla quale, proprio perché è unica e 

pura, scaturiscono tutte le cose. Ed avviene (anche), che non avendo essa 

ipseità, l'ipseità ne scaturisca. Dico pertanto, riassumendo il mio discorso: il 

fatto è che, non essendo essa nessuna cosa, vedi le cose procedere tutte 

quante da lei, senza che s'abbia, che le cose scaturirebbero da lei, soltanto 

nel caso in cui essa fosse tutte le cose; essendo invero la prima ipseità, e con 

questa intendiamo l'ipseità dell'intelletto, quella che dapprima ne scaturisce, 

senza nessun tramite. Laonde si ha, che ne scaturiscono tutte quante le 

ipseità della cose, che si trovano nel mondo superiore od in quello inferiore, 

mediante l'ipseità dell'intelletto, o del mondo dell'intelletto"(101). 

 Quindi egli mette mano alla sua argomentazione, riguardante la questione 

postagli, ma senza che noi s'abbia bisogno (d'avvalercene). È a lui che si 

rifanno i discorsi di altri, che hanno condotto indagini (su questo soggetto), 

siccome la Guida dei pensatori dell'Islam, (Abū Alì Ibn Sīnā,) nel suo 

Šifā'(102), ed altri suoi seguaci, ed il Maestro Ucciso (, Sohrawardī) (103), 

ed altre personalità tra i sapienti ed i vessilliferi del pensiero raziocinante. 

 Dice invece il secondo gruppo: il primo a procedere da Lui, l'Altissimo, 

palesandosi dalla (Sua) Presenza complessiva, è l'essere comune, che si 

distende nelle figure degli esistenti, al quale alluderebbe l'Altissimo col Suo 



 66 

dire:"Il nostro ordine non è se non unico"(104), e "Dovunque (tu) ti volga, 

ivi è il volto d'Iddio"(105). 

 Ha detto il Maestro Şadru-d-DīnI-l-Qūnawī (106), successore del Maestro 

Grande, Muĥīyu-d-Dīn, nella sua stessa formulazione (, quanto segue): 

 "Dal Reale, che sia glorificato, in quanto il Suo essere è Identità, non Ne 

procede se non alcunché di unico, essendo impossibile, quanto al 

palesamento dell'unico, ed al suo stabilirsi, in quanto il suo essere è qualcosa 

di unico, che esso sia più che unico. Ma quell'unico, per noi, è l'essere 

comune profuso nelle determinatezze addotte all'esistenza, ed in quanto esse 

esistono, ed in quanto esse  non esistono, a procedere da ciò che le precede 

quanto alla scienza, in virtù del Suo Essere. Laonde di questo essere sono 

partecipi il Calamo Supremo, che è il primo esistente, detto anche Intelletto 

Primo, e le restanti esistenze, ma non come ne fanno menzione le genti della 

riflessione raziocinante" (107). 

 Egli ripete questo medesimo discorso nella sua Miftāĥu-l-Ġaybi wa-l-

Wujūd (108). 

 Ha detto inoltre Kamālu-d-Dīn ºbdu-r-Rzzāqi Kāsānī (109), nella sue 

Işţilāĥāt: 

 "L'irraggiamento contemplativo, che è palesamento dell'Essere, è quello a 

cui si fa riferimento col nome di "luce". Esso è palesarsi della Realtà, tramite 

le forme dei Suoi nomi, nelle esistenze che ne sono l'apparire. Quel 

palesamento è l'alito benefico grazie al quale viene ad esistere 

l'universo"(110). 

 

   Alba quarta 

  È già giunto il momento d'adempire la risposta a quello che è stato 

formulato nel giudizio della comunità dei Sapienti, degli uomini di 

conoscenza, e dei fratelli di fede, gettando via il velo che impedisce che si 

manifesti l'oggetto della loro indagine, togliendo di mezzo le divergenze, 

onde s'addivenga ad una rettifica, che sia l'essenza stessa dell'ovvietà. Perché 

invero il modo (di procedere) egli uomini di conoscenza, quantunque sia al 

di là della ragione, nondimeno non s'oppone a quanto v'è in essa di 

perspicuo, ed all'argomentare corretto: non sia mai che il contemplare, (che 

procede) dal gusto (della conoscenza), abbia a contraddirne le dimostrazioni, 

onde l'argomentare che compete alla ragione, abbia ad ergersi a contrastare 

la visione degli intimi della conoscenza. 

 Noi dunque diciamo: sappi, caro fratello, che i sapienti eminenti ed i grandi 

pensatori, quando il loro sguardo si volge alla molteplicità, ed alla 

salvaguardia dei livelli dell'essere nel mondo dell'occulto ed in quello 

dell'evidenza (quanto a noi,) ed all'ordine delle cause e degli effetti, ed ai 



 67 

mondi delle ascese e delle discese; (sappi che essi) non hanno nessuna colpa, 

per il fatto che loro s'addice (d'attestare, che) il primo procedere è quello 

dell'intelletto trascendente, dopo (del quale) viene l'anima, sino all'ultimo dei 

livelli della molteplicità. Ma invero, nella stazione della volontà assoluta non 

v'è nessuna molteplicità, la quale (invece) viene a realizzarsi soltanto nei 

livelli che ad essa conseguono, consistendo essi di sue determinatezze. E la 

volontà, per il suo annullarsi nell'Essenza Una, dissolvendoseNe nella 

Maestà Eterna, non è sottoposta a giudizio alcuno, tanto che se ne abbia a 

dire, nella sua realtà, che essa (Ne) procede, o non (Ne) procede. 

 Quanto invece agli uomini di conoscenza eminenti, ed a quelli che sono 

emigrati a (Iddio), essendone lo sguardo volto all'Identità, ed alla mancanza 

della presenza del molteplice, (essi) non porgono lo sguardo alle 

determinatezze dei mondi, al loro dominio (di natura) ed alle loro 

dominazioni, alla loro umanità, od alle loro potestà. Laonde vedono che le 

determinatezze dell'Essere Assoluto, designate (coi nomi di) "quiddità" e 

(di) "mondi", quali che siano i mondi, sono (meri) riguardi e miraggi, tanto 

che è stato detto, che il mondo, per i liberi e nobili, "è miraggio entro 

miraggio (111). 

 Il Maestro Grande, Muĥīyu-d-Dīn, ha detto (112):"Il mondo occulto non si 

palesa mai, e la realtà manifesta non s'occulta mai"(113). Ma non v'è nella 

dimora dell'effettuarsi e dell'esistere, e nell'adunanza dell'occulto e del 

palese, se non il Reale, nel nascondimento e nel palesamento, dapprima, e da 

ultimo. Nel mentre quel che è oltre ad Esso, proviene dagli addobbi 

dell'immaginare, e dalle escogitazioni del sogno. 

 

   Alba Quinta 

  Torniamo dunque suoi nostri passi, dicendo: in effetti, neppure il discorso e 

l'indagine di Qūnawī sono nulla per gli uomini di conoscenza perfetti; ché 

anzi, quello che egli ha immaginato essere parte degli asserti degli Intimi 

eccelsi, non ha per loro valore, ond'è che non trova acquirenti nel mercato 

delle genti della conoscenza. Perché invero il procedere non può fare a meno 

di un (suo) principio e di un (suo) termine, costituendosi esso in grazia 

dell'alterità e dell'equipollenza. Il che s'oppone alla via tenuta dalle genti 

della conoscenza, non essendo congruo al gusto degli intimi della certezza. 

Laonde li vedrai dare ragguagli di tutto questo, per quanto ne diano 

ragguaglio, mediante il "palesamento" e l'"irradiazione". Ma com'è che oltre 

il Reale potrebbe esservi cosa, se Gli viene riferito il procedere? Perché anzi 

Egli è il "primo e l'ultimo, il palese ed il recondito"(114). Ha detto la nostra 

Guida, Abū ºabdi-l-Lahi-l-Ĥusayn, su di lui la benedizione e la pace, nella 

sua invocazione di "°arafaħ":"Forse che ad altro compete qualcosa che non 



 68 

T'appartenga del palesamento?"(115), verbo autentico dell'Intimo d'Iddio, 

possa io sacrificare per lui il mio spirito. Laonde il mondo, in ragione 

dell'Identità, giammai si manifesta, essendo la natura tutta quanta inesistente 

agli occhi delle genti della realtà, mentre per un altro riguardo, Egli ha il 

nome di "manifesto". 

 

   Alba Sesta 

  È questo il giudizio di chi è stato vinto dalla possanza sovrana dell'Identità, 

sul monte della cui effettualità la Realtà s'è irraggiata soverchiante, 

riducendolo a mero niente (f), ond'è che s'è palesata a lui grazie all'Identità 

completa ed al supremo possesso, siccome s'irraggerà, loro mercè, per la 

Resurrezione Maggiore. Ma quanto invece a quegli che rende testimonianza 

della molteplicità, senza essere velato all'identità, scorgendo l'identità, senza 

trascurare la molteplicità, (egli) concede a ciascun reale la sua realtà, 

essendo (egli così) il supposito del "giudizio equo", che non chiude gli occhi 

sul limite, e non fa torto al servo (116), giudicando egli talora secondo 

l'effettuarsi della molteplicità, secondo che il molteplice è palesamento 

dell'identità. Com'è che è detto di quegli che attua (in sé) la barriera 

massima, colui la cui indigenza nei confronti dell'amato è totale, essendo al 

culmine dell'ascesa mercè della "distanza di due archi, ed ancor meno"(117), 

che è l'eletto, l'appagato, il diletto; nella lingua di uno degli Imam (essendo 

stato detto):"questi sono i nostri stati con Iddio: Egli è Lui, e noi siamo noi, 

ed Egli è noi, e noi siamo Lui"(118). 

 La favella delle genti della conoscenza, nella fattispecie, del Maestro 

Grande, Muĥīyu-d-Dīn (119), è ricolma di espressioni siffatte, siccome ad 

esempio il suo dire:"Il Reale è creatura, e la creatura è il Reale; ed il Reale è 

Reale, e la creatura è creatura"(120). Nei Fuşūş (egli) dice pure:"Chi ha 

compreso quello che abbiamo stabilito dei numeri, essendo la loro negazione 

la loro stessa consistenza, verrà a sapere che la realtà incontaminata è il 

creato assimilato, quantunque il creato differisca dal Creatore. Ond'è che 

Colui che crea, è il creato, e quel che è creato, è il Creatore". 

 Quindi dice: 

 "Invero il Creatore è creato sotto questo riguardo, ponderate-E non è affatto 

creato sotto quel riguardo, rammentate. 

 Chi apprende quello che ho detto, non ne fallisce l'intendere-e non 

apprende, se non chi intende. 

 S'accomuna e si distingue, ma è lo Stesso, Unico-Egli è la molteplicità, ma 

non dura e non cessa" (121). 

 Già il discorso è sfuggito di mano al tenore di questo opuscolo, ond'è che lo 

concludiamo, volgendone le redini al nostro intendimento iniziale. 



 69 

                                                                                                                                

   Alba Settima 

  Sappi dunque, ti guidi Iddio alla Sua potestà, facendoti contemplare, mercè 

del Suo favore, la foggia delle Sue dominazioni, che questa realtà 

intellegibile, della quale hai appreso il procedere, per essere nell'estremo 

dell'immunità dall'estraniarsi che compete all'ubicazione, e dall'essenza 

stessa dell'ubicazione, e per la compiutezza del suo essere, scevra dalle 

mutazioni del tempo, e dalla temporalità stessa, e per l'annullarsi della sua 

quiddità nella sua ecceità, onde la luce del suo essere viene a sopraffare la 

tenebra della sua quiddità, ed anzi, per il ritrarsi dalla sua stessa realtà e da 

sé stessa; (per tutto questo,) essa include i mondi dell'occulto e del 

manifesto, nello stesso modo in cui la volontà (assoluta) include lei e quel 

che è altro da lei, diffondendosi in essi, siccome la Realtà si diffonde in quel 

che v'è di più sottile. Anzi, essa è la realtà dei mondi, di queste sue ombre, 

essendone lo spirito, mentre il resto sono le sue forze ed il suo corpo. In 

definitiva, essa è l'aspetto dell'Identità del mondo, laddove il mondo è 

l'aspetto della sua molteplicità. Che anzi, essa è il mondo nella forma 

dell'identità, laddove il mondo è l'intelletto nella forma della molteplicità. 

 Dice il Maestro ed uomo di conoscenza perfetto Qāďī Sa°īd Qomī, che 

Iddio sia soddisfatto di lui (122), in una raccolta dei suoi libri e dei suoi 

opuscoli:"Invero l'anima è intelletto per evenienza, ed è anima di per sé 

stessa"(123). E nel suo commento al Tawĥīd di Şudūq, che Iddio sia 

soddisfatto di lui, afferma (anche):"La similitudine dell'intelletto, cioè del 

comando divino, si modella con la forma dell'anima universale, a dar forma 

alla materia". Ma anche se egli, sia santificato il suo segreto, è stato ristretto 

in questo, vale a dire, nel dar foggia all'intelletto grazie alla forma della sola 

anima, nondimeno la scienza dei livelli dell'essere, e delle dominazioni 

dell'occulto, e del palesamento, concede quello che abbiamo menzionato del 

suo foggiarsi anche grazie alla forma del corpo. È questo l'intendimento 

degli antichi, siccome il divino Platone, ed il Maestro dei peripatetici, 

Aristotele (124), nella sua Teologia, quanto al calarsi dell'anima sino al 

mondo inferiore (125), quantunque l'argomentare ne adduca il sopravvenire 

dalla materia. 

 Quello che è rammentato da Qomī, uomo di conoscenza, sia santificato il 

suo segreto, è preso dai discorsi degli antichi, siccome questo insigne 

pensatore. Egli dice, nel primo capitolo della sua Teologia:"L'anima è solo 

intelletto, foggiato dalla forma del desiderio". E tra quanto adempie in modo 

perfetto quanto da noi rammentato, c'è anche quello che egli afferma in quel 

(medesimo) capitolo: 



 70 

 "Essa invero, (vale a dire, l'anima,) allorquando desidera di procedere, e di 

manifestare le sue azioni, si muove dapprima dal primo mondo; quindi 

(procede) al secondo mondo, poi al terzo, senza che essa, seppur movendosi 

e procedendo, vada oltre il suo mondo, quantunque pervenga al terzo, perché 

l'intelletto non si separa da lei, essendo per suo tramite che essa compie quel 

che compie"(126). 

 Invero, nella sua trattazione insigne v'è quello che fa al nostro proposito, 

accennando (essa) all'oggetto del nostro intendimento, all'argomento da noi 

introdotto, in luoghi innumerevoli, specialmente nel decimo capitolo. Chi 

vuole, si rifaccia a quel testo insigne, ma dopo un esame completo degli 

intenti impliciti delle genti (di quel segreto), avendo fatto ad esse ricorso, 

giacché ogni scienza ha i suoi depositari. A te sta di non volgerviti, ed a 

quanto v'è di consimile, (soltanto) mediante la tua egoità e la tua animalità, 

giacché esso (così) non ti sarà di nessun giovamento, ma non aumenterà se 

non il tuo smarrimento e traviamento. Non vedi che la Guida dei Maestri, 

Abū Alì Ibn Sīnā (127), ha detto: 

 "Invero io non ho letto nel Maestro, quanto agli argomenti di natura, ed alla 

scienza dei numeri, ed a quella medica, se non cose agevoli, e ne ho fatto 

carico a me stesso del chiarimento, in una maniera non forzata, nei limiti 

della loro agevolezza, conseguendo il proposito di chiarirle senza 

avventatezza ed arbitrio. Ma quanto alle questioni divine, nulla invero ne ho 

capito, se non dopo lungo esercizio, volgendomi a Colui Che è il principio 

(del soddisfacimento) dei bisogni, umiliandomi nel cospetto di Quegli che 

giudica d'ogni questione, al fine di rendermi atto ad accogliere il Suo 

giudizio. Tanto che su una sola d'esse (questioni), sono tornato ben quaranta 

volte, senza capirne nulla, al punto da disperare d'avere il ragguaglio di 

quella scienza, sino a che non (ne) ho conseguito il disvelamento, largitomi 

mercè del ricorso al Principio del tutto, rivolto com'ero al Creatore 

dell'esiguo e dell'immenso"(128). 

 Con tutto che i suoi sbagli in quella scienza suprema siano più che molti, 

siccome è palese, quando ci si rifaccia ai suoi libri. E se le cose stanno così 

con quegli che sta alla testa dei Maestri, la (loro) massima eminenza e  

somma meraviglia, dei quali non v'è nessuno che gli stia alla pari quanto 

all'acume della mente, ed all'eccellenza dei talenti, com'è dunque che 

staranno le cose per gli altri uomini comuni! Questa è la mia sincera 

esortazione ai miei fratelli di fede, affinché non vadano in rovina, per non 

aver compreso. 

  

   Alba Ottava 



 71 

  Il modo in cui l'intelletto trascendente comprende quello che è oltre lui del 

dominio e delle dominazioni, non è certo il modo in cui una cosa sensibile 

racchiude un'altra cosa sensibile, in quanto siffatto contenimento in essa ha 

luogo in ragione d'alcuni riguardi e termini, senza che dunque si contengano 

l'una l'altra se non quanto ad alcuni elementi superficiali, esterni all'essenza; 

perché anzi la sua inclusione riguarda tutti gli aspetti, in quanto include 

l'interno del contenuto, così come ne racchiude l'esterno. Giacché invero il 

suo racchiudere è sotto il riguardo della penetrazione e del propagarsi, in 

quanto esso si diffonde nelle realtà dei mondi a partire dalle loro essenze, nei 

noccioli delle loro realtà, e nelle loro ecceità. Senza che ne sfugga alla 

comprensione l'essere, ed alla penetrazione nessuna particola, in cielo, ed in 

terra, nelle loro sostanze, e nei loro accidenti, di quelli essenziali, e di quelli 

disgiuntivi, essendo loro più vicino della vena giugulare (129). Ond'è che le 

permea e le influenza più che non gli spiriti i corpi, ché anzi la presenza a lui 

dei mondi, è più veemente e superiore della loro presenza a sé stessi. Tutto 

questo perché la materia, che è ciò da cui conseguono l'alterità e la 

separazione, ne è assente; dileguata che ne sia la quiddità, che è il principio 

dell'ulteriorità, annullandosi del tutto, senza che assolutamente ve ne sia a 

suo riguardo nessun giudizio. Perché invece il giudizio compete all'essere, 

anzi all'Essere Assoluto, laonde esso è Quello che li soverchia, in quanto è a 

Lui che compete il giudizio su ogni ecceità, e su ogni realtà. 

 Un accenno a siffatta inclusione esistenziale e penetrazione essenziale, è in 

quello che dice il Maestro dei peripatetici: invero le realtà semplici 

comportano, per la loro stessa essenza, la rotondità d'un volgersi reale e 

completo (al loro contenuto), quantunque in esse il contenente non ne cinga 

il sito, com'è invece il caso nell'ambito sensibile. Anzi, nell'ambito 

intellegibile le cose stanno (per un verso, a questo medesimo riguardo), al 

contrario di quello sensibile. Noi abbiamo gia accennato ad un barlume 

dell'accertamento di questo segreto nella prima nicchia, alla quale è possibile 

fare riferimento (a questo medesimo proposito). 

 

   Alba Nona 

  Invero, la realtà intellegibile completa e trascendente è quella, a cui 

compete il giudizio su ciò che è oltre a lei delle (restanti) realtà intellegibili, 

delle anime totali e di quelle particolari, delle dominazioni, e delle 

produzioni e delle esistenze umane del dominio, incamminandole sulla via 

della guida, della dirittura, e della perfezione; onde abbia a menarle al loro 

Creatore Sublime, conducendole ad estinguersi nel Signore della Maestà, per 

null'altro se non perché Iddio venga adorato, onde ne venga attestata l'unità, 

obbedendoGli e prosternandoGlisi. È invero l'intelletto quello che è stato 



 72 

inviato da Iddio agli abitatori di tutti i mondi, acciocché li guidasse sulla 

diritta via, col dirgli: volgiti dal tuo mondo, quello del comando, a quanti 

sono imprigionati nelle tenebre dei mondi creati, onde tu abbia a condurli 

alla dimora della beatitudine, al mondo nel quale la luce eccede la luce. 

Sicché addivenga a manifestarsi in ciascuna realtà, nella misura della sua 

attitudine, l'obbedienza al comando del Signore dei servi adoranti, onde 

(essi) abbiano ad essere guidati al mondo dei segreti, rivolto che sia stato 

loro l'invito ad accedere al consesso della gioia, alla dimora della quiete. 

Quindi, dopo l'indirizzo e la guida, gli ordina di fare ritorno, con tutto quel 

che se ne è palesato, dal mondo inferiore al Culmine Estremo ed all'Amato 

Supremo, dicendogli "Ritirati", ond'è che si ritira. Questa realtà è quella che 

Iddio Altissimo ha concesso (eminentemente) ad alcune manifestazioni a ciò 

confacentisi del mondo della santità (130), affinché s'opponessero alle 

schiere di Satana, riportandone vittoria, in modo da condurre il creato ad 

essere dalla parte (d'Iddio,) del largitore; depositandovi alcune delle realtà 

spettanti al mondo dell'Arcano Divino, affinché ne fossero attratte, con 

attrazione confacentesi alla Suo beneficio. 

 

   Alba Decima 

  Quando ti si sarà dischiusa la vista, grazie ai principi che ti sono stati 

inculcati, onde se ne abbia a disvelarti l'oggetto, nel bel mezzo degli asserti 

di questi capitoli; allora ti sarà dato d'assurgere, grazie al piede della 

conoscenza, al Fastigio della realtà, sicché te ne addivenga qualcosa di 

quello, a cui si è alluso nella (seguente) narrazione del Kāfī insigne, riferita 

al nostro Signore Abū Jaºfar Al Bāqir, su di lui la pace: 

 "Quando Iddio creò l'intelletto, gli si rivolse dicendogli:"Avvicinati", e si 

avvicinò. Poi soggiunse "Allontanati", e si allontanò. Dopo di che disse:"Per 

la Mia maestà e la Mia Gloria, invero non ho creato creatura che amassi più 

di te, e non ti ho reso perfetto, se non perché tu sei quello che (più) amo. Ed 

invero, io ti ho dato comandi e ti ho dato divieti, e ti ho ricompensato, e ti ho 

castigato"". 

 Verbo autentico dell'Intimo d'Iddio. Già gli indagatori perfetti ne hanno reso 

conto, che Iddio sia soddisfatto di loro; senonché, non avendo essi alluso, 

santifichi Iddio le loro anime, ad alcuni dei suoi segreti, saremo noi a farvi 

cenno, seppure nei limiti delle nostre capacità,  a dispetto della nostra 

mancanza di ragguagli (completi). Come? I loro doni non li trasportano se 

non le loro cavalcature. Perché nulla v'è di comparabile a questa Sede 

Suprema, a questa Magione venusta e gaudiosa. 

 Diciamo dunque, che il Suo dire "gli si rivolse" significa che Egli 

(,l'Altissimo,) gli largì il verbo e l'apprensione, col fatto stesso d'averne 



 73 

instaurato l'essenza. Giacché la scienza e l'apprensione dei principi superiori 

non sono certo un marchio esteriore dell'intelletto, che è la prima delle 

determinatezze, ma sono la sua stessa essenza. Invero, sotto un qual certo 

riguardo, è quello che dice l'Altissimo:"Ed insegnò ad Adamo tutti quanti i 

nomi"(131), perché invero, in quel passo, l'"insegnare" è il fatto d'inculcargli 

le forme dei nomi e delle qualità, a modo d'inviluppo esaustivo e di unità 

complessiva, senza che nel suo essere creato egli sia scevro della scienza dei 

nomi, che gli verrebbero (così) dipoi insegnati. Perché l'uomo è proprio quel 

che viene palesato del nome massimo "Iddio", nella sua esaustione quanto 

all'insieme dei livelli dei nomi e degli attributi, a modo d'unità complessiva; 

essendo inoltre l'intelletto il luogo del palesarsi della scienza della Realtà, in 

quanto esso conosce al livello della sua (stessa) ipseità, nel nocciolo della 

sua (stessa) realtà. 

 Ed il suo dire, la pace su di lui,"Avvicinati", è il comando, (che va) dalla 

presenza complessiva al primo manifestato, di palesarsi nell'insieme dei 

livelli delle determinazioni, quanto ai mondi del dominio e delle 

dominazioni. Giacché invero esso penetra l'insieme de mondi in virtù del 

comando del Creatore, per manifestare le perfezioni che hanno luogo al 

livello dei nomi e degli attributi, mostrandone i beni che ne addivengono ai 

vari gradi degli esseri, onde abbia a guidarli sulla diritta via, conducendoveli 

al retto procedere. 

 Ed il Suo dire "Allontanati" significa l'allontanamento dal mondo delle 

particolarità, per addivenire alla presenza complessiva, mercè dell'insieme 

dell'apparire, (vale a dire,) del nome confacentesi alla sua stazione, 

ovverosia della stazione del suo palesamento, ovvero del nome di 

"largitore", donde ritorna indietro; oppure di quello di "vindice", quanto al 

quale s'avvicenda. Giacché l'intelletto torna indietro dal suo apparire nei 

mondi della discesa, mentre invece s'avvicenda, nel considerare l'unità di 

quel che è fatto apparire, e di quello donde appare (,e la disgiunzione 

nullificante sottesa al castigo). Ed il ritorno d'ogni cosa è per suo tramite, 

anzi mediante il suo ritorno; perché in effetti nessuno degli esistenti fa 

ritorno alla realtà, senza essersi ricongiunto al mondo intellegibile, ovverosia 

senza essersi estinto in esso, quantunque il ritorno della totalità sia per il 

tramite dell'Uomo Perfetto, essendo l'intelletto il livello a cui ne assurge 

l'intelletto. 

 Ed il Suo dire, la pace su di lui,"E non t'ho reso perfetto, se non perché sei 

quello che amo", è allusione al fatto, che il palesarsi dell'intelletto nei livelli 

dell'esistenza è nella misura della loro attitudine, ch'Egli ha prefissato per 

loro nella presenza intellegibile, grazie all'Amore Essenziale. Laonde, se non 

vi fosse quell'Amore, nessuno degli esistenti apparirebbe, e neppure nessuno 



 74 

(di loro) si ricongiungerebbe ad alcuna (sua) perfezione, giacché "È invero 

grazie all'Amore che sorsero i cieli"(132). 

 E nel Suo dire: "T'ho dato comandi e divieti, e t'ho ricompensato e t'ho 

punito", v'è chiaro accenno, presso gli intimi del gusto (della conoscenza), a 

quello che abbiamo detto, quanto al fatto che l'intelletto è il palese ed il 

recondito, quello che pervade il dominio e le dominazioni, quello che 

discende dalla sua stazione suprema alla sua dimora infima, senza soluzione 

di continuità con la sua sede suprema e la sua stazione eccelsa, la più 

risplendente. Ed è Iddio Colui che largisce il buon esito, dall'inizio alla fine. 

  

   Alba Undicesima 

 È già giunto per te il momento d'apprendere quale sia il significato della 

"Luogotenenza" dell'Intelletto universale nel mondo creato, essendo essa tale 

nel palesamento delle realtà esistenziali. Essendo il suo Vaticinio 

palesamento delle perfezioni del Principio Sublime, che esibisce i nomi e gli 

attributi dalla Presenza (Unitiva) Complessiva del Signore della maestà. 

Riconducendosene l'Intimità all'agire a proprio completo talento nell'insieme 

dei livelli del recondito e del manifesto, (siccome) l'agire a suo libito 

dell'anima umana nelle (varie) parti del suo corpo. Ché anzi, la libera azione 

di quello non è comparabile alla libera azione di questa, perché invero 

l'intelletto, per via della mancanza di mescolamento con la potenzialità, 

senza ch'esso abbia ad abbracciare l'inesistenza e la carenza, addiviene ad 

una forza maggiore quanto all'esistenza, vale a dire, quanto alla sua 

instaurazione, nel suo disporne a libito, e nel suo esserle d’ausilio. E se esso 

è manifesto, ciò è perché è sua mercè che il Reale (stesso) è manifesto; e se è 

recondito, è perché è sua mercè che il Reale è recondito. 

 E non immaginare, da queste considerazioni, che il manifestarsi del Reale 

ed il Suo celarsi siano conseguenza del manifestarsi e del palesarsi 

(dell'intelletto). Perché questo è immaginare fallace, e mera opinione 

(infondata), senza nessuno smercio nel mercato della certezza e della 

conoscenza. Ché anzi il Principio del suo palesarsi e della sua produzione è 

il Reale, senza che vi siano palesamento ed essere che non siano i Suoi 

stessi, sia benedetto ed esaltato. Perché il mondo è miraggio entro miraggio, 

per i nobili e liberi. 

 

   Alba Dodicesima 

  Nel novero di quello che potrà condurti a ciò di cui abbiamo fatto menzione 

nella sua debita guisa, guidandoti in tutta completezza sulla via 

dell'appagamento, v'è invero quanto riportato da Şudūq (133), che Iddio sia 

soddisfatto di lui, nello °uyūnu Aķbāri-r-Riďā, la pace su di lui, con una 



 75 

catena di trasmettitori che lo fa (appunto) risalire a questa nostra Guida e 

nostro Signore, si moltiplichino innumerevoli su di lui la salute e la lode, che 

lo narrò dai suoi padri, e questi da Alì Ibn Abī Ţālib, la pace su di loro, (che 

riferì che) l'Inviato d'Iddio, ch'Egli benedica lui e la sua Famiglia, ebbe a 

dire: 

 "Iddio non ha creato nulla di più eccellente di me, e (nulla) ha esaltato ed 

onorato più di me. Disse allora Alì, ed io ripeto (quello che disse):"Inviato 

d'Iddio, sei tu più eccellente, o Gabriele, la pace su di lui?" Rispose:"Alì, 

invero Iddio, sia benedetto ed esaltato, diede la preferenza ai Suoi Inviati ed 

ai Suoi Nunzi sui Suoi Messi ravvicinati, anteponendo me a tutti i Nunzi ed 

a tutti gli Inviati. E l'eccellenza, dopo di me, va a te, Alì, e dopo di te, agli 

Intimi, perché invero i Messi sono al nostro servizio, ed al servizio dei nostri 

amici. Alì, quelli che reggono il trono d'Iddio, e quelli che gli stanno attorno, 

glorificano e lodano il loro Signore, invocando perdono per quelli che 

credono, mercè della nostra Intimità. 

 Alì, se non vi fossimo stati noi, Iddio non avrebbe creato Adamo, la pace su 

di lui, e neppure Eva, e non vi sarebbero stati né il Giardino né il Fuoco, e 

non vi sarebbero stati né il cielo, né la terra. E com'è che non saremmo 

superiori ai (Suoi) Messi, se invero abbiamo la precedenza su di loro nella 

conoscenza del nostro Signore, e nella Sua glorificazione, e nell'attestazione 

che non v'è dio oltre a Lui, e nella proclamazione della Sua Santissima 

Purità? Perché la prima cosa che Iddio creò, sia magnificato ed esaltato, 

furono i nostri spiriti, ai quali diede la favella, facendo che Ne attestassero 

l'Unità, e Lo celebrassero. Poscia creò i Messi, i quali, allorquando 

contemplarono i nostri spiriti, vedendo che erano una sola luce, 

magnificarono la nostra opera, sicché noi glorificammo Iddio, affinché i 

Messi venissero a sapere che noi siamo una e più creature, mentre Egli è 

immune dalle nostre qualità, laonde i Messi proferirono la nostra (stessa) 

glorificazione, proclamando che Egli è immune dalle nostre qualità. E 

quando contemplarono l'immensità del nostro essere, noi attestammo che 

non v'è dio tranne Lui, affinché i Nunzi venissero a sapere che non v'è dio 

tranne Iddio, e che noi siamo (Suoi) servi, senza che noi si sia divinità che 

bisogni adorare con Lui, od oltre Lui. Laonde essi attestarono che "Non v'è 

dio se non Iddio". E quando videro la grandezza della nostra sede, Lo 

magnificammo, affinché i Messi sapessero, che Iddio Altissimo è più grande 

di che venga attribuita ad altri che a Lui l'immensità della sede. E quando 

videro quel che Iddio ci aveva conferito di magnificenza e di forza, 

proclamammo che non c'è stato e non c'è forza se non in Lui, affinché i 

Messi sapessero, che in noi non c'è stato né forza se non Sua mercè. E 

quando videro quello che Iddio ci aveva concesso, e quel che ci aveva 



 76 

imposto quanto al precetto dell'obbedienza, dicemmo "Sia lode a Iddio", 

affinché i Messi venissero a sapere, quanto la Sua rimembranza in noi faccia 

sì, che sia diritto d'Iddio Altissimo la lode dei Suoi doni, laonde i Messi 

proclamarono "Sia lode a Iddio". Giacché fu nostra mercè che (essi) furono 

guidati alla conoscenza dell'Unità d'Iddio, sia magnificato ed esaltato, ed alla 

Sua glorificazione, ed all'attestazione che non v'è dio tranne Lui, ed alla 

proclamazione della Sua lode e della Sua magnificenza. 

 Ed è quindi è che Iddio, sia benedetto ed esaltato, creò Adamo, e ci depose 

nei suoi lombi, ordinando ai (Suoi) Messi di prosternarsi al suo cospetto, 

magnificandoci ed ossequiandoci. Ond'è che essi si prosternarono dinnanzi a 

Iddio, sia magnificato ed saltato, in adorazione, e davanti ad Adamo per 

ossequio ed obbedienza, perché noi eravamo nei suoi lombi. 

 E com'è che (noi) non saremmo superiori ai (Suoi) Messi, se (essi) si 

prosternarono tutti quanti assieme davanti ad Adamo? Invero, allorquando 

Gabriele, la pace su di lui, salì con me al cielo, proclamò:"Assieme, 

assieme!", e s'aderse assieme a me. Quindi mi disse:"Precedimi, 

Muhammad", al che io soggiunsi:"Gabriele, debbo dunque precederti?"Mi 

rispose:" Sì. Invero Iddio ha anteposto i Suoi Nunzi a tutti quanti i Suoi 

Messi, ed ha specialmente anteposto e favorito te”. (Così) disse, ed io lo 

precedetti, e pregai davanti a loro, senza menarne vanto. 

 Quando approdai ai veli di luce, Gabriele mi disse (ancora):"Precedimi, 

Muhammad", e restò dietro di me. Io (gli) dissi:"Gabriele, in un luogo come 

questo tu ti separi da me?"Al che egli mi rispose:"Muhammad, è giunto al 

suo termine il limite impostomi da Iddio, sia magnificato ed esaltato, entro il 

quale (mi è stato dato di pervenire) sino a questo luogo; se andassi oltre, 

farei ardere le mie ali, per avere oltrepassato i limiti del mio Signore, Ne sia 

esaltata la Maestà. Egli mi ha inondato continuamente con lo sfavillio della 

(Sua) Luce, sospingendomi in essa, sino a che non sono giunto a quel che 

Egli ha voluto della celsitudine del Suo dominio. 

 Poi (Iddio) esclamò:"Muhammad!", ed io risposi:"Eccomi, mio Signore, Tu 

sei la mia beatitudine, che Tu sia benedetto ed esaltato", ed Egli 

proclamò:"Muhammad, tu sei il Mio servo, ed Io sono il tuo Signore, è Me 

che devi adorare, ed è in Me che devi confidare. Invero tu sei la Mia luce tra 

i Miei servi, e sei colui che ho inviato alle Mie creature, e la Mia prova su di 

esse. Per te, e per chi ti segue, ho creato il Mio Giardino, e per chi ti 

s'oppone, ho creato il mio Fuoco, ed ai tuoi eredi ho concesso il Mio favore, 

ed ai tuoi seguaci (sciiti) ho concesso la Mia ricompensa. Allora io 

chiesi:"Mio Signore, chi sono i miei eredi?" Egli rispose:"Muhammad! I tuoi 

eredi sono (quelli, i cui nomi sono) iscritti sui lati del Mio trono". Io guardai, 

ed ero al cospetto del mio Signore, sia esaltata la Sua Maestà, ai lati del 



 77 

trono; e (vi) vidi dodici luci, ed in ogni luce una traccia verde, nella quale 

v'era il nome d'uno dei miei eredi, il primo dei quali era Alì Ibn Abī Ţālib, e 

l'ultimo dei quali era il ben Guidato (, il Mahdī), della mia comunità. Io 

dissi:"Mio Signore, sono dunque questi i miei eredi dopo di me?"Egli 

rispose:"Muhammad, questi sono i Miei Intimi, ed i Miei amati, ed i Miei 

amici diletti, e le Mie prove, dopo di te, sulle Mie creature. Essi sono i tuoi 

eredi, ed i tuoi Vicari (e successori), ed il meglio della Mia creazione, dopo 

di te. Per la Mia Magnificenza e la Mia Maestà, manifesterò loro mercè 

l'obbligo nei miei confronti, e leverò il Mio verbo grazie a loro, e con 

l'ultimo di loro purgherò la terra dai miei nemici, rendendolo padrone del 

suo Oriente e del suo Occidente, onde gli assoggetterò i venti, e gli 

sottometterò le nubi indomite, e lo eleverò tra le cause, e lo aiuterò con il 

Mio esercito, e lo soccorrerò con i Miei Messi, sino a che non venga dato 

(alfine) l'Annunzio del Mio appello, ed il creato non venga radunato 

nell'attestazione della Mia Unità. Poscia farò durare il suo dominio, ed 

avvicenderò le età tra i Miei Intimi, fino al Giorno della Resurrezione"(134). 

 (Questa narrazione) l'ho riportata in tutta la sua ampiezza, seppure nella 

brevità di questo opuscolo, per averne benedizioni e buoni auspici, e per il 

suo molto giovamento, e per la sua profondità penetrante. Qui spiegherò in 

breve, a mo' di compendio, alcuni passaggi, che hanno a che vedere con la 

nostra trattazione, nella speranza che il Reale, che ne dispone a Suo libito, 

me ne conceda il buon esito. 

  

    Alba Tredicesima 

  Sappi dunque, che Iddio faccia sì che tu e noi (tutti) si sia parte della 

comunità dell'Inviato che Egli ha eletto, essendoci dato di percorrere la via 

dei (suoi) seguaci devoti, che il suo dire, benedica Iddio lui e la sua 

Famiglia, "Iddio non ha creato nulla di più eccellente di me", è accenno alla 

sua eccellenza nella stazione della sua determinazione creata. Perché invero 

egli, nel suo prodursi creato, è la prima delle determinazioni, la più vicina al 

nome massimo, Guida delle Guide, dei nomi e degli attributi. Senonché egli, 

in ragione della (sua) Intimità universale immensa, e per il fatto d'essere la 

barriera suprema, e la sostanzialità prima, a cui si fa riferimento con le 

locuzioni "Si avvicinò, e restò sospeso", e l'"Essere disteso assoluto", e il 

"Riguardo permanente sempiterno", è ciò in cui si annullano tutte le 

determinazioni esistenti, dileguandosi in lui tutti i segni ed i vestigi, senza 

che vi sia nessun rapporto tra lui e le cose, per la sua inclusione che s'aderge 

sempiterna su ogni bagliore ed ogni ombra. E non si pretenda che sia 

corretto dire, che sia il migliore ed il più eccellente, né che se ne immaginino 

la primalità o la finalità, perché anzi egli è il primo nella sua stessa finalità, 



 78 

ed è l'ultimo nella sua stessa primalità, essendo palese secondo il riguardo 

per cui è celato, e celato secondo il riguardo per cui è palese. Siccome fu 

detto:"Noi siamo quelli che precedono, e i primi"(135). 

 E quanto al dire (di Alì), la pace su di lui, "Sei tu più eccellente, o 

Gabriele?", sappi che questa domanda, così come altri asserti del nostro 

Signore, il Condottiero dei Credenti, la Guida delle genti del disvelamento e 

della certezza, su di lui la benedizione del Signore dei mondi, è (posta), 

acciocché le realtà (superne) possano essere rivelate alle altre creature; non 

fosse che egli, su di lui la benedizione e la pace, apprende (direttamente) 

dall'Inviato d'Iddio, benedica Egli lui e la sua Famiglia, le realtà dei mondi e 

gli arcani dei (loro) segreti, mercè della sua stazione intellettuale e del suo 

essere occulto, prima che si giunga al prodursi dei miraggi delle similitudini, 

per tacere del loro prodursi nelle figure dei verbi allocutivi. Perché invero la 

sua dimora, la pace su di lui, è da lui, benedica Iddio lui e la sua Famiglia, 

mercè dell'unità delle loro due luci, in ragione dell'Intimità universale 

assoluta, dimora delle sottigliezze intellegibili, anzi della spiritualità 

recondita, che procede dalla stessa Favella Divina; essendo la dimora delle 

restanti creature, che sono da lui, benedica Iddio lui e la sua Famiglia, anche 

la dimora delle restanti possanze, palesi od occulte che siano, che loro 

competono. Perché invero l'Inviato d'Iddio, benedica Egli lui e la sua 

Famiglia, è l'unità di tutte quante le creature, occulte o palesi, essendo egli il 

principio dei principi quanto ai (vari) livelli della totalità e della 

particolarità. Ond'è che il suo rapporto con tutto ciò che è sotto la sua tutela, 

è il medesimo di quello del nome massimo, nella (sua) presenza totale, con i 

restanti nomi ed attributi. Anzi, egli è (in sé proprio) il nome massimo, che 

comprende i restanti nomi divini, quanto alla processione creativa ed a 

quella del comando. E così com'è che il profondersi che procede dalla 

presenza complessiva non giunge ai meri particolari se non dopo il suo 

passaggio per le poste intermedie, senza che trascorra a quello che sta in 

basso, se non dopo essere passato per quello che sta in alto, che è 

l'intermedio, nel modo che è stato chiarito nella "nicchia" precedente, 

essendone stata addotta la prova nelle fiaccole anteriori; alla medesima 

stregua il profondersi della scienza del reale e delle (sue) conoscenze 

(effettive), che discende dal cielo del segreto ahmadico, (del più lodevole), 

benedica Iddio lui e la sua Famiglia, non giunge alle terre create se non dopo 

il suo passaggio per il livello superno del "nembo". Ond'è per questo, e per 

altri segreti, che egli, benedica Iddio lui e la sua Famiglia, ha detto:"Io sono 

la città della scienza, ed Alì ne è la porta"(136). 

 Tra gli argomenti atti a corroborare quel che abbiamo menzionato, 

rendendone (ulteriore) testimonianza, v'è quanto egli, benedica Iddio lui e la 



 79 

sua Famiglia, ascoltò da Gabriele, la pace su di lui. Del che fa parte quello 

che è riferito nel Kāfī insigne, nel capitolo "Al ºuhūd", in una lunga 

narrazione, quanto al fatto che il Condottiero dei Credenti ebbe a dire: 

 "Per Quegli che ha aperto il seme, ed ha creato il vivente, invero ho sentito 

che (Iddio) disse al Nunzio (divino), benedica Iddio lui e la sua Famiglia, 

quanto a Gabriele:"Muhammad, fagli sapere che è penetrato 

nell'impenetrabile""(137). Nobile ragguaglio. 

 Inoltre, la domanda sulla superiorità quanto a Gabriele, la pace su di lui, è 

domanda che riguarda tutti gli abitanti del mondo delle potestà. Ed il fatto 

che si faccia (di Gabriele) distinta menzione, o è per l'eccellenza del suo 

rango nei confronti dei restanti Messi (divini), o è soltanto perché la mente 

gli rivolge la sua attenzione, non facendo caso agli altri. Laonde, in 

definitiva, la domanda non  riguarda lui soltanto, la pace su di lui, ragion per 

cui (l'Inviato d'Iddio), che benedica Egli lui e la sua Famiglia, risponde 

affermando la propria superiorità su tutti quanti i Messaggeri (divini). 

 Si sappia dunque, che questa superiorità non è sotto un riguardo meramente 

formale e cerimoniale, come fosse quella di un Sovrano nei confronti dei 

suoi sudditi, ma è anzi superiorità reale ed essenziale, sotto il rispetto della 

perfezione che ne deriva dall'includere esaustivo, e dall'adergersi della sua 

sovranità, ombra di quell'includere, che compete al nome immenso "Iddio" 

nei confronti dei restanti nomi ed attributi; perché invero questi sono tra le 

sue fatture, i suoi modi, i suoi palesamenti, la sue luci. Sicché, siccome 

l'onore del nome massimo ed onniesaustivo "Iddio" è anteposto a (quelli de)i 

restanti nomi non in ragione di una dignità meramente esteriore, così è per 

gli altri nomi esaustivi, che sono (ciascuno) Nunzio in ciascuna età, ed in 

particolare per il nostro Nunzio, benedica Iddio lui e la sua Famiglia, che 

sono (a loro volta) in relazione tra di loro; stando così le cose per quel che è 

sottoposto ai nomi, e per quel che è sottoposto alla Guida della Guide dei 

nomi e degli attributi, a cui va la preminenza completa su tutte quante le 

comunità, antecedenti e successive; ché anzi, ognuno dei Vaticini procede da 

una qualifica d'essere sua propria; laonde il (Vaticinio, di Muhammad), 

benedica Iddio lui e la sua Famiglia, è il circolo immenso, che comprende 

(in sé) tutti quanti i circoli, i totali ed i particolari, i grandi ed i piccoli. 

 Ed il suo dire, benedica Iddio lui e la sua Famiglia, "L'eccellenza, dopo di 

me, va a te, e dopo di te, agli Intimi", allude a quel che abbiamo menzionato, 

(ovverosia) al fatto che il livello del suo essere, e dell'essere dei restanti 

Imam, la pace su di loro, in rapporto al Nunzio (divino), benedica Iddio lui e 

la sua Famiglia, è come il livello dello spirito nel complesso dell’anima 

razionale umana. Essendo il rango dei restanti Nunzi ed Intimi, siccome 

quello delle potenze che ulteriormente ne discendono, così come quello dei 



 80 

rimanenti subalterni, è come quello delle forze particolari che procedono 

all'esterno, o di quelle interiori, in ragione dei loro (vari) gradi e livelli. 

Perché ogni eccellenza, e perfezione, e nobiltà, nel dominio umano, è 

stabilita nei confronti della dignità spirituale; il profondersi della quale 

giunge alle restanti forze ed ai rimanenti livelli, ché anzi tutte le forze, 

apparenti o recondite che siano, sono palesamento della realtà dello spirito. 

Ond'è per questo che Alì ebbe a dire:"Sono con i (restanti) Nunzi in segreto, 

e con l'Inviato d'Iddio apertamente"(138). La circostanza d'essere assieme 

agli altri Nunzi, la pace su di loro, riguarda il fatto che essi sono stabiliti, nel 

mentre quanto all'Inviato d'Iddio, benedica Egli lui e la sua Famiglia, 

concerne il fatto che è egli ad essere stabilito. 

 Ed il suo dire, benedica Iddio lui e la sua Famiglia, "Perché invero i 

Messaggeri sono al nostro servizio, ed al servizio dei nostri amici", rende 

testimonianza di quello che abbiamo (già) ricordato, del fatto che il mondo, 

con tutte le sue parti e particolarità, procede dalle forze dell'Onnisciente ed 

Onnipotente, conferite all'Intimo Perfetto. Ond'è che alcuni dei Messi 

(divini) sono parte delle forze dell'Onnisciente, siccome Gabriele, la pace su 

di lui, e chi è del suo ordine; mentre altri di loro (sono di quelle) 

dell'Onnipotente, come ºizrā'īl e quelli del suo grado, ed i Messi celesti e 

terrestri che amministrano (e dirigono). Ed il servizio dei Messaggeri, la 

pace su di loro, ai loro amici, è anche mercè del loro disporne liberamente, 

siccome il servizio d'alcune delle parti dell'uomo per altre è per il disporne a 

piacimento dell'anima. 

 E quanto al suo dire, benedica Iddio lui e la sua Famiglia, "Quelli che 

reggono il trono…", fino alla fine, al trono qui compete un significato 

comprensivo, nel senso che il suo intendimento è l'insieme delle creature, 

oppure la sostanza inclusiva, sorreggendolo quattro messi (divini), che sono 

Signori di quattro specie, com'è narrato da Şudūq nelle sue Iºtiqādāt (139), la 

misericordia d'Iddio si di lui. Non essendo (peraltro il trono) la presenza 

intellegibile, perché chi sorregge la scienza è egli stesso, (l'Inviato,) 

benedica Iddio lui e la sua Famiglia, ed i suoi Intimi. Siccome è riferito nel 

Kāfī insigne, che Abū ºabdi-l-Lah, la pace su di lui, ebbe a dire: 

 "I portatori del Trono, ed il Trono è la Scienza, sono otto: quattro di noi, e 

quattro di chi sa Iddio"(140). 

 Ed in un'altra narrazione, riferita a Mūsā al Kāżim, la pace su di lui, si dice: 

 "Quando verrà il Giorno della Resurrezione, i portatori del Trono saranno 

otto: quattro dei primi, Noè, Abramo, Mosè, e Gesù, la pace su di loro. E 

quattro degli ultimi, Muhammad, Alì, Hasan, ed Husayn, la pace su di 

loro"(141). 



 81 

 Ed i suo dire "Se non ci fossimo stati noi, Iddio non avrebbe creato 

Adamo…", sino alla fine, è per il fatto che essi sono gli intermediari tra il 

Reale ed il creato, il legame tra la pura Presenza dell'Identità, e la 

molteplicità degli (esseri) particolari. In questo passaggio è spiegata la loro 

funzione mediatrice, in ragione del Principio dell'essere, e del fatto che essi 

sono ciò che è palesato della benignità largitrice, che è quel che si profonde 

dal Principio dell'essere; anzi, in ragione della stazione dell'Intimità, essi 

sono la Benignità Largitrice; essendo essi il nome immenso, che è "quegli 

che largisce ed elegge", essendone (immediata) conseguenza. Così come il 

passaggio successivo, ovverosia il suo dire "E com'è che non saremmo 

superiori ai Messi", è chiarimento del fatto che essi sono intermediari per via 

della perfezione del loro essere, essendo (essi) quel che è manifestato della 

Benignità Largitrice, che è quella grazie alla quale si manifesta la Perfezione 

dell'Essere. Loro mercè giunge a compimento il circolo dell'esistenza, 

manifestandosene l'occulto ed il palese, onde la profusione scorre nella 

discesa e nell'ascesa. Ha detto il Maestro Muĥīyu-d-Dīn (142), nella sue 

Futūĥāt:"Il manifestarsi dell'essere è nel nome d'Iddio Che largisce ed 

elegge"(143). Ond'è che l'intero circolo dell'essere è sotto questi tre nomi, 

compendiati nel primo, e partitamente negli ultimi due.                                         

 Il nostro intendimento nel riportare questa insigne tradizione in tutta la sua 

lunghezza, riferendone i vari passaggi, è di dare ragguagli sul fatto che sono 

essi (, gli Intimi,) ad insegnare la realtà della servitù adorante, avviandovi i 

Messi (divini), nel dominio delle produzioni intellegibili occulte, chiarendo 

che questo (loro) insegnamento è la realtà del Vaticinio nel (dominio del)le 

produzioni occulte. Noi ne accenneremo ai passaggi a modo di compendio, 

ascrivendoli a "principi", al fine d'illustrare di che cosa si tratti, quantunque 

nella ristrettezza dello spazio (a nostra disposizione), con l'animo turbato (a 

questo medesimo riguardo). 

 Quanto al principio della loro precedenza nella conoscenza del loro Signore, 

invero tu hai già appreso, in quello che (te ne) abbiamo riferito, che il mondo 

intellegibile è (costituito da) esistenze luminose, viventi, sapienti, senza che 

nessuna soluzione di continuità si interponga tra di esse e le loro perfezioni, 

perché anzi tutto quel che è possibile per loro, in ragione della possibilità 

comune, s'attua per loro necessariamente. Ond'è che la precedenza quanto 

alla conoscenza del Signore, ed alla (Sua) glorificazione, ed all'attestazione 

che non v'è dio altri che Lui, è invero mercè della precedenza dell'essere. 

Essendo questa la precedenza "sempiterna", la quale si addice a questa 

stazione esaltata e sublime, immune da tempo e da luogo. Laonde egli, in 

definitiva, è antecedente per la causalità, e per la realtà stabilita(ne) nei 

livelli dell'essere, quanto alle realtà e occulte e palesi. 



 82 

 Ed il suo dire "e diede loro la favella", il che significa, che li rese latori del 

verbo, è per la stessa costituzione della loro essenza intellettuale, che favella 

senza proferire voce ed articolare suoni. E l'apporre ivi la "e"(g), è per la 

precedenza dell'essenza sulle (sue) perfezioni, che è precedenza sostanziale. 

Per quello che abbiamo menzionato quanto al senso della precedenza, il 

manifestarsi della loro sostanza fa sì che essi siano intermediari, nella 

creazione dei Messi (divini), sia per via del loro essere, così come grazie alle 

sue perfezioni. 

 Quanto al principio ulteriore, sappi dunque, che Iddio ti guidi sulla diritta 

via, che l'attestazione dell'unità divina ha quattro pilastri, ciascuno dei quali 

ha (a sua volta) tre livelli, uno dei quali è manifesto, nel mentre gli altri due 

sono interiori, attenendosi il singolo nome (,in senso stretto), al singolo 

livello esteriore. È così che stanno le cose per i nomi divini, che si 

suddividono in tre gruppi, vale a dire, i Nomi d'Essenza, quelli di qualità, e 

quelli d'azione. 

 Il primo pilastro è dunque la "lode", che è la stazione nella quale si attesta  

(, in primo luogo,) l'unità degli atti, essendone questo il livello apparente, 

mentre quello recondito sono le altre due attestazioni dell'Unità (divina), 

vale a dire, quella degli attributi, e quella dell'Essenza. Quella della lode è la 

stazione in cui tutti i pregi e tutte le benemerenze sono ricondotte a Iddio 

Altissimo, negando che spettino ad altro che a Lui, sia magnificato ed 

esaltato. La qual cosa non si realizza, se non per il fatto che tutto l'insieme 

delle buone azioni, di tutti quanti gli atti retti, di tutti quanti i doni, tutto il 

fiorire dei benefici, è da Lui. Con la qual cosa, il servo che contempla questa 

stazione, vede che i doni ed i benefici, che sono nella forma dei molteplici 

particolari, sono apparenze del dono assoluto, vale a dire, della volontà 

assoluta, aspetto d'Iddio che s'estingue in Quegli Che sussume in Sé ogni 

aspetto. Laonde non v'è nell'esistenza né venustà, né agente bello, tali che 

abbiano a rendersene lode alla venustà od all'agire, oltre al Bello Assoluto. Il 

che lo assevera l'attestare che nega lo stato e la forza ad altri che a Lui, 

stabilendone l'essere in Iddio, il Venusto, sia pure nel loro esistere in forme 

particolari. L'intimo di questo attestare concerne gli attributi e l'Essenza, 

presso gli intimi del significare recondito e della cifra allusiva. 

 Il secondo pilastro  è quello per cui s'attesta che non v'è dio se non Iddio. È 

questa la stazione dell'unità degli attributi, e del dileguarsi d'ogni perfezione, 

perché il servo vede che ogni bellezza, e perfezione, e bontà, e splendore, 

sono apparenze della Venustà del Reale, e Sue perfezioni, essendo tra gli 

irraggiamenti della Sua Maestà. Questo attestare appartiene a questa 

stazione, perché è in essa che si nega la divinità ad altri da Lui, essendo qui 

la divinità quella degli attributi, non quella degli atti. Ma vi sono in essa 



 83 

celate (anche) due (altre) attestazioni, riservate alle genti del gusto e del 

cuore. 

 Il terzo pilastro è quello della "magnificazione", che è la stazione in cui 

s'attesta l'Unità dell'Essenza, nello svanire di tutte quante le ecceità, secondo 

quanto traspare dal significato del verso "Egli è più grande, di che sia 

qualificato"(144); non essendovi chi abbia a causare nessuna cosa, per il 

fatto che qui Egli non è cosa alcuna. E le due ulteriori attestazioni di 

(siffatta) unità in esso, sono confacentisi al restare celate presso coloro a cui, 

tra i nobili e liberi, spetta la precedenza migliore. 

 Il quarto pilastro è quello della "glorificazione", che è la stazione 

dell'immunità dai tre precedenti attestati dell'unità (divina); giacché invero in 

essa non v'è moltiplicarsi di colori (di qualità), essendo essa la stazione 

dell'immunità (completa), e del realizzarsi d'ogni possibile, mercè della 

quale l'unità perviene al suo compimento. 

 Laonde, nell'"unità degli atti", il viandante (spirituale) vede che ogni agire è 

palesamento del (Suo) agire, sicché Lo attesta immune da che s'abbia a 

scorgere giammai azione altrui. 

 Mentre nell'"unità degli attributi", le qualità svaniscono, assieme ai nomi, 

nei Suoi attributi e nei Suoi nomi, ond'è che in questa stazione l'attestare è 

della  Sua immunità, siccome dell'assenza di che vi sia visione di nomi od 

attributi, in ogni qualsivoglia dimora di realizzazione, che non siano i Suoi.  

 Laddove l'"unità dell'Essenza" è il dileguarsi delle essenze nella Sua, laonde 

l'immunità, in questa stazione, è che non via sia visione di ecceità e di 

ipseità, che non siano l'Ipseità Una. 

 Nelle narrazioni pervenuteci, ve n'è una che recita:"O Colui che è Lui, o 

Colui che non è se non Lui"(145); confacendosi (da ultimo) la 

"penetrazione" al livello della conseguenza d'ogni stazione e d'ogni attestato 

dell'unità, ma nell'assenza di visione d'atto o di qualità, e persino d'Iddio 

Altissimo, negandosene la molteplicità mercè della totalità, onde s'addivenga 

contemplarNe la pura Identità e la pretta Ipseità, Che è il manifestato 

nell'Arcano stesso, e l'Arcano nello stesso manifestato, passando l'immunità, 

in ciascuna stazione, per le altre due. 

 Quanto al (terzo) principio, sappi dunque che attestare la "glorificazione", in 

questo detto insigne, ha la precedenza sugli altri pilastri, a riprova della sua 

eccellenza, e celsitudine del suo grado sugli altri livelli, pur essendo essa 

riferita alla stazione dei Messi (divini), quanto alla loro natura (preminente). 

Mentre invece, quanto al fatto che la "magnificazione" viene stabilita nel 

mezzo dell'attestazione che non v'è dio tranne Iddio, e della lode, ciò avviene 

perché, nelle realtà trascendenti, il centro ne è comprensivo di quel che le 

comprende, al contrario delle cerchie sensibili, come te ne è addivenuta in 



 84 

precedenza la menzione; indicando inoltre la qual cosa il fatto, che la Sua 

Essenza, ne sia esaltato l'Essere, è attorniata dagli attributi, dai nomi  (, e 

dagli atti); ed il fatto che la visione dell'Essenza non è possibile se non da 

dietro il velo dei nomi, degli attributi, e degli effetti. (La circostanza) che la 

"lode" venga corroborata dall'attestare che "Non v'è stato e forza se non in 

Iddio", sta ad indicare che l'essere della molteplicità s'insinua di più negli atti 

(che altrove), in ragione di quel che ne contemplano i viandanti (spirituali). 

 Quanto al (quarto) principio, sappi che il fatto che i Messi prendano parte 

alle tre attestazioni dell'unità divina, proclamandone (di volta in volta) 

l'immunità, non è nel medesimo modo in cui l'Uomo Perfetto prende parte a 

tutte quante le (suddette) stazioni, perché anzi ciascuno di loro ha definita 

una (sua) peculiare stazione, che non gli è consentito di oltrepassare. Quello 

che viene loro insegnato, in quel loro sussistere, è in ragione delle loro 

attitudini, che il Nunzio nobilissimo, benedica Iddio lui e la sua Famiglia, 

comprende (tutte), egli che include la totalità delle cose, essendo (egli) 

l'ordine dell'effettuarsi delle perfezioni  che competono ai vari mondi, e di 

tutto quel che viene prodotto, secondo il livello del suo effettuarsi. 

 Ma quanto al resto di questo detto insigne, esso è fuori del nostro proposito, 

ond'è che abbiamo rinunziato ad esporlo, essendo esso meritevole d'un 

ragguaglio (ben più) esteso, e d'ulteriore discussione, e di chiarimento (più) 

minuzioso. Forse Iddio ci concederà d'esporlo in un opuscolo a parte. 

 Questi insegnamenti che hanno luogo nel prodursi intellegibile del Nunzio 

nobilissimo, e della sua Famiglia ottima e pura, la pace d'Iddio su tutti quanti 

loro, sono la realtà (stessa) del Vaticinio e dell'Imamato nel mondo del 

comando occulto, di cui hai già appreso, in quel che precede, l'insieme ed i 

particolari.                                              

 Ond'è che suggelliamo il (nostro) discorrere di questo argomento, volgendo 

le redini della (nostra) penna ad una guisa diversa di trattazione, che è quella 

che concerne la Luogotenenza, ed il Vaticinio, e l'Intimità, nel prodursi 

dell'apparenza creata. Laonde ne imploro da Iddio Altissimo il buon esito, 

perché Egli è il migliore dei patroni, che la (Sua) pace e la (Sua) benedizione 

siano sul (Suo) Inviato, e sulla sua Famiglia ottima e pura. 

 

  Fiaccola terza 

  Nella quale suggelleremo il discorso sui segreti della Luogotenenza, del 

Vaticinio, e dell'Intimità, quanto al prodursi dell'apparenza creata, e quanto 

all'arcano dell'elezione dei Nunzi (divini), la pace su di loro, colla loro 

dignità nei confronti del nostro Nunzio, benedica Iddio lui e la sua Famiglia; 

essendovi in essa (fiaccola) balenii di luce, che accennano a segreti 

dominicali. 



 85 

 

   Primo Balenio 

  Forse che ti sarà pervenuto il ragguaglio, essendoti stata resa palese la cosa 

grazie ai nostri chiarimenti, quanto al fatto che ai nomi divini spetta 

d'includere e d'essere inclusi, e di sovraintendere, e d'essere sovraintesi. 

(Laonde) alcuni dei nomi divini sono comprensivi di quelli di bellezza, 

siccome il "largitore". Nel mentre alcuni (altri) includono (in sé) quelli di 

maestà, siccome "padrone", e "soggiogatore". Ma non v'è nei nomi divini 

grado d'esaustione assoluta e d'unità complessiva delle realtà divine, 

leggiadre o soverchianti che siano, a guisa di semplicità d'insieme, se non 

per il nome "Iddio", Signore di tutte quante le realtà divine, chiave delle 

chiavi dei tesori reconditi. È esso il nome inclusivo, il compiuto, il massimo, 

il perpetuo, il sempiterno, l'eterno. I nomi altri da lui, persino le loro matrici, 

non giungono a siffatto livello d'inclusione, anche se, o più o meno, alcuni di 

loro sono inclusivi d'altri. 

 

   Secondo balenio 

  Siccome tu avrai già avuto modo d'apprendere dal tenore di quello che 

t'abbiamo (sinora) esposto, quanto al fatto che il manifestarsi delle 

determinatezze esteriori ha luogo soltanto in ragione di quel che comportano 

i nomi divini, secondo l'ordine contenuto nella Scienza Dominicale, oltre che 

in conformità colla presenza delle determinatezze fisse; del pari ciascuna 

delle realtà dei nomi divini ha un suo sottoposto, che è quel che ne viene 

manifestato nel mondo dell'arcano, essendo il giudizio su quel che procede a 

manifestarsi, e quel che ne procede, uguale secondo la norma divina. 

Laonde, in quel che viene manifestato del "largitore", (o "benefico",) è la 

largizione a predominare, divenendo (perciò essa) inclusiva delle restanti 

manifestazioni di leggiadria e venustà, in modo da avere autorità si di esse. 

Nel mentre quello che viene manifestato del "padrone", e dell'"unico", è a 

questa stregua in rapporto al manifestarsi del soggiogamento. Essendovi 

peraltro obbligatorietà inevitabile, in ragione del Giudizio antecedente 

dell'adempimento divino, e della Provvidenza Largitrice, che vi sia un essere 

Vicario, onnicomprensivo della totalità degli attributi dominicali, e delle 

realtà dei nomi divini, acciocché (esso) abbia ad essere quel che viene 

palesato del nome massimo "Iddio". 

 In definitiva, per il fatto che tutto quello che è nell'esistenza, è segno di 

quello che è nell'arcano, è inevitabile che addivenga anche alla realtà della 

determinatezza fissa umana, vale a dire, della determinatezza fissa di 

Muhammad, benedica Iddio lui e la sua Famiglia, ed alla presenza del nome 

massimo, alcunché che abbia a manifestarle nella determinatezza, ond'abbia 



 86 

a palesarne i decreti dominicali, ed a giudicare sulle determinatezze esteriori, 

con la medesima autorità che il nome massimo ha sui restanti nomi, e che la 

determinatezza fissa dell'Uomo Perfetto ha sulle rimanenti determinatezze. 

Laonde, chi sia conforme a siffatta qualità, vale a dire, alla qualità divina 

essenziale, sia (egli) Vicario in questo mondo, siccome è, che (anche) per il 

suo principio si ha la stessa cosa. 

 

   Terzo balenio 

  Siccome il nome massimo "Iddio", mercè della sua stazione onniesaustiva, 

comprende l'insieme dei livelli dei nomi divini, conformemente all'aspetto 

dell'unità complessiva semplice della (suo) essere, ond'è che viene a 

conoscerne le realtà, in virtù della sua scienza, conforme alla sua essenza; in 

modo da conoscerne anche la guisa dell'apparire delle forme nella presenza 

intellegibile, e l'essere determinato, ed il modo del loro del loro dileguarsi e 

sparire nella stazione occulta dell'Uno, che è la realtà massima che s'aderge 

sui nomi divini; dunque, siccome la resurrezione maggiore, per gli esistenti 

esteriori, avviene grazie alla soppressione delle luci  delle loro ipseità sotto 

lo splendore della Luce Dominicale, mercè del ritorno di tutto quel che Ne 

viene manifestato a quel che vi si manifesta, grazie al suo estinguersi in 

esso; (del pari allora) avviene che le determinatezze fisse ed i nomi divini 

addivengano a farsi soverchiare dal sole dell'Unità Essenziale, venendo le 

loro luci cancellate nel cospetto della Sua Luce. (Tutto questo avviene) per 

mezzo dell'Uomo Perfetto, quanto alle determinatezze esteriori, e tramite la 

determinatezza fissa di Muhammad, benedica Iddio lui e la sua Famiglia, 

quanto alle determinatezze fisse, e mediante il nome divino massimo, nei 

confronti dei nomi divini; siccome ti sarà dato modo d'apprendere, a Iddio 

piacendo, in quello che addiverrai ad accertare, di quanto ti verrà esposto dei 

due archi dell'ascesa, a patto che ce ne vanga concesso l'ausilio. Sicché, a 

questa stregua, il nome divino massimo è quello che sussiste nel prodursi 

dell'apparire, in modo da comprendere (in sé) l'insieme dei livelli dei nomi, e 

le realtà di (tutte) le determinatezze, contemplando (così) le cose secondo 

quello che sono, con l'intenderle grazie alla sua visione essenziale. Laonde 

esso vede (anche) il modo del loro rapporto con i nomi divini, loro principi, 

sino alla porta della loro Signoria, che sono essi, per le cose esistenti 

nell'esteriorità, la realtà della Resurrezione Maggiore. Essendo dunque 

quella, nella sua realtà, la notte del decreto di Muhammad, benedica Iddio 

lui e la sua Famiglia, siccome te ne addiverrà il ragguaglio, a Iddio piacendo. 

 

   Quarto balenio 



 87 

  Così come avviene che i nomi comprensivi siano preposti ai nomi soggetti 

alla loro inclusione, onde (quelli) li sottomettono e li soverchiano, 

competendo (del pari) ad ogni nome un suo insieme dell'includere 

concernente più nomi, sicché a questa stregua la sua tutela è più (o meno) 

comprensiva, ed i suoi soggetti più (o meno) numerosi, sin tanto che il tutto 

non addivenga alla sua conclusione nel nome massimo "Iddio", comprensivo 

del complesso di tutti i nomi, nella sempiternità e nell'eternità, onde la sua 

tutela non è limitata ad un nome od a più nomi; nel medesimo modo stanno 

le cose quanto al manifestarsi (ulteriore), che include (in sé) cose involte 

entro cose. Sicché il mondo è rappresentazione di tutto quello che è nei nomi 

divini, e nella scienza dominicale. 

 Dond'è che l'ampiezza della cerchia della Luogotenenza e del Vaticinio, 

così come la loro ristrettezza, nel mondo del dominio, sono in ragione 

dell'includere da parte dei nomi preposti, quanto a quello che tra loro 

dispone e dà legge; essendo dunque questo il segreto della differenza tra i 

Nunzi (divini ed i loro Eredi), su di loro la benedizione e la pace, sin tanto 

che la cosa non approdi a quel che è manifestato del nome divino massimo e 

complessivo. La cui Luogotenenza è permanente, continua, inclusiva, 

sempiterna, ed eterna, preposta alle rimanenti Luogotenenze, ed ai restanti 

Vaticini. Siccome (del pari, anche) in quello che ne viene manifestato, le 

cose stanno allo stesso modo. Perché il ricorrere dei Vaticini dei vari Nunzi 

(divini), la pace su di loro, è ricorrere del suo Vaticinio e della sua 

Luogotenenza, essendo essi palesamento della sua essenza nobilissima, così 

come le loro Luogotenenze sono quel che viene manifestato della sua 

Luogotenenza complessiva. Ond'è che egli, benedica Iddio lui e la sua 

Famiglia, è il Vicario massimo, mentre (a loro volta) gli altri Nunzi sono 

Vicari, altri da lui, dei (restanti nomi complessivi). Ché anzi tutti quanti i 

Nunzi sono suoi Vicari, essendo il loro appello, nella (sua) realtà, appello a 

lui (, al Nunzio massimo), ed al suo Vaticinio, benedica Iddio lui e la sua 

Famiglia:"Ed Adamo, e chi è oltre a lui, sono sotto il mio vessillo"(146). 

Laonde, da quello che è il primo palesamento del dominio (di questo nostro 

basso mondo), sino al suo compimento, nel suo essere del tutto soverchiato 

dal soggiogamento del fulgore della luce unica, addiviene il configurarsi 

della sua Vicereggenza, manifestatasi in questo dominio. 

 

   Quinto Balenio 

  Da quel ragguaglio che t'abbiamo riferito, e dai chiarimenti che te ne sono 

pervenuti, può darsi ti sia dato d'arrivare a comprendere quel che disse la 

Guida di quelli ch'attestano l'unità divina, modello delle genti della 

conoscenza, il Condottiero dei Credenti, benedica Iddio lui e tutta quanta la 



 88 

sua gente:"Sono con i Nunzi occultamente, e sono con l'Inviato d'Iddio 

apertamente"(147). Perché invero egli, le benedizioni d'Iddio siano su di lui, 

è (in sensu diviso) il depositario dell'intimità assoluta universale, essendo 

l'Intimità (, a sua volta, in sensu composito,) l'interno della Luogotenenza, 

nel senso che l'Intimità assoluta universale è l'interiorità di questa sorta di 

Luogotenenza (, della Luogotenenza divina). Laonde egli, la pace su di lui, 

in virtù della stazione della sua Intimità universale, s'aderge su ogni anima, 

con tutto quello che (essa) ha acquisito, essendo (inoltre) con tutte le cose, 

mercè d'una concomitanza divina che s'aderge (su di loro) ponendole nella 

sua ombra, essendo (questa) l'ombra della concomitanza sussistente della 

Realtà divina; quantunque l'intimità, quando concerne i Nunzi, la pace su di 

loro, sia maggiore; concedi loro in particolare la tua riflessione. 

 

   Sesto Balenio 

  Vale la pena (qui) riportare le particolari considerazioni che  il Maestro ed 

uomo di conoscenza Perfetto Qāďī Saºīd A-š-Šarīf Al Qomī (148), che Iddio 

sia soddisfatto di lui, ha riservato a quanto è stato esposto minutamente da 

un altro degli uomini di conoscenza. Dice egli, nel Bawāriqu-l-

Malakūtiyyaħ: 

 "Invero le realtà esteriori, nel loro stato d'occultamento, sono sotto la 

copertura dei nomi, a cui spetta di fungere da tramite della loro evidenza. 

Posero allora (quelle realtà) a quei nomi la domanda concernente il loro 

bisogno, dicendo:"Invero l'inesistenza ci ha accecati quanto all'apprenderci 

gli uni gli altri, ed alla conoscenza di quel che vi è dovuto da parte nostra. Se 

avviene che voi manifestiate le nostre determinatezze, ci concederete i vostri 

doni, ond'è che ci sarà possibile costituirci grazie a quello che da noi vi è 

dovuto, essendo la vostra sovranità costitutiva; ed è oggi (stesso così) che 

voi sarete i nostri sovrani, grazie al vostro (stesso) potere, senza bisogno 

d'esercito o di strumento (alcuno). Questo è quel che vi chiediamo, maggior 

vantaggio quanto a voi, di quanto non sia nel nostro diritto". Quando i nomi 

divini ebbero ascoltato la favella delle realtà occulte, guardarono entro le 

loro stesse essenze, assentendo alle possibilità (ivi incluse); laonde 

richiesero che se ne palesassero i giudizi, tanto che se ne avessero a 

distinguere le determinatezze, con (tutti) i loro effetti. Sicché "colui che 

foggia", e "colui che regola", ed altri da loro, guardarono nella loro essenza, 

e non vi scorsero né foggia, né regola, né altro. Laonde quei nomi 

addivennero alla presenza del nome "il creatore", dicendogli:"Forse tu potrai 

trovare questi decreti, che le loro realtà richiedono". Rispose (allora) il 

"creatore":"Tutto questo è di pertinenza del nome "il possente", perché io 

sono compreso nella sua cerchia, sicché è a lui che dovete rivolgervi". Disse 



 89 

dunque il "possente":"Io sono sotto l'autorità del "volente", perché non trovo 

in voi determinatezza che non sia particolare, non essendo la qual cosa se 

non mercè del suo farla tale, addivenuto che gliene sia il comando del suo 

Signore, sicché è soltanto così che io potrò apprendermene all'effettuarsi". 

Onde ricorsero al "volente", riferendogli quello che aveva detto il 

"possente". Disse allora il "volente":"Il "possente" ha ragione, ma io 

nondimeno guardo alla precedenza della scienza del nome "lo sciente", 

affinché abbiano a palesarsi i vostri effetti, onde io addivenga a dare 

particolarità a quello che vuole Iddio dei vostri decreti, perché invero io sono 

sottoposto al suo statuto”. Si rivolsero quindi al nome "lo sciente", il quale 

disse:"Certo la scienza ha la precedenza quanto alla vostra efficacia, ma 

ciononostante viene prima la buona creanza, giacché qui il comando non è in 

ragione dei meri bisogni, ma (ne) è indispensabile di volta in volta il 

permesso. Perché noi tutti siamo in presenza del nostro Patrono, che è il 

nome "iddio". 

 Quindi i nomi si radunarono nella presenza divina, per rammentare a lui le 

loro faccende, palesandogli quel che esigevano le loro realtà. egli disse 

(loro):"Io affermo di essere, per (mio) diritto, il nome esaustivo delle vostre 

realtà, che le comprende nei loro (vari) livelli, essendo invero la prova della 

Purissima Santità dell'Essenza, e della Presenza Una. Ma aspettate, voi ed i 

vostri compagni, sinché non Gli presenti i vostri intendimenti, quindi 

disse:"O Colui che è Lui, o Colui Che non è altri che Lui, ha discusso il 

consesso supremo, così hanno detto le determinatezze". Egli proclamò dal 

Suo segreto:"Va' da loro, e di' a ciascuno dei nomi quello che comportano le 

loro realtà". Onde uscì il nome "iddio", e con lui il nome "il dicente", perché 

dessero da Lui ragguaglio dei nomi divini, e delle loro possibilità, 

rammentandoNe loro il comando che (Egli) aveva stabilito. Onde lo 

"sciente" s'apprese al palesamento della prima possibilità, ed il "possente" al 

manifestarsi della seconda, ed il "volente" alle restanti determinatezze. 

Sicché ne apparvero i dorsi e le esistenze. 

 Ma il caso pervenne sino al contrasto ed alla disputa, per le pretese dei nomi 

di bellezza e di maestà. Dissero dunque le determinatezze:"Certo noi 

temiamo che il nostro ordine finisca col corrompersi, tanto che alcuni di noi 

prevarichino sugli altri, onde abbia ad incoglierci quel nulla nel quale 

eravamo". Sicché fecero ricorso, così questa, come l'altra volta, ai nomi 

depositari dell'insegnamento, allo "sciente", ed il "regolatore", dicendo 

loro:"O nomi a cui spetta la Sovranità su di noi, se il vostro comando fosse 

secondo la norma di ciò che è noto, e nei limiti di quel che è stabilito, per il 

fatto che in voi c'è una Guida, che fa sì che noi si discenda, e che discendano 

i vostri effetti in noi, le cose andrebbero meglio per noi e per voi". 



 90 

Ascoltarono questo, e la faccenda fu messa nelle mani del "regolatore". Il 

"regolatore" si recò quindi dal Nominato, donde uscì col comando del Reale 

al "signore", al quale ordinò:"Emetti (tu) il comando, facendo quello che la 

faccenda esige quanto alla permanenza (principiale) delle possibilità". 

Rispose:"Ascolto ed obbedisco". Sicché si prese due Ministri, che gli fossero 

d'aiuto nel suo ufficio, il "regolatore", ed il "discernimento". Disse allora 

Iddio Altissimo:"L'uno regolerà la cosa, e l'altro distinguerà i segni, affinché 

vi sia dato d'addivenire alla certezza sull'incontro col vostro Signore"(149), 

vale a dire, il vostro Signore, che è Egli la Guida. Osserva pertanto quello 

che fu il giudizio del verbo d'Iddio, avendo certezza quanto al produrseNe 

del beneficio" (150). 

 

   Settimo balenio 

  Forse avverrà che, con l'ausilio d'Iddio, ed il favore della Sua conferma, 

dopo d'avere compreso quel che è contenuto in questo opuscolo, nulla di 

simile a cui non penso che tu abbia mai avuto modo d'apprendere da nessun 

altro trattato,  ti sarà possibile capire quello a cui fa riferimento quell'uomo 

di conoscenza, interpretando il significato ultimo che compendia questi 

disvelamenti. 

 A te dunque, e poi ancora a te, che Iddio ti conservi dall'inizio alla fine, sta 

d'addurne al palesamento i casi simili, pur senza giungere a penetrarne 

compiutamente l'abbondanza.  Senza che tu abbia a tenere in nessun conto le 

maldicenze (proferite) contro tutto questo, da chi non ne ha compreso gli 

intendimenti, com'è costume di taluni, che pure ostentano la propria 

adesione alla scienza. Perché invero essi mettono sulla bilancia della 

mancanza di correttezza, quanto a questi medesimi argomenti, il fatto 

d'essere destituiti d'ogni ragguaglio, con tutta la loro mancanza di ogni 

comprensione a questo medesimo riguardo. Laonde li vedrai immaginare 

tutte queste loro enormità, tutte le loro calunnie, riservando ogni (possibile) 

denigrazione a questi stessi disvelamenti, quantunque questi siano ben più 

veementi del loro meretricio, protetti e preservati da loro e dalla loro 

ignoranza. Che Iddio ci protegga dal male di Satana, che preclude la via del 

beneficio (divino). 

 

   Ottavo balenio 

  Sappi dunque che tutto quello che t'abbiamo esposto, sollevandone da te il 

velo del segreto, è mercè del fatto d'avere rivolto lo sguardo, a che i causati 

vengano ricondotti alle loro cause (eminenti), riferendo (così) tutto quello 

che è loro sottoposto, con tutto quello che lo concerne, alle sue Signorie. 

Perché le cose stanno (proprio) come ha detto il Maestro ed uomo di 



 91 

conoscenza, Ķāje ºabdu-l-Lah Al Anşārī:"Tutti sono in apprensione per 

come finirà la bisogna, ma io ne temo l'inizio". Ed anche accenna a ciò  

Mawlawī, nel Maŧnawī:"Voglio vedere la causa, fai dunque un buco"(151). 

 Sicché (tutto) questo, in definitiva, è conforme al gusto di chi è a 

conoscenza del disvelamento concernente il patto sempiterno ed il primo 

decreto; non fosse che, volgendo lo sguardo all'ordine che contraddistingue 

il palesamento delle realtà divine nelle figure sante, pure, e buone, dei Nunzi 

(divini) e degli Intimi, la pace su di loro, (s'addiviene al)la guisa successiva  

del discorso, al fine di togliere il velame (ulteriore) dal volto del (suo) 

proponimento. 

 

   Nono balenio 

  Ha detto l'uomo di conoscenza perfetto, e Maestro dei nostri Maestri, Ăqā 

Muĥammad Riďā Qomšey (152), che Iddio sia soddisfatto di lui, nel suo 

opuscolo compilato per dare ragguaglio dei "quattro viaggi"(h), che 

riportiamo (qui di seguito) in compendio: 

 "Sappi che il viaggio è movimento dalla (propria) sede, nel verso di una 

meta, percorrendone le poste (successive). Esso o concerne la forma 

(esteriore), senza che la cosa abbisogni d'ulteriore chiarimento; oppure ha un 

senso interiore (e trascendente), la qual cosa può essere di quattro sorte: 

 La prima è quella del tragitto dal creato al reale, (che si compie) togliendo i 

veli di tenebra e quelli di luce che si frappongono tra il viandante e la sua 

Realtà, Che invero è con lui eternamente, e sempiternamente. I suoi tre 

elementi sono i veli di tenebra dell'anima passionale, quelli di luce 

dell'intelletto, e quelli di luce dello spirito. Il che significa (, che questo 

tragitto si porta a compimento) risalendo dalle tre stazioni (suddette), tolti 

che ne siano stati i tre veli (rispettivi). Laonde, tolti che siano stai tutti quanti 

i veli, il viandante contemplerà la Venustà del Reale, col che Ne viene 

annichilito dall'Essenza, essendo dunque questo il livello dell'"estinzione". 

In essa v'è peraltro il "segreto", e (quel che ne è) "nascosto", ed il "più 

nascosto". Qui ha termine il primo viaggio, dove il suo essere diventa essere 

autentico, addivenendogli l'"annullamento", donde procede (talora) lo 

"sviamento"(coi suoi deliri), tanto che egli (, di per sé) è giudicato 

miscredente. Ma se la Provvidenza Divina glielo evita, Essa lo accoglie in 

Sé, donde svanisce l'annullamento, sicché egli si fissa nella servitù 

(adorante), dopo il palesamento dominicale. 

 Quindi, compiuto che abbia il primo viaggio, intraprende il secondo, che è 

quello dal Reale al Reale mediante il Reale, perché (Gli) è divenuto Intimo, 

essendo diventato il suo essere, Essere Reale; Onde pone mano all'itinerario 

(che conduce) dall'Essenza alle (Sue) Perfezioni, in modo da giungere a 



 92 

conoscere tutti quanti i nomi (d'Essenza), senza ch'abbia ad appropriarsene 

per sé stesso, addivenuto che Ne sia al cospetto. Laonde la sua Intimità 

diviene compiuta, tanto da negare la sua propria essenza, le sue qualità ed i 

suoi atti, nell'Essenza del Reale, e nelle Sue Qualità, e nei Suoi Atti 

(Essenziali). Nella qual cosa si consegue anche l'estinzione dall'estinzione, 

che è il livello "più nascosto". Così dunque si compie il circolo dell'Intimità, 

avendo allora termine il secondo viaggio, dopo del quale s'intraprende il 

terzo. 

 È questo il tragitto dal reale al creato,  nel quale (suo) stato trascorre per i 

livelli degli atti, addivenendogli la trasparenza compiuta, onde permane 

grazie alla permanenza d'Iddio, sicché dunque viaggia nei mondi delle 

"potestà", delle "dominazioni", e dell'"umanità”, tanto da conseguire una 

parte del Vaticinio, ma senza che abbia ad addivenire al Vaticinio 

legiferante. È allora che ha termine il terzo viaggio, dopo del quale egli 

intraprende il quarto. 

 Questo è l'itinerario dal creato al creato mercè del Reale, nel quale egli 

contempla le creature, assieme ai loro effetti e le loro inerenze, venendo a 

conoscerne i nocumenti e gli impedimenti, con i modi del (loro) ritorno a 

Iddio, con quel che Ve le conduce, avendone notizia, così come di quello 

che l'impedisce. Ond'è che diviene Nunzio del Vaticinio legiferante (153). 

 Qui ha termine il suo compendio. 

 

   Decimo Balenio 

  A mio avviso, il primo viaggio, quello dal creato al Reale, è quello a cui 

spetta di toglierNe i veli, che Ne sono il lato adiacente al creato, (onde 

s'abbia a pervenire alla) visione della Bellezza del Reale grazie al 

palesamento degli atti, che è, nella sua autenticità, manifestarseNe 

dell'Essenza nei vari livelli dell'esistenza, essendone questo il rispetto 

adiacente al reale. Oppure, con un altro modo d'esprimersi, mercè del 

disvelarsi a lui del Volto del Reale. Laonde v'è, al termine di questo 

itinerario, la visione di tutto il creato siccome palesamento del Reale e Suo 

segno. È qui che ha termine il primo viaggio, dopo del quale l'itinerante 

intraprende il secondo, che è dal Reale vincolato a quello assoluto. Ond'è 

che per lui si dilegua l'ipseità esistenziata, annullandosi al suo cospetto le 

determinatezze create mercè dell'universalità, tanto da assurgere alla sua 

Resurrezione Maggiore, grazie al palesarsi dell'Identità completa, 

irraggiandosi per lui il Reale grazie alla stazione di questa (stessa) Identità, 

al punto che, con tutto questo, non vede più assolutamente nessuna cosa, 

tanto che viene ad estinguersi dalla sua (propria) essenza, dai suoi attributi, e 

dai suoi atti. 



 93 

 Ma se in questi due viaggi rimane un qualche residuo della sua egoità, gli si 

fa (allora) incontro Satana, che si insinua tra i suoi due lati, con tutta la sua 

balia, onde ne proviene lo "sviamento"(, con i suoi deliri). Questi sviamenti, 

tutti quanti, sono tra le magagne del viandante (spirituale) ed del suo 

itinerario, essendo dovuti al permanere dell'egoità e dell'effettualità. Ond'è 

per questo, secondo la convinzione delle genti dell'itinerario (spirituale), che 

è inevitabile che il suo viandante debba avere un Maestro, che lo guidi sulla 

via, avendone conoscenza delle modalità, ma senza ch'egli abbia ad essere 

con ciò distolto da che abbia a percorrere (anche) la via dell'esercizio degli 

atti legali. Essendo peraltro le vie del tragitto interiore più numerose del 

novero degli aliti delle creature. 

 Quindi, se la Provvidenza Divina lo ha accolto in sé, essendo essa la 

stazione che fissa le attitudini, siccome ha affermato il Maestro ºarabī:"E 

quegli che riceve non è se non dalla Sua profusione santissima"(154), essa lo 

rinvia al suo sé, ond'è che egli intraprende il terzo viaggio, che è dal Reale al 

creato, grazie al Reale. Vale a dire, che esso è dalla Presenza dell'Unità 

complessiva, a quella delle determinatezze fisse. Presso le quali, gli si 

disvelano le realtà delle cose, e le loro perfezioni, col modo del loro 

avanzarsi alla volta della Stazione Prima, e del loro ricongiungersi alla patria 

d'origine. Ma egli non diviene in questo viaggio Nunzio legiferante, perché 

non fa ritorno al creato quanto al prodursene delle determinatezze (ulteriori). 

 Ond'è che egli riprende il suo itinerario, procedendo al quarto viaggio, che è 

dal creato (al creato), in quanto esso è reale. Vale a dire, che esso è dalla 

presenza delle determinatezze fisse al creato, ovverosia alle determinatezze 

esteriori, mercè del Reale, vale a dire, mercè del loro essere reale, 

contemplando (ivi) la Bellezza del Reale nel tutto, laonde addiviene a 

conoscerle grazie alle stazioni, che spettano loro nel procedere intellegibile, 

avendone inoltre scienza quanto al modo dell'itinerario sino alla presenza 

delle determinatezze (fisse), e quanto a (tutto) quel che le trascende, col 

modo del loro ricongiungersi alla loro patria d'origine. Sicché è in questo 

(quarto) viaggio che egli legifera, attuando i decreti delle forme esteriori, 

con quelli interiori del (loro) cuore, ricevendo annunzio e ragguaglio d'Iddio, 

e delle Sue qualità, e dei Suoi nomi, conoscendone l'efficacia, nella misura 

dell'attitudine dei sostrati. 

 

   Undicesimo balenio 

  Sappi inoltre, che è inevitabile, che questi quattro viaggi spettino a ciascun 

Inviato legiferante, sia pur essendo disparati i livelli a ciò connessi, le loro 

differenti stazioni. Perché invero, ad uno dei Nunzi e degli Inviati, ad 

esempio, compete il manifestarsi del nome "il largitore". Laonde contempla, 



 94 

nel primo viaggio, il nome "Largitore", dal Suo apparire nel mondo, mentre 

il secondo viaggio finisce col dileguarsi in Esso delle cose, dopo di che 

ritorna con la largizione, e l'essere che ne procede, al mondo, tanto che 

rimanga definito il circolo del suo Vaticinio. Ed è in questo stesso modo per 

il palesamento dei restanti nomi, in ragione delle differenze che procedono 

dalla presenza intellegibile. Sino a che la cosa non approdi al palesarsi del 

nome "Iddio", onde (il viandante) contempla, alla fine del primo viaggio, il 

Reale con l'insieme delle sue produzioni, in una guisa esplicita, senza che 

nessuna cosa abbia a distoglierlo da alcunché. Alla fine del secondo viaggio, 

egli consegue l'annullamento d'ogni realtà nel Nome Divino Complessivo, il 

che è anzi anche col suo stesso annullarsi nell'Unità Pura. Col che egli fa 

ritorno al creato grazie all'Essere Divino Esaustivo, spettando dunque (così) 

a lui il Vaticinio (principiale), Eterno, e sempiterno (, e perenne), con la 

(sua) Luogotenenza ed esteriore ed interiore. 

 

  Dodicesimo Balenio 

  Sappi che questi "viaggi" competono anche agli Intimi Perfetti, ivi incluso 

il quarto. Perché esso addiviene alla nostra Guida, al Condottiero dei 

Credenti ed ai suoi puri Figli, li benedica Iddio tutti quanti, non fosse che, 

essendo il Nunzio (divino), benedica Iddio lui e la sua Famiglia, il detentore 

(del principio) della stazione esaustiva, non rimane luogo alcuno per l'ufficio 

legiferante quanto a nessuna delle creature dopo di lui.  Laonde all'Inviato 

d'Iddio Altissimo, che Egli benedica lui e la sua famiglia, questa stazione 

spetta per principio, mentre ai suoi puri Luogotenenti (e Successori), la pace 

su tutti quanti loro, essa compete (,quanto al resto,) per conseguenza e 

subordinazione, essendo unica la spiritualità del (loro) tutto. 

 Il nostro Maestro e Dottore nelle scienze divine, uomo di conoscenza 

completo, Šāhãbādī (155), che Iddio estenda la sua ombra sulle teste dei suoi 

discepoli, ha detto:"Se Alì, la pace su di lui, fosse apparso prima dell'Inviato 

d'Iddio, benedica Iddio lui e la sua Famiglia, avrebbe palesato la legge, 

siccome l'ha palesata il Nunzio (divino), benedica Iddio lui e la sua 

Famiglia, ond'è che egli sarebbe stato(così) Nunzio ed Inviato. Questo per la 

loro unità nello spirito, nella loro stazione esteriore ed interiore. 

 

   Sigillo e Legato 

  Sta invero a te, in tutta sincerità di spirito, e poi ancora a te, ch'Iddio 

t'assista dall'inizio alla fine, di svelare questi segreti a chi non ne abbia 

contezza, senza lesinarli a quanti non ne sono a parte, ma ricordandoti che la 

scienza dell'interno della legge procede dagli statuti divini  e dagli arcani 

dominicali, ond'è che la richiesta ch'essa sia sottratta alle mani degli estranei 



 95 

ed alle loro viste, è per la grandezza della distanza, che fa sì che il loro vano 

immaginare, con quello che è ovvio per i loro pensieri, a dispetto di tutte le 

loro sottigliezze, ne sia separato. 

 Ed a te sta di volgerti a questi fogli (di scrittura) con lo sguardo di chi 

comprende, onde ciò non abbia ad essere se non dopo l'esame completo dei 

discorsi di quanti sono pervenuti a Iddio Altissimo tra le genti della Soglia, 

dopo d'averne dunque appreso la scienza presso i suoi depositari, tra i grandi 

Maestri ed uomini di conoscenza eminenti; perché altrimenti il nudo ricorso 

a conoscenze come queste non aumenterà altro che i danni, senza avere altro 

risultato se non la (loro) preclusione. 

 Laonde suggelliamo quest’opuscolo, rendendo lode a Iddio, il Re 

Onnisciente. E la benedizione e la pace siano sui Suoi Nunzi e sui Suoi 

Intimi nobilissimi, specialmente sul loro Signore, tra di loro il più eminente, 

su Muhammad, e sulla sua Famiglia, la benedizione d'Iddio sia su tutti 

quanti loro. 

 È giunta dunque alla fine questa dissertazione, per mano del suo autore, 

povero e miserabile, che non dispone di per sé stesso di giovamento o 

nocumento, senza morte, senza vita, senza resurrezione, il mattino del giorno 

dell'Uno, il quindici del mese insigne di Šawwāl, 1349 anni dopo la 

migrazione del Nunzio (divino), la benedizione, la pace, e la salute eterna, 

sempiterna (, e perenne) su di lui, e sulla sua Famiglia. E sia lode a Iddio 

dall'inizio alla fine, nel palese e nel recondito. 



 96 

Note del curatore 
                                                                        

 1) Marātu-l-ºuqūl, volume VIII, pagina 146, ĥadīŧ 6. 

 2) Dal Dīwān di Ĥāfeż Šīrāzī, sesto ġazal. 

 3) Questo discorso, ci è giunto in molte versioni quanto al suo contenuto. 

Tra queste, l'invocazione "Munājātu-l-ºārifīn", dell'Imam Sajjad, la pace su 

di lui:"E non ha stabilito per il creato via alla Sua conoscenza, se non mercè 

dell'impotenza nei suoi confronti". E da Şadru-l-Mutā'allihīn, Al Mabda'u 

wa-l-Maºād, p. 38:"Occorre confessare l'incapacità di conoscerlo, essendo 

questo l'apice della Sua conoscenza". E da Muĥiyu-d-Dīn, Al Futūĥātu-l-

Makkiyyaħ, v. II, p. 255:"Sia gloria a Colui che non ha posto via alla Sua 

conoscenza, che non fosse l'incapacità di conoscerlo". 

 4) Riferimento a Šamse Tabrīzī. 

 5) Sacro Corano, VI, 19.   

 6) Si faccia riferimento al verso insigne:"È così che mentono quelli che 

ricusano i segni d'Iddio"(S.C., XXIII, 63). 

 7) S.C., V, 64) 

 8) Uşūlu-l-Kāfī, v. I, p, 100, ĥadīŧ 1. 

 9) Uşūlu-l-Kāfī, v.I, p, 82, ĥadīŧ 2. 

 10) Dal Nunzio divino, benedica Iddio lui e la sua famiglia:"La Mia 

largizione precede la Mia collera",°almu-l-Yaqīn, v. I, p. 57. 

 11) Accenno al celebre detto tramandatoci da Alì, la pace su di lui:"Chi 

conosce sé stesso, conosce il suo Signore", Ġuraru-l-Ĥukm, e Duraru-l-

Kalim, p. 625, ĥadīŧ 7946. Nella Mişbāĥu-š-Šarī°aħ esso è riferito al Nunzio 

divino, benedica Iddio lui e la sua Famiglia.   

 12) Riferimento al celebre verso:"Ad Iddio spettano i nomi più belli, 

invocatelo avvalendovene, ed allontanatevi da quanti se ne discostano, che 

avranno la ricompensa per quello che fanno", S.C., VII, 180. 

 13) Molla Sadra, Al Asfāru-l-Arba°aħ, v. VIII, p. 327, Quarto Viaggio, 

capitolo 7, sezione 1. 

 14) Al Ĥašr, 22-24. 

 15) S. C., l, 37. 

 16) Majmū°atu-r-Rasā'il, Risālatu-l-Bawāriqu-l-Malakūtiyyaħ, p. 307. 

 17) Al Futūĥātu-l-Makkiyyaħ, v.II, p.302-303, c. 177. 

 18) Nahju-l-Balāġaħ, sermone 177. Commento al Nahju-l-Balāġaħ di Ibn 

Abī-l-Ĥadīd, v. x, p. 17. 

 19) Dalle Kalamātu-l-Maknūnaħ. 

 20) Uşūlu-l-Kāfī, v. I, P. 103, ĥadīŧ 11. 

 21) Commento al Tawĥīd, v. III, p. 46. 



 97 

 22) Ad esempio, nel Kāfī, v. I, p. 82; e nel Tawĥīd, p. 31.  

 23) Ha detto l'Altissimo, che sia glorificato:"Nessuna cosa è come Lui", S. 

C., XLII, 11. 

 24) S.C., VII, 180.  

 25) S. C., XVII, 110. 

 26) Al Asfāru-l-Arba°aħ, v. VI, p. 110 

 27) Riferimento al verso:"Presso di Lui sono le chiavi dell'Arcano, che Egli 

soltanto conosce", S. C., VI, 59.  

 28) Riferimento al detto del Nunzio divino della nota 35. 

 29) S. C., XVIII, 109. 

 30) S. C., XCVII, 1. 

 31) Dal Nunzio divino:"Invero Iddio (si cela dietro) settantamila veli di luce 

e di tenebra. Se venissero tolti, gli splendori del Suo Volto arderebbero quel 

che è oltre Lui" Biĥāru-l-Anwār, v. 55, p. 54, codicillo allo ĥadīŧ 13. Al 

Tajalliyātu-l-Ilahiyyaħ, p. 258. 

 32) °awālī-l-La'ālī, v. I, p. 54, ĥ.79. 

 33) Mişbāĥu-l-Uns, p. 74. 

 34) Miftāĥu-l-Ġaybi wa-l-Wujūd, p. 77. 

 35) Uşūlu-l-Kāfī, v. I, p. 147, ĥ. 8 

 36) S. C., LXXII, 27. 

 37) Uşūlu-l-Kāfī, v. I, p. 256, ĥ. 2. 

 38) Si tratta di Fayďe Kāšānī, nel suo libro Al Wāfī, in margine al detto di 

Abū °abdi-l-Lah, la pace su di lui:"Il cominciamento d'Iddio è in una 

cosa…", v. I, p. 113. 

 39) Al Ta°līqaħ, 23. 

 40) A-t-Tawĥīd, p. 376, ĥ. 22 e 32.  

 41) Prefazione di Qayşarī ai Fuşūş, sezione terza. 

 42) Fuşūşu-l-Ĥikam, al Faşşu-l-Ãdamī, p. 16. 

 43) Dīwān di Ĥāfez, ġazal 94. 

 44) Nota 16.   

 45) Risālatu-l-Bawāriqi-l-Malakūtiyyaħ. 

 46) S. C., XIV, 4. 

 47) P.43. 

 48) Al Maĥjjatu-l-Bayďā', v. VIII, p. 193. 

 49) S. C., II, 7. 

 50) S. C., II, 10. 

 51) S. C., III, 78. 

 52) Uşūlu-l-Kāfī, v. I, p. 85, ĥ. 1. 

 53) Tawĥīd, p. 285, ĥ. 3. 



 98 

 54) L'Imam Ķomeynī, che Iddio santifichi il suo segreto, ha esposto questa 

narrazione nel suo commento allo ĥadīŧ 37 del suo libro dei Quaranta Ĥadīŧ. 

Così come hanno fatto molti commentatori del Kāfī e del Twĥīd, tra i quali 

Şadru-l-Mutā'allihīn, nel suo commento al Kāfī, p. 232; e Majlisī nel 

Marãtu-l-°uqūl, v. I, p. 274, e nel Biĥru-l-Anwār, v. III, p. 274 e seguenti. 

Nelle loro raccolte, Kulaynī e Şudūq hanno aggiunto qualche ulteriore 

chiarimento. 

 55) Nota di °bdu-r-Rzzāq al Kāšānī al commento al Dīwān di Ibn Fāriď, p. 

23, quinta sezione della prima parte. 

 56) Riferimento al celebre detto del Nunzio divino:"Io sono la città della 

scienza, ed Alì ne è la porta", Ta°liqaħ, 159. 

 57) S. C., V, 37.  

 58) L'intero verso è:"Svariati sono i nostri riguardi, ma il nostro bene è 

unico-Tutto accenna a quella bellezza". Non è stato possibile reperire il 

nome dell'autore. 

 59) S. C., XXXIV, 3. 

 60) S. C., XVIII, 64-82. 

 61) S.C., XXIV, 35. 

 62) Riferimento al detto del Nunzio divino, benedica Iddio lui e la sua 

Famiglia:"Le vie a Iddio sono pari al novero degli aliti delle creature" 

Commento di Golšān Rāz, p. 153. E premessa al commento di Qayşarī ai 

Fuşūş, sezione 12ª. 

63) S.C., XVIII, 84. 

 64) °ilmu-l-Yaqīn, v. I, p. 54., con qualche minima discrepanza. Premessa 

di Qayşarī, sezione 1ª.  

 64) °lmu-l-Yaqīn, v. I, p. 520. 

 65) Riferisce °azzu-d-Dīn Kāšānī, nella sua Mišbāĥu-l-Hidāyaħ, p. 210, che 

Mosè, quando chiese al Suo Signore di vederLo, udí una voce dal Messo 

Supremo:"Il Signore dei Signori non è nella polvere", Maraşādu-l-°ibād, p. 

28; Kalamātun Maknūnaħ, p. 12; commento di Golšan Rāz, p. 746 e 759; 

Asrāru-l-Ĥukm, p. 23.  

 66) L'intero verso è:"L'essere trascorre entro la sua Perfezione-la loro 

determinatezza è fatto del considerare", commento di Golšan Rāz, p. 746. 

 67) Espressione corrente presso le genti della conoscenza, come nei Fuşūş, 

Al Faşşu-l-Yusūfī, p. 163. 

 68) Narrazione proveniente da diverse fonti: °almu-l-Yaqīn, v. II, p. 971; 

Majmaºu-l-Bayān, nota a margine del verso 112 della sura suddetta; Al 

Kašāf, v. II, p. 432, nota a margine alla medesima. 

 69) Iqbālu-l-Aºmāl, p. 646. 



 99 

 70) Citazione di un verso dal maestro Maĥmūd Šabstarī. L'intero verso è il 

seguente:"Che cos'ha in comune la polvere col mondo della purezza?-Quale 

apprendere è tanto debole quanto l'apprendere dell'apprendimento?" 

Commento di Golšān Rāz, p. 729. 

 71) S. C., XXXIX, 69.  

 72) S. C., IV, 79. 

 73) S. C., LVII, 3. 

 74) Iqbālu-l-Aºmāl, p. 339. 

 75) A-t-Ta°līqaħ, 77. 

 76) Dīwān di Ĥāfeż Šīrāzī, ġazal 196. 

 77) ºilmu-l-Yaqīn, v. II, p. 1061, con qualche differenza. 

 78) S.C., IX, 49. 

 79) Al Asfār u-l-Arba°aħ, v. VI, p. 181-182. 

 

 80) Al Asfāru-l-Arbaºaħ, v. VI, p. 181-182. 

 81) Šhābu-dDīn Yaĥyā Ibn Ĥabş Sorawardī. 

 82) Commento alla Ĥkatu-l-Işrāq, p. 347-358. 

 83) Taºlīqaħ, 18. 

 84) Al Futūĥātu-l-Makkiyyaħ, v. II, p. 133. 

 85) Biĥru-l-Anwār, v. XV, p. 24, ħ. 44; ed anche, v. XXV, p. 22. 

 86) Biĥaru-l-Anwār, v. XVI, p. 402, ĥ. 1. 

 87) Biĥaru-l-Anwār, v. XXVII, p. 280, ĥ. 3; ibidem, v. XXV, p. 17, ĥ. 31. 

 88) Riferimento al verso celeberrimo del Sacro Corano:"Quando 

presentammo il deposito ai cieli, ed alla terra, ed alle montagne, rifiutarono 

d'addossarselo, e se ne guardarono, e se ne face carico l'uomo perché egli è 

invero iniquissimo e stoltissimo, XXXIII, 72. 

 89) S. C., XXXIII, 13. 

 90) S. C.,        LIII, 9. 

 91) Ta°līqaħ, 77. 

 92) Com'è riportato nel Kāfī, che Hušām Ibnu-l-Ĥukm chiese ad Abū ºabdi-

l-Lah dei nomi d'Iddio e della loro derivazione. Così formulò la sua 

domanda:"Da dov'è che deriva (il nome) Iddio?" Al che (l'Imam) 

rispose:"Hušām, "Iddio" deriva da "dio", e "dio" comporta quel che è detto 

tale, senza che il nome sia il nominato. E chi adora il nome senza il 

Nominato, è miscredente e non adora nulla. Mentre chi adora il nome e il 

Nominato, li associa, ed adora due (dei). Ma chi adora il Nominato senza il 

nome, è quella l'attestazione dell'Unità Divina". Uşūlu-l-Kāfī, v. I, p. 114, ĥ. 

2. 

 93) Al Asfāru-l-Arbaºaħ, v. VIII, p. 12. 

 94) S. C., VII, 29. 



 100 

 95) Bşā'iru-d-Darajāt, p. 39; Kamālu-d-Dīn, p. 254, ĥ. 3.; Ma°anī-l-Aķbār, 

p. 108; A-t-Taºlīqaħ, 99. 

 96) S. C., VII, 54. 

 97) Ci è stato tramandato che Abū ºabdi-l-Lah disse:"Iddio creò la volontà 

grazie a sé stessa, quindi creò le cose grazie alla volontà", Uşūlu-l-Kāfī, v. I, 

p. 110, ĥ. 4. 

 98) Uşūlu-l-Kāfī, v. I, p. 441, ĥ. 9. 

 99) Qomšey ha riferito questo detto a Jamīd nel suo commento alle 

Rasā'ilu-l-Qayşarī, Risālatu-t-Tawĥīd, p. 13; Mişbāĥu-l-Uns di Ibn Fanārī, p. 

62 2 79; commento di Qayşarī ai Fuşūş, p. 221; Al Futūĥātu-l-Makkiyyaħ, v. 

I, p. 292. 

 100) At-Tawĥīd, p. 179, ĥ. 12. 

 101) Teologia di Aristotele, p. 293. 

 102) Al Ilahiyyāt mina-š-Šifā', p. 402. 

 103) Šarĥu Ĥikmati-l-Išrāq, p. 342. 

 104) S. C., LIV, 50. 

 105) S. C., II, 115. 

 106) A-t-Ta°liīqaħ, p. 38. 

 107) Risātu-n-Nuşūş, p. 74. 

 108) Miftāĥu-l-Ġaybi wa-l-Wujūd, p. 69. 

 109) At-Ta°līqaħ, 63. 

 110) Al Işţilāĥāt, p. 118. 

 111) At-Taºlīqaħ, 77. 

 112) At-t-Ta°līqaħ, 18. 

 113) È stato riportato il medesimo detto anche nelle Kalamātun Maknūnaħ. 

 114) S. C., LVII, 3. 

 115) At-t-Taºlīqaħ, 87. 

 116) Riferimento al verso 182 della sūraħ III. 

 117) S, C. LIII, 9. 

 118) Detto menzionato, con alcune differenze, nelle Kalamātun Maknūnaħ, 

p. 101. 

 119) A-t-Ta°līqaħ, 18. 

 120) Fuşūşu-l-Ĥikam, p. 112. 

 121) Fuşūşu-l-Ĥikam, p. 100. 

 122) A-t-Ta°līqaħ, 16. 

 123) Majmū°u-r-Rasā'il p. 295. 

 124) A-t-Taºlīqaħ, p. 51. 

 125) Teologia, p. 237 e 242. 

 126) Teologia, p. 169. 

 127) A-t-Taºlīqaħ, 122. 



 101 

 128) Da quello che ci è stato narrato da ºabdu-l-Wāĥidi-l-Jūzjānī, discepolo 

di Ibn Sīnā; vedi Serre Gođašte Ibn Sīnā, di Saºīdu-n-Nafīsī, p. 3. 

 129) Riferimento a S. C., L, 16. 

 130) Uşūlu-l-Kāfī, v. I, p. 20, ĥ.14. 

 131) S. C., II, 31.  

 132) A somiglianza di quanto è stato detto da Şadru-l-Muta'allihīn:"Non vi 

fosse stato l'Amore, non vi sarebbero stati il cielo, le terre, il mare", Se 

Risāle, p. 129. 

 133) A-t-Taºlīqaħ, 23. 

 134) ºuyūnu aķbāru-r-Riďā, la pace su di lui, v. I, p. 204, ĥ. 22. 

 135) Biĥāru-l-Anwār, v. XV, p. 15, ĥ. 19.; v. XXV, p. 22, ĥ. 38; Asrāru-š-

Šarīºaħ wa Aţwāru-ţ-Ţarīqaħ wa Anwāru-l-Ĥaqīqaħ, p. 94. 

 136) Šarafu-d-Dīn, p. 171. 

 137) Uşūlu-l-Kāfī, v. I, p. 282, ĥ. 4. 

 138) Detto così riportato nel Kalamātun Maknūnaħ dall'Inviato 

d'Iddio:"(Iddio) suscitò Alì con ogni Nunzio in segreto, e con me 

apertamente", p. 167. 

 139) Al Iºtiqādāt, p. 64. 

 140) Uşūlu-l-Kāfī, v. I, p. 132, ĥ. 6. 

 141) Marãtu-l-ºuqūl, v. II, p. 80, aggiunta al sesto ĥ. 

 142) A-t-Taºlīqaħ, 18. 

 143) A-t-Taºlīqaħ, 98. 

 144) Uşūlu-l- Kāfī, v. I, p. 117, ĥ. 8. 

 145) Ci è stato tramandato che il Condottiero dei Credenti, la pace su di lui, 

disse:"Vidi il Ķiďr, la pace su di lui, in sogno, prima d'una notte di 

plenilunio, e gli chiesi:"Insegnami qualcosa che mi protegga dai nemici". 

Rispose:"Di':O Egli, o Colui Che non c'è egli altri che Lui". Quando mi 

svegliai, lo raccontai all'Inviato d'Iddio, benedica Egli lui e la sua Famiglia, 

che mi disse:"Alì, ti ha insegnato il nome massimo". E fu sulla mia lingua in 

un giorno di plenilunio". A-t-Tawĥīd, p. 89., ĥ. 2. 

 146) A-t-Taºlīqaħ, 100. 

 147) A-t-Taºlīqaħ, 161. 

 148) A-t-Taºlīqaħ, 16. 

 149) S. C., XIII, 2. 

 150) Majmūºatu-r-Rsā'il, p. 307. 

 151) Il verso, nella ristampa di Nikolson, suona come segue:"Bisogna 

vedere la causa, fa' un buco-perché il velo venga arso sino alla radice", 

Maŧnawī di Maulawī Rūmī, v. III, p. 100, verso 1552. 

 152) A-t-Taºliqaīħ, 106. 

 153) A-r-Risālatu fī-l-Taĥqīqi-l-Asfāri-l-Arbaºaħ, p. 394. 



 102 

 154) A-t-Taºlīqaħ,49. 

 155) A-t-Taºlīqaħ, 34. 

  

        

                                                                                                                            

                                                                                                                         

                                                                                                                           

                                                                                                                        

                                                                                                                                  

                                                                                                                             

                                                                                                                             

                                                                                                                         

                                                                                                                             

                                                                                                                           

                                                                                                                                  

                                                                                                                      

Note del traduttore 
 

 a) Vedi Sacro Corano, LIII, 14.                                                                         

 b) Riferimento questo al celeberrimo Hadīŧu-ŧ-Ŧaqalayn, la narrazione dei 

due carichi, che sono, al di là di ogni interpretazione fuorviante ed arbitraria, 

il Corano e la Famiglia del Nunzio divino, da lui lasciati in pegno alla 

comunità dei credenti, acciocché attenendovisi essa non abbia a cadere in 

fallo.                                                                                           

 c) Il termine "dominio" è la nostra tradizione di "mulk", alla lettera, in 

arabo, "regno", "dominio", "possesso". Nel mentre abbiamo tradotto i 

termini "malakūt", e "jabarūt" con due vocaboli, "dominazioni", e "potestà", 

che abbiamo tratto dall'angelologia cristiana, ad indicare qui un rapporto e 

immediato, ed ulteriore e mediato, quantunque in entrambi i casi 

trascendente, col mondo corporeo ed immaginale, sia pur tenendo conto 

della trascendenza ulteriore, esemplificata dai vari livelli delle 

determinatezze fisse, vale a dire dagli ordini dei vari livelli immateriali, non 

individuati, e del loro succedersi secondo una sequela di gradi, differenti 

nella loro molteplicità per la variazione di un’unità numerica, alla quale 

pone fine, determinandoli e fissandoli, in quanto è la sola a conoscerne e 

stabilirne il novero della profusione, l'atto libero della volontà divina.                                                                                                

 d) Jibt è una divinità meccana preislamica. Ţāġūt è un termine che compare 

più volte nel Sacro Corano, ivi adoperato per personificare i simulacri fallaci 



 103 

dei poteri luciferini e delle blandizie fuorvianti di questo nostro basso 

mondo, oltre che delle sue continuazioni immaginali inferiori e superiori.                                                                                                 

 e) La cosiddetta "Teologia" di Aristotele, detta in Arabo "Uŧūlūjiyā", è 

invece da attribuirsi a Plotino, caposcuola del Neoplatonismo, delle cui 

Enneadi (insieme di nove trattati da ascriversi a ciascun libro) comprende i 

libri quarto, quinto e sesto. Vedi a questo proposito, nello "Ădābe Namāz 

dell'Imam Ķomeynī, Tehran , 1372, a p. 303, la nota  513.  Vedi anche la 

menzione che ne viene fatta, associandola ad altri testi arabi di origine 

ellenica, alla p. XI della prefazione al II tomo, Oxford 1977, ed a p. VI della 

prefazione al III tomo, Oxford 1982, delle opere di Plotino della Biblioteca 

Oxoniensis, della Oxford University Press. Con la medesima attribuzione, la 

Theologia è citata più volte anche da Mollā Şadrā. È rimarchevole, a questo 

medesimo riguardo, com'è che Aristotele sia pervenuto al mondo islamico 

come trasfigurato dalle dottrine sapienziali neoplatoniche.  

 f) Riferimento a S. C, VII, 143.                                                        

 g) In Arabo, "fa" 

 h) Si veda l'opera dallo stesso nome di Mollā Şadra citata alle note 13, 26 

79, 80. 

 

 

    



 104 

                                                                                      

Tabella delle translitterazioni   

                                                                                            
Vocali lunghe ā,ī,ū,                                                                          

  b  ب

 t ت

  ŧ ث

 j ج

 ĥ ح

 ķ خ

  d د

 đ ذ

     r ر

 z ز

 s س

 š ش

 ş ص

 ď(Ď) ض

 ţ ط

 ż ظ

 º ع

 ġ غ

 f ف

 q  ق

 k ک

 l ل

 m م

 n ن

 h ه

 w و



 105 

 y ی

 '  ء

                                                                                               ħ ة

 ã  آ
 


