Misbah al-Hidayah

llal-Khilafah wal-Wilayah

Imam Khomeini

Tradotto da

Roberto (Ruhollah) Arcadi

www.islamic-sources.com



Premessa

Dopo la traduzione del magistrale trattato dell’Imam Komeyni sul segreto
della preghiera, abbiamo il piacere e 1’onore di presentare al pubblico
italiano quella, direttamente dall’originale arabo, della sua preziosa Fiaccola
della Guida all’Intimita ed alla Luogotenenza Divine, la quale si occupa del
significato trascendente di queste due ultime realta e nozioni, senza
prescindere dall’attuarsene effettuale, ed ai vari livelli dell’esistenza.
Nozioni queste della massima importanza, perché esse danno ragione non
solo della guida della comunita, ma anche della sostanza attuativa superna
dei vari livelli della realta.

Questo secondo un’accezione del termine arabo “Cirfan”, che abbiamo quivi
tradotto, al fin di evitare incresciosi fraintendimenti occultistici, con
“conoscenza”, qui nella sua accezione dottrinale, e non operativa, che la
distingue e dal suo rapporto con i vari livelli subordinati inferiori, in arabo
“hikmah”, e dalla mera assunzione umana di questi medesimi livelli, la
cosiddetta “filosofia”, vale a dire, il pensiero argomentativo e discorsivo
umano.

Pensiero discorsivo dal quale peraltro non e dato a chicchessia di fare a
meno, di la da certi ingiustificati furori propri ad un becero letteralismo
limitativo, e che inoltre, nella sua accezione superiore, vale a dire, nella sua
veste argomentativa, sia pure in senso generale, laddove esso non abbia a
pretendere di prescindere dai suoi principi attuativi, assoluti e relativi che
siano, conserva pur sempre una sua imprescindibile validita al nostro livello
d’esistenza
Per quel che concerne le direttive alle quali ci siamo attenuti in questa
traduzione, rinviamo a quanto premesso a quella del Segreto della Preghiera,
quanto a note, traslitterazione, parentesi, aggiunte, citazioni, edizioni,
osservando che anche qui ci siamo limitati a tradurre le note strettamente
attinenti al testo, omettendo quelle estranee o superflue, specie per un lettore
occidentale. Anche qui abbiamo omesso la preziosa introduzione di Sayyid
Astyani, che ci ripromettiamo di far pubblicare a parte.

Ed anche qui abbiamo premesso una nostra introduzione d’indole generale
sulla funzione dell’°irfan, vale a dire, della conoscenza attuativa superna,
nella dottrina e nell’opera dell’lmam Komeyni. Ci auguriamo che questo
testo, foriero appunto dei livelli piu elevati di realta e conoscenza, possa



essere ben accetto ad un pubblico quale quello italiano, che ne viene
purtroppo sin troppo sovente fuorviato quanto alla natura autentica, o
facendosi trascinare su vie morte e fallaci, o restando come sospeso a livelli
generici privi d’attuazione e sbocchi reali.

Osservando che, a parte 1’accezione dottrinale, sia pure a suo modo
necessaria, ogni altra ulteriore esternazione del dominio della conoscenza
pura e della realta trascendente ad essa connessa, fatti salvi i segni rivelati e
creati, e le sue inerenze intrinseche, specialmente sotto il riguardo operativo,
con la costituzione di gruppi con pretese fattive, variamente articolati
all’esterno, ad altro non puo condurre, se non ad una sua o totale e parziale
falsificazione, fatta salva la sua eventuale persistente relativa validita
interiore.

E con queste premesse, che noi ci affidiamo in primo luogo all’ausilio
d’Iddio Altissimo, sia magnificato ed esaltato, implorandoNe il successo del
nostro conseguimento, ed in secondo luogo alla benevolenza del pubblico
dei lettori, che osiamo sperare vorra con essa ovviare ed emendare le nostre
omissioni, le nostre incomprensioni, ed i nostri errori, piu certi che eventuali,
apprezzando invece quel sia pur minimo profitto che essi potranno venire a
trarre dalla nostra modesta opera.

Roberto Ruhullah Arcadi, ricercatore presso la facolta di giurisprudenza
dell’universita statale di Siraz.

Mahbiibeh Mina in Arcadi, docente di giurisprudenza islamica e di diritto
civile presso la facolta di giurisprudenza dell’universita statale di Siraz,
Repubblica Islamica dell’Iran.



Avvertenza all’edizione informatica

Abbiamo qui il piacere, approfittando dell’onore resoci dall’ospitalita di
questo autorevole sito informatico [www.it.islamic-sources.com], di potere
presentare al pubblico italiano il testo originale della traduzione della
Misbah dell’Imam Komeyni, scevro da tutte quelle alterazioni incresciose,
inopportune, e per lo piu errate, che hanno indebitamente bruttato la
versione, che é stata da poco data alle stampe in Italia. Che il traduttore, oltre
a non riconoscere per sua, neppure considera corrispondente al testo
originale, che é stato reiteratamente travisato.

Il fatto e che la nostra traduzione, certo non scevra da errori, dei quali ci
assumiamo la piena responsabilita, e stata il frutto di oltre quattro anni di
fatiche e di continue e rielaborazioni, che non possono certo essere messe in
non cale da travisamenti od interpolazioni arbitrarie. Cogliendo qui
I’occasione per biasimare il comportamento di taluni centri a cio preposti,
che arbitrariamente mettono il testo originale, anche al di la di ogni
permesso, talora contro le clausole contrattuali, nelle mani di personaggi
sovente non qualificati.

I quali finiscono per lo piu con lo sconciarlo, senza che al traduttore sia dato
di dire la sua su quelle modifiche per lo piu ingiustificate. Questa nostra
protesta formale valga a scanso di ulteriori fraintendimenti ed interventi non
autorizzati, quanto sia a nostre, sia ad altrui opere, cogliendo qui I’occasione
per ringraziare questo sito ragguardevole per 1’ospitalita e la possibilita
concesseci. Ribadendo di non riconoscere per nostra I’edizione cartacea al
momento circolante in Italia.

Edizione non corrispondente all’originale, contenendo essa vari errori anche
assal gravi, nel fare presente che ogni nostro permesso verbale di
pubblicazione riguardava solamente un testo, il quale fosse stato solo
minimamente riveduto, non sconvolto, richiedendo ogni altro qualsivoglia
intervento non incidentale il nostro ineludibile permesso. Ritenendo in
questo di essere dalla parte e del testo originale dell’Imam, e dello stesso
diritto divino, che non consente a nessuno d’appropriarsi arbitrariamente ed
impunemente dell’opera altrui, sia dell’autore, sia del traduttore, per farne
scempio.






Introduzione

L'irfan nella vita e nell'opera dell'lmam Komeyni

Uno degli aspetti certo meno noti, ma indubbiamente il piu importante e
fondamentale nell'esistenza personale, nell'opera comunitaria, e nella
produzione intellettuale delllmam Komeyni, e certo quello cosiddetto
"irfanico".

La parola " irfan", in arabo, e l'infinito del verbo di | forma Carafa,
conoscere, sapere, con un senso di immediatezza, penetrazione, ed ampiezza
che lo contrappone ad °alima, infinito °ilm, con un significato piu esteso, ivi
compreso quello di conoscenza che comporta una mediazione, il che lo
avvicina alle scienze discorsive, argomentative, razionali, riferite
all'esperienza, o da essa astratte. Sotto questo riguardo, 1“irfan ¢ da
ricondursi alla nota suddivisione tra conoscenza presenziale e conoscenza
consequenziale, in persiano °elme hodari ed elme hosili, e pud quindi
essere compreso, pur senza esaurirlo, nel primo termine. In genere, nelle
lingue occidentali, il ricorso alla parola greca "gnosis", non fa che metterne
in risalto indirettamente, merce dell'uso di un termine poco usitato, lI'aspetto
soprasensibile, nascosto, interno (vale a dire, in senso letterale, esoterico).
Quel che vogliamo qui mettere in evidenza, &€ che una conoscenza siffatta,
lungi dall'avere un'indole ed un contenuto avventizi, e strettamente legata ai
livelli di perfezione della persona umana, ed in definitiva con essi
s'identifica. La conoscenza, in tutti i suoi aspetti e livelli, &€ funzione, atto
dell'intelligenza, o intelletto, in arabo °aqgl, quale che sia il suo strumento ed
il suo livello, a procedere dalla mediazione all'immediatezza. Possiamo
pertanto affermare, da un lato, che la conoscenza immediata e profonda, lo
°irfan, ¢ I'attuazione eminente dell'intelligenza, cosi come quest'ultima, a sua
volta, e l'aspetto centrale, eminente, essenziale, ed attuativo della persona
umana.

Lo Caqgl, dalla radice °agala, con il significato di afferrare, trattenere,
comprendere (e sotto un tale riguardo, il senso letterale latino di intelligere ci
sembra il piu vicino a quello arabo), da all'uomo la possibilita di accedere e
di identificarsi con i vari livelli della realta, se questi sono le radici, e non le
immagini dell'esistenza, in modo da trascendere il vuoto nominalismo della
ragione discorsiva, della quale danno anzi la meta e la destinazione
perfettiva. Ed & cosi che l'intelligenza & lo strumento per eccellenza
dell'adorazione d'lddio Altissimo, sia magnificato ed esaltato, che consente
di procacciarci il Giardino, che € o uno dei gradi, o I'insieme dei gradi del



conseguimento di questa adorazione, dal Giardino delle delizie, a quello
dell'incontro e dell'Unita, come recita una celebre narrazione imanica, sulla
base di una definizione apparentemente impropria ed indiretta, ma che da, ad
una piu attenta considerazione, il senso proprio della funzione perfettiva
centrale dell'intelligenza.

Nel Sacro Corano, cosi come nelle narrazioni, varie sono le radici, quali
fgh, °rf, fkr,°gl,°Im, variamente usate, e non indifferentemente, non in senso
pienamente univoco, a conferma delle differenti sfumature e livelli del
significato suddetto. Quel che piu importa sottolineare, a questo medesimo
riguardo, € che in tal senso lo °irfan si identifica con 1 gradi piu elevati dello
%aql, definendo cosi le stazioni superiori del perfezionamento umano.

Sono questi invero livelli interni quanto al nostro stato ordinario, vale a dire,
da un punto di vista relativo al nostro presente modo di conoscere. Lo °irfan
dunque, o gnosi, o conoscenza, che dir si voglia, e strettamente connesso al
grado di perfezione della persona umana, e della sua penetrazione della
realtd e dei suoi livelli. E questa penetrazione che costituisce pertanto il
senso eminente della Rivelazione, della narrazione profetica che ne € il
tramite, I'espressione e l'attuazione quanto a noi, e dell'adorazione, che ad
entrambe ci riconnette, e ce ne permette di percorrere i livelli d'ascesa.

E evidente, a questo medesimo riguardo, che i livelli interiori di
comprensione sono la chiave della realta stessa dell'intero universo creato.
L'ITmam Komeyni, per tornare a questo aspetto della sua personalita, lo
sottolinea piu volte nelle sue opere: la scorza esteriore della realta, e per
conseguenza, in senso eminente, della Rivelazione (in arabo tanzil, discesa),
del verbo profetico (naqgl, narrazione) e della servitu adorante (°ibadah), non
e che una copertura, chiave d'accesso ai livelli superiori dell'esistenza.,

Lo ®irfan é in tal senso il principio ed il destino dell'uomo e del mondo, e ad
esso Si pud avere accesso soltanto grazie alla purita dalle concrezioni
limitative che ne oscurano l'irradiarsi. E questo il duplice punto centrale
ripetutamente sottolineato e variamente sviluppato dall'lmam: il
riconoscimento dei livelli superiori del reale, e I'opera necessaria, elemento
preliminare, al loro conseguimento, l'opera di purificazione del se, della
nafs, dell'anima concupiscibile e passionale, acciocché questa non ne
pregiudichi, col suo vagare e con i suoi limiti, I'effusione creativa, riducendo
l'uomo ad una velleitaria concrezione opaca ed informe, nella quale sia
difficile riconoscere il trasparire della luce superna.

Abbiamo detto che questo duplice aspetto e centrale nella vita e nell'opera
dell'lmam. Ma bisogna dare rilievo, a questo medesimo riguardo, ad altri due
aspetti. Il primo e che questa non € certo una peculiarita dell'lmam, per
centrale che possa essere in lui. La cerchia della realizzazione conoscitiva ed



esistenziale non é certo ristretta ad una singola personalita, ma € uno dei
tratti distintivi del mondo sciita, che ha avuto, anche in questo nostro tempo,
molti "radicati nella conoscenza”, come recita il Sacro Corano, che ne
costituiscono, nell'eta dell'occultamento dell'lmam Mahdi, il cuore tangibile,
sovente segreto, la sua stessa garanzia d'esistenza, cosi come dell'intero
universo creato, nel Divino Cospetto, ed in quello della Sua ostensione
vicaria assoluta, appunto il Mahdi, che Iddio Altissimo voglia affrettarcene
la gioia. Sempre ricordando che sono soltanto i XIV Purissimi, e nel nostro
tempo, I'lmam Occulto, la pace su di loro, gli esemplari supremi di questa
perfezione.

In secondo luogo, occorre sottolineare e comprendere che questa sorta
eminente di conoscenza non si riduce ad un mero discorso dottrinale, non e
questione di parole, ma si fonda sull'aspetto piu profondo ed elevato della
persona umana, al livello al quale essa é giunta di volta in volta ad attuarsi.
Cio non significa certo che anche I'esposizione e I'elaborazione dottrinale
non debbano avervi una loro parte. Ma il fatto e che questa non é certo
questione di parole, ma bensi di purificazione e compimento, vale a dire
d'espansione ed elevazione della persona umana. L'esposizione dottrinale
puo avere un ruolo come orientamento preliminare, e come scorta lungo la
via, a scanso d'errori e d'equivoci, del che fanno appunto fede le stesse opere
dell'lmam. Ma qui si tratta piuttosto di un'opera, o piuttosto, di atto, nel
senso dell'attualita che porta al compimento esistenziale di un‘essenza.

Nel linguaggio delle genti della conoscenza, si tratta del seyr o suliik, vale a
dire, viaggio, cammino, e condotta, procedimento, cammino pieno
d'impedimenti, prima della sua meta indefettibile, che necessita, come tutti
gli atti della persona umana, di una guida largita da Iddio Altissimo, che
sono i XIV Purissimi, la pace su di loro, e nel tempo della loro evidenza
sensibile, e nel tempo, che é il nostro, dell'occultamento. A loro spetta
indicare la via, a cominciare da chi abbia un contatto, di vario ordine, in
ragione del suo compimento esistenziale, ed in primo luogo, un contatto
immediato con I'lmam del nostro tempo, la pace su di lui, contatto occulto,
come egli stesso & occulto. Non é quindi certo qui questione di
raggruppamenti esteriori che s'arroghino e proclamino il loro ruolo in tal
senso: di la dai primi livelli, il tragitto e nascosto quanto a noi, e nel nostro
tempo anche la Guida, anzi, le guide in senso stretto, sono occulte.

Cio non toglie, come dicevamo, la necessita anche di una funzione esterna
imprescindibile, e d'ordine comunitario, e d'ordine personale, quanto a quelli
il cui compimento, sino ad un certo livello, puo tralucere anche all'esterno,
oltre naturalmente a quelle conoscenze dottrinali d'ordine generale che,
inquadrando la materia, le danno in senso lato anche l'orientamento generale.



Ed é molto importante, a questo medesimo riguardo, dare rilievo ad un
aspetto ulteriore, anch'esso centrale nella vita e nell'opera dell'lmam.

Il fatto & che, in un modo o perspicuo o nascosto, il compimento della
persona umana sulla via dell'Intimita Divina non e qualcosa di scisso ed
astratto, che non abbia nessuna conseguenza nell'ordine concreto ed
effettuale della vita ordinaria. E questo avviene in due modi. In primo luogo,
in quello generale dell'ostensione della profusione divina in tutte le creature,
per il tramite delle genti della conoscenza, che ne sono appunto il tramite, a
procedere dal culmine intermediario per eccellenza dell'Intimita Vicaria. E
dall'altro canto, questa profusione si estrinseca di per sé, in una guisa
eminente, nella rettificazione personale, ed in quella collettiva propria alla
comunita dei credenti, che va riformata, ed in tal senso, guidata a battersi
contro le forze del dissolvimento e del tralignamento.

E questo l'aspetto cosiddetto "rivoluzionario" (in arabo inqilab,
rivolgimento, rovesciamento), vale a dire, di negazione della negazione,
proprio alla conoscenza realizzatrice. In una celebre invocazione delle Genti
della Guida, la pace su di loro, ci si rivolge a Iddio Altissimo, sia
magnificato ed esaltato, come a colui che rivolge (in arabo, mugallib) i
cuori. Se avevano detto che 1'mam Komeyni ¢ uno dei grandi tra quelle
genti della conoscenza in cui si estrinseca, anche al giorno d'oggi, la
centralita spirituale del mondo sciita, € anche vero che a lui e toccato in
particolare I'onore e l'onere di guidare la comunita dei credenti in questo
nostro tempo di tenebra, di colpire al cuore i poteri satanici che ne usurpano
la guida, e di innalzare in faccia al mondo intero il vessillo della vera fede.

E questa, dicevamo, una delle conseguenze dell'innalzamento esistenziale
proprio a chi segue la via della conoscenza realizzatrice, perché i vari aspetti
della realta sono inscindibilmente legati, e tutti procedono da questo loro
cuore e culmine, dal quale non possono che velleitariamente separarsi. La
lotta contro l'ingiustizia e I'oppressione, contro I'empieta e la miscredenza, e
volta contro i poteri esterni, mondani e satanici, che sono il frutto dei
conculcamenti interiori, essendo la lotta contro questi ultimi una premessa
dalla quale quella contro i primi discende senza soluzione di continuita,
checché ne pensino i sedicenti "interioristi".

E non porta a nulla che da piu di mille anni si sarebbe taciuto a questo
medesimo riguardo. Le vie personali sono sempre possibili, e sono
innumerevoli, come recita una celebre narrazione. Ma il fatto e che, oltre ad
essere iscritte entro limiti inequivocabili, che le distinguono da quelle che
conducono a tutt'altro, opposto risultato, non si escludono tra loro, e pertanto
non escludono quel compimento esteriore che procede al nostro livello dai
penetrali reconditi dei fastigi dell'esistenza.



10

E che anzi tutto questo si sia attuato proprio in questo nostro tempo, non fa
altro che preconizzare I'opera rettificatrice universale di cui sara vessillifera
l'ultima Guida dei Credenti, oggi occulta, quasi che la sua prossimita,
Immagine concreta di quella divina, abbia ad estrinsecarsi per il tramite della
via della conoscenza, e del compimento di taluni a cid preposti. E questo
I'argomento centrale della Wilayah, dalla radice araba waliya, che significa
vicinanza contiguita, intimita, a sottolineare la doppia continuita del tramite
della profusione e della realizzazione, e nei confronti della Luce Suprema, e
nei confronti di quell'umanita che gli spetta di condurre, a procedere da
quella ordinaria.

L'Imam ha messo piu volte in rilievo nelle sue opere questo punto centrale.
La Wilayah ¢ espressione ad extra della divinita stessa, e sotto questo
riguardo essa comprende e discevera tutti gli aspetti dell'esistenza ed é la
premessa, il principio, la garanzia, il mezzo, ed il fine dell'innalzamento
dell'uomo e del suo mondo, ed in generale, dei mondi. L'Imam ha esposto
nelle sue opere questa funzione e realta centrale, che é il destino di noi tutti,
e sulla via del compimento personale, e su quella dell'emendamento della
comunita, che avra effetto sul mondo intero, in tutti i suoi aspetti.

Non vi e soluzione di continuita, di livello in livello, tra la guida della
comunita dei credenti, e la celsitudine della manifestazione divina, che verra
a rendersi perspicua, che lddio Altissimo voglia affrettarcene la gioia,
assumendo in sé quest'aspetto temporaneo di anticipazione minore. E
I'apparente cesura tra le due esposizioni, nelle opere dell'lmam, la cui
soluzione é implicita, sta ad indicare, a nostro avviso, che e prossimo il
tempo, che Iddio Altissimo voglia affrettarcelo, in cui questa lacuna
esteriore verra colmata anche all'esterno.

Di modo che la Guida del giurisperito (Welayate Faqih in persiano)
preconizzata dall'lmam, va ricondotta ancora una volta, direttamente o
indirettamente, all'elemento della conoscenza pura, a quelli che conoscono,
yafgahtina, come recita il Sacro Corano, a procedere dai livelli esteriori della
conoscenza. Onde questa medesima guida, presente e visibile, non abbia ad
essere altro che un'estrinsecazione ed un riflesso di quell'Intimita Divina che
da contenuto e significato alla realta stessa, nel suo senso eminente ed
esemplare, e di tutto quello che abbia ad effondersi per suo tramite, in primo
luogo del compimento personale dell'uomo, e di quello della sua dimensione
comunitaria.

Lo ripetiamo: quella che nelle opere dell'lmam appare come un'apparente
cesura tra il livello trascendente della wilayah, e quello della sua esteriorita
comunitaria, non fa che indicare che quella realta & il compimento ed il
nocciolo ancora occulto da cui questo secondo aspetto deriva



11

necessariamente, fondandosi su una perfezione che € universalita, di cui la
comunita non € che un‘articolazione ed un aspetto, una sorta di universalita
ridotta, che riconnette il singolo alla sua perfezione ed universalita maggiore
nelle celsitudini della prossimita ed Intimita Divina, e sotto questo
medesimo riguardo, lo riconnette alla Wilayah Assoluta per il tramite di
quella condizionata. Cio di nuovo a conferma dell'importanza centrale e
fondamentale dell'aspetto e del nocciolo irfanico, per quel che riguarda non
soltanto la vita e I'opera dell'lmam, ma innanzi tutto, per quel che concerne
I'articolarsi complessivo della realta creata attorno a quell'Intimita Divina
che costituisce il principio vicario, il tramite della vicenda dell'esistenza.
Aspetto questo, a nostro avviso, sinora alquanto negletto, trascurato nei
confronti dell'opera esteriore dell'lmam, certo piu appariscente, ma destinato
a farsi sempre piu perspicuo nel prossimo futuro, a Iddio piacendo, alla luce
di eventi che ne metteranno al piu presto in risalto la centralita e la necessita.
Allorquando l'occulto verra a rendersi palese in quanto presenza, e con cio
dara un senso nuovo e vero alla realta tutta, di la da ogni velleitaria cesura e
separazione. Sotto questo riguardo, l'opera dell'lmam e destinata a
manifestare sempre piu la sua importanza anticipatrice, di la da quegli
aspetti esterni certo importanti, ma non fondamentali.



Misbah al-Hidayah

llal-Khilafah wal-Wilayah

(Imam Khomeini)

12



13

Sia lode a Iddio, celato entro il velame dei nembi, coperto dall'arcano degli
attributi e dei nomi, il Recondito nascosto nella gloria della Sua maesta, il
Palese svelato grazie alla luce della Sua venusta, Che mercé della Sua
grandezza soverchiante si vela ai cuori degli Intimi, e grazie all'apparire del
Suo splendore si manifesta nei riflessi creati.

E la benedizione e la pace (d'lddio Altissimo siano) sul principio delle luci,
il confidente del Segreto dei segreti, immerso nell'Arcano della deita, colui
da cui si dileguano le determinazioni perverse, principio dei principi della
realta vicaria, spirito degli spiriti della funzione intima, celato nel velame
glorioso della celsitudine, temprato dalle mani della maesta e della bellezza;
quegli che disvela la summa dei segreti dell'Uno, palesando tutte le realta
divine, lo specchio il piu completo, il piu mirabile, il padre del discrimine,
Muhammad, (il piu lodato), benedica Iddio lui, e la sua Famiglia, i soli
sorgenti dal firmamento della luogotenenza ahmadica, della lode suprema; le
lune fulgenti che si levano dall'orizzonte dell'intimita (sublime) di Ali, la
pace su di lui, marchio della sua luogotenenza, quegli che s'erge col suo
rango nel mondo delle dominazioni e delle potesta, unito alla sua realta nella
presenza dell'Onnipotenza Divina, principio della pianta della beatitudine
suprema, realta dell'albero del limite (a), I'amico eccelso nel luogo
dell'intimita sublime, Maestro degli spirituali, e conferma e sostegno degli
Inviati, Ali, il Condottiero dei Credenti, su di lui la benedizione d'lddio, dei
Suoi Messi, e dei Suoi Inviati tutti.

Dunque, fiero d'adire a quegli che e stato suscitato a pro dei due mondi,
aggrappandomi al sostegno saldo dei due carichi (b), Sayyid Rahullah ,
figlio del sapiente ucciso, dice a Mustafa Miisawi Komeyni, che risiede nella
nobile Qom, che Iddio benefichi il loro stato, e conceda loro un buon esito:
"Mi sono invero compiaciuto d'esporti in questo opuscolo, con l'aiuto
d'lddio, Signore della guida dall'inizio alla fine, alcuni barlumi della realta
vicaria di Muhammad, che Iddio benedica lui e la sua Famiglia, ed una
qualche stilla dell'Intimita di Ali, su entrambi la sempiterna e perenne
benedizione vivificatrice; ed i modi del loro irrogarsi nel mondo dell'arcano
ed in quello dell'evidenza, ed il loro influsso sugli archi della discesa e
dell'ascesa; con un qualche accenno al balenio della stazione del Vaticinio, a
mo' di compendio, anzi di allusione al segreto, in una veste discorsiva; ed al
fatto che essa si propaga (e vige) nei mondi, continua, permanente, perenne,
sempiterna; (tutto questo) in due nicchie, in cui vi sono lampade splendenti e
luci fulgenti. T'esporremo quindi la realta dell'albero estremo, del quale
(frui) il nostro padre Adamo, su di lui la pace, col suo palesarsi, per via
d'accenno, (sempre) in veste discorsiva, conformemente a quanto appreso
mercé del tesoro della Rivelazione e dell'ispirazione, con le sedi della



14

conoscenza del Signore della maesta, ed i modi del retto esito, nel bel mezzo
delle notizie che intervengono a proposito delle discrepanze cagionate dal
sembiante, secondo i conseguimenti degli intimi della contemplazione, le
genti del cuore, depositarie delle Sue apprensioni, nell'albero splendente
donde si diramano i rami della fede. Quindi ti faremo dono della
conoscenza, che disvela il segreto procedente dai due archi dell'esistenza,
nelle due sequele della discesa e dell'ascesa, traendone il profitto che ne
deriva dai domini esistenziali, ripartiti in due ambiti di certezza.

Secondo convenienza, lo intitoliamo "Fiaccola della Guida alla
Luogotenenza ed all'Intimita”. E spero da lddio il buon esito, da Lui che é
invero il miglior ausilio, ed il migliore amico, invocando il soccorso dei Suoi
Intimi, i Puri, in questo nostro basso mondo e nell'al di la.

Nicchia Prima

Nella quale vengono esposti alcuni dei segreti della Luogotenenza di
Muhammad, (il piu lodato), benedica Iddio lui e la sua famiglia, e
dell'Intimita di Ali (I'eccelso), la pace su di lui, nella presenza intelligibile,
con alcuni esigui frammenti della stazione del Vaticinio, per via d'accenno
adduttivo, nel linguaggio degli intimi della conoscenza, tra i seguaci eletti
delle Genti dimoranti nella purita incontaminabile. Quivi sono alcune
fiaccole fulgenti, che alludono alle realta della certezza, donde traggono il
loro profitto le conoscenze fondate sulla fede.

Fiaccola Prima.

Sappi, tu che migri a Iddio col piede della conoscenza e della certezza,
ch'Egli conceda a te ed a noi (tutti) di morire lungo questa via del (trasparire)
dell'evidenza, facendo di te e di noi dei viandanti ben guidati, che la Deita
Arcana ed Una ¢ la Fenice peregrina celata nell'Occulto della Sua Ipseita, la
Realta nascosta dietro le cortine di luce ed i velami di tenebra, in seno ai
nembi, nella latenza dei penetrali, senza nome che competa loro nei mondi
della rimembranza sapienziale, scevri d'efficacia che ne delinei la Realta
della (Santissima) Purezza, senza vestigio alcuno; dalla quale sono recise le
speranze delle genti della conoscenza, venendo meno i passi dei viandanti
alla dimora della Sua Maesta, dal precinto della cui Santita (Purissima) sono
preclusi (pure) i cuori degli Intimi, dei Perfetti; laonde essa non e nota a
nessuno dei Nunzi (divini) e degli Inviati, non adorata da nessuno dei servi
(adoranti) e dei viandanti ben guidati, tanto ch'ebbe a dirNe il piu nobile dei
Vicari tutti:"Non t'abbiamo conosciuto con la conoscenza che ti spetta, e non
t'abbiamo adorato con I'adorazione che ti spetta"(1).

Ed é stato detto in lingua persiana;



15

"Alla Fenice nessuno puo dare la caccia, e non v'e trappola che possa
trattenerla-Perché alla trappola non ne resta giammai in mano altro che
vento"(2).

Il che é stato fissato nell'apprensione delle genti del cuore, tanto che (esse)
affermano:"L'incapacita di conoscere e la conoscenza estrema per le genti
del disvelamento"(3).

Fiaccola Seconda

Questa Realta recondita non la scorge vista alcuna, con violenza o mitezza,
senza che, quanto ai mondi dell'arcano o dell'evidenza, da parte degli
spirituali dimoranti nella presenza delle dominazioni (Vi) si volga intento
benevolo od iracondo, o dai Messi stabiliti nel mondo delle potesta; anzi
Essa, per la Sua stessa Essenza, non per il tramite d'alcunché, non e scrutata
nei nomi e nelle qualita, ne traspare in riflesso o figura; Arcano preservato
dal palesamento, coperto e non svelato dalla Sua sembianza, dal (Suo) velo
di luce, esso e interiorita assoluta, arcano che non € inizio di dirimersi.

Fiaccola Terza

Il grembo dell’Arcano che abbiamo riferito a questa realta recondita, non
corrisponde al palesamento delle Qualita nella stazione dell'unicita e della
presenza complessiva, né a quello che é I'interno dei nomi divini, che sono le
matrici dei Nomi della Realta. Perché sia il grembo delle qualita della
Santita (Purissima), sia l'interno dei nomi dominicali, I'uno e l'altro sono
irraggiamenti di quella Stazione, venendo entrambi dopo di quella Presenza.
Anzi, il considerar(La) merce della similitudine di siffatte qualita e siffatti
nomi, significa restringere al discorso al (mero) traslato. E della Realta dalla
quale ¢ interdetto dai cuori degli intimi ch'abbiano a riguardarla, com'é che
sarebbe possibile renderse(Ne) conto in virtu della comprensione discorsiva?
Bene e stato detto:"Non e forse che una veste intessuta di nove stoffe, - e
venti lettere sono incapaci della Sua celsitudine?"

"La favella e manchevole, e quegli che Ne discorre € muto, e colui che
porge ascolto & sordo”. Come fu detto in persiano:"lo, muto, ho sognato, ed
il mondo intero e sordo-lo sono incapace di favellarNe, ed il creato
d'ascoltarLo"(4).

Fiaccola Quarta

Questa Realta recondita non é riferibile al creato, col quale non ha
proporzione, senza che assolutamente vi sia tra questo e quella procedere
veruno, non dandosene giammai associazione. Quando giunge al tuo udito,
entro I'eloquio degli Intimi Perfetti, la ricusa del rapporto, con l'assenza di



16

associazione, nella diversita essenziale, € proprio a questo che si riconduce il
loro discorrere. Ed allorquando vieni ad ascoltare, dagli uomini della
conoscenza e del disvelamento, che il giudizio é proferito secondo la regola
del rapporto e della comunanza, essendone anzi tolta ogni differenza
alterativa, essi si riferiscono allora ad altro che non a quel livello dell'Unita
recondita. E te ne verranno molte conferme nella fiaccola apposita.

Fiaccola Quinta

Che il tuo passo si tenga lontano dai cavilli delle genti della favella, dai
loro raggiri putrescenti, e dalle fallacie dei pensatori pedanti, con le loro
frottole insulse. In effetti, la loro mercanzia non da nessun lucro nel mercato
della certezza, essendo i loro articoli di ben poco conto nella lizza dei
vincenti:"Lascia che si trastullino nelle loro beghe"(5). (Perché essi)
ricusano i segni d'lddio ed i Suoi nomi (6). A loro spetta il castigo della
lontananza dalla certezza della Realta, col fuoco dell'esclusione dalla
vicinanza degli approssimati. Li vedi pertanto rigettare il legame, accettando
la discrepanza tra le realta create, dalle quali escludono la Realta, senza
capire che tutto questo conduce a chiudere ed incatenare le mani del
maestoso:"Furono incatenate le loro mani, e furono maledetti per quello che
avevano detto”(7). Donde approdano (di converso) al confondere foriero
d'assimilazione, senza tenere i nessun conto la realta della purezza (e della
trascendenza) divina.

Ma le genti della conoscenza, (depositarie) del disvelamento, i viandanti che
procedono a lddio sulla Sua via, hanno due occhi: col destro mirano al
rapporto ed all'annientamento, anzi negano l'alterita e la molteplicita; mentre
con l'altro li negano, onde conseguono gli statuti della molteplicita, rendendo
ad ogni latore di diritto la realta del suo diritto; tanto che il loro passo non
recede dall'unita, sicché entrano nel novero di quanti attestano
I'incomparabilita (divina).

Fiaccola Sesta

| molti ragguagli pervenutici dalle Genti della Dimora della Purita, la pace
su di loro, accennano a quanto da noi rammentato. Nel cui novero, va
inclusa la narrazione dell'illustre raccolta del Kafi, riferita da °abdu-r-Rahim
Ibn °atik, tramite °abdu-1-Malik A°in, ad Abu °abdi-I-Lah, la pace su di lui,
che (vi) da la (seguente) risposta:
"Sappi, che Iddio abbia misericordia di te, che la retta via nell'attestazione
dell'Unita (divina), € quella merce della quale e disceso il Corano dalle
qualita d'lddio Altissimo. Escludi dunque da Lui la nullita e I'assimilazione:
non negare e non assimilare, Egli e Iddio, fisso ed essente..."(8).



17

E nella medesima (raccolta), & anche riportato da Hasan Ibn Sa’id, ch'egli
chiese ad Aba Jaf®ar secondo, la pace su di lui, "E lecito dire che Iddio &
qualcosa?”, al che egli rispose:"Si, ma astieniti dai due estremi: quello
dell'esclusione, e quello dell'assimilazione".

Fiaccola Settima

Le qualita ed i nomi (divini) anch'essi non sono da riferirsi a questa
stazione recondita, in ragione della (loro) molteplicita (,che ne e condizione)
della conoscenza, senza che ci si possa apprendere al profondersi che
promana dalla Sua presenza senza il tramite d'alcunché, sino al nome
massimo "lddio", in ragione d'una delle due stazioni (successive), che Ne e
quella della riunione dei nomi, e della summa d'ogni parte; vale a dire, che
quella é la stazione del Suo trasparire nel riflesso delle qualita e dei nomi,
essendovi tra questi e quella un velo di luce assoggettato all'essenza,
soverchiata che ne sia I'hecceita nell'lpseita Occulta, senza determinazioni o
qualificazioni. Questa stazione é altra da quella del nome massimo e del
sommo velo, essendo essa la santissima profusione scevra dalle magagne
della molteplicita e del palesamento, quantunque abbia ad ostendersi in
ragione della sua prima stazione, come te ne addiverra il ragguaglio, a Iddio
piacendo.

Fiaccola Ottava

Disvelato che ti sia il segreto, che questa Realta recondita € un termine
estremo, di la da che ne pervengano alla presenza le mani dei favellatori, non
esaurendone la profusione chiungue abbia a pretenderlo, senza che nessuno
dei nomi e delle qualita abbia a renderseLa sua, onde il suo segreto €
precluso ad ogni determinatezza, perché a nulla di quanto menzionato Ne e
consentito l'accesso ai Penetrali; (pur con tutto questo,) € nondimeno
inevitabile il palesamento spettante ai nomi, che li rende perspicui, onde
abbiano a palesarseNe i segreti dei tesori, mercé del Vicario divino occulto,
che Ne fa le veci nel palesamento dei nomi, riflettendoNe le luci in quei
riflessi, sicche addivenga a dischiuderNe le porte delle benedizioni,
disserrandoNe le fonti dei favori, sino all'alba del giorno eterno, e del
ricongiungimento del primo e dell'ultimo. Quel che Ne e proferito, € merce
della loquela recondita, che procede dai Penetrali dell'Arcano entro il velame
massimo della profusione santissima, nelle luci che lo ostendono nella veste
dei nomi e delle qualita, e nei panni delle determinazioni fisse), ond'é che
obbedito al Suo ordine, e la sua sentenza € eseguita.

Fiaccola Nona.



18

Questo Luogotenente divino, questa santa realta, che e il principio della
manifestazione, € inevitabile abbia un riguardo recondito nel verso
dell'lpseita Occulta, senza ch'Essa S'abbia giammai a manifestare sotto
questo rispetto; ed un (altro) riguardo nel verso dei nomi e delle qualita, in
virtu del quale s'irraggia in essi e se ne ostende nel riflesso, nella presenza
dell'unita complessiva.

Fiaccola Decima

Il primo profondersi dalla presenza della profusione santissima e della
Luogotenenza massima, € la presenza del nome massimo, ovverosia del
nome "Iddio", in ragione del livello della sua determinatezza, esaustivo
dell'insieme dei nomi e delle qualita, che s'esterna ulteriormente nel
complesso delle sembianze e dei segni. Ed in effetti, la prima
determinazione della Realta non soggetta a determinazione, € essa stessa
ogni determinatezza ed ogni palesamento. Nessuno dei nomi e delle qualita
si riconnette alla santissima profusione, se non per il tramite del nome
massimo, secondo l'ordine stabilito, perché gli € peculiare ogni riguardo
della sua stazione.

Fiaccola Undicesima

Il primo manifestarsi del nome massimo é la stazione della largizione e
dell'elezione essenziali, che sono tra i nomi complessivi, comprendenti tutti
gli altri nomi, di modo che la Sua largizione precede la Sua collera (10).
Dopo dei quali vengono i nomi di maesta, ciascuno secondo la sua stazione.

Fiaccola Dodicesima

Questa Luogotenenza é (ulteriormente) nel palesamento, nella profusione,
nella definizione, in ragione dei nomi e delle qualita, merceé delle qualita di
maesta e bellezza, per I'esaurirsi nella sua presenza vicaria delle
determinatezze nominali e qualitative, e per Il'annullamento d'ogni
effettualita nella Stazione del suo Arcano, senza che ve ne sia quanto ad
alcuna (,sotto questo riguardo,) né decreto né palesamento.

Fiaccola tredicesima

Questo Vicario divino si palesa nell'insieme dei riflessi nominali,
riverberandosene ivi le luci, in ragione del ricettacolo (in cui si rispecchia), e
della sua attitudine, propagandovisi siccome l'anima nelle (sue) potenze,
laonde se ne determina nelle determinatezze mercé del determinarsi della
realta non condizionata con quel che ad essa si mescola (sotto il riguardo
dell'inesistenza). Il modo di questo diffondersi e di questa penetrazione, la



19

realtd di questa efficacia e discesa, non sono noti se non all'eletta degli
Intimi e dei Perfetti, agli uomini di conoscenza eccelsi, che rendono
testimonianza del profondersi della profusione santa vigente nell'articolarsi
delle figure quidditative, con l'attestazione degna di fede, ed il gusto
peculiare alla conoscenza. La scala che conduce all'esemplare che s‘assimila
a siffatte conoscenze, anzi ad ogni realta, per il viandante che ne procede
sulla via, € la conoscenza di sé. A te sta di conseguirla, giacché essa € la
chiave delle chiavi, e la fiaccola delle fiaccole; perché chi conosce sé stesso,
conosce il suo Signore (11).

Fiaccola Quattordicesima

La prima molteplicita che ha luogo nella dimora dell'essere, & quella dei
nomi e delle qualita nella presenza intelligibile, e la stazione dell'unicita
complessiva, grazie all'ostendersi del Vicario divino nelle forme definite dei
nomi, e nel viluppo della veste della molteplicita, abbigliato che si sia
dell'abito delle qualita. Questa molteplicita & cominciamento dei
cominciamenti d'ogni molteplicita, che abbia luogo nella determinatezza, e
principio dei principi quanto alle differenze dei gradi esistenziali, nelle
rispettive dimore.

Fiaccola Quindicesima

Ogni nome, quanto pit vicino € nelle sue fattezze all'orizzonte della
profusione santissima, tanto piu completa € la sua identita, essendo piu
rilevante ed intenso il suo riguardo interiore, nel mentre i riguardi della
molteplicita sono in esso piu manchevoli, e lontani dal loro delinearsi. E
viceversa, quanto piu ne € distante dal cospetto, rigettato che ne sia dalla
stazione della prossimita, tanto piu vi si ostende la molteplicita, essendone
pit numerosi i riguardi dell'esternarsi. Ond'e che si disvela al cuore d'ognuno
di quelli che conoscono per via di disvelamento, venendolo a sapere ogni
viandante sulla via della conoscenza, il fatto che il nome massimo, esaustivo
del complesso dei nomi e degli attributi, in quanto ne comprende la
molteplicita, nel coglierne i tratti e le determinatezze, € piu vicino
all'orizzonte dell'ldentita. Essendo quell'inclusione merce dell'immunita
dalla molteplicita effettuata, ché anzi la sua realta & unita alla profusione
santissima, ed alla stazione dell'Occulto inficiato, in quanto la loro
differenza é frutto di mera considerazione, cosi come la differenza tra la
volonta e la profusione santa, col (loro) primo determinarsi, designato nel
linguaggio dei sapienti siccome I"'Intelletto Primo".

Fiaccola Sedicesima.



20

Ti potrebbe accadere, da quanto abbiamo affermato, che il livello del nome
massimo “lddio™ é il piu vicino, tra (quelli dei ) nomi, al mondo della
Santita, essendo la prima ostensione della profusione santissima, merce del
suo includere ogni nome e qualita; (potrebbe accaderti) di trarr(ne) la
conclusione, che i restanti nomi divini non siano comprensivi delle realta dei
nomi, per la loro manchevolezza nella sostanziazione delle rispettive
essenze. Questa € invero I'opinione di quanti, disconoscendo i nomi d'lddio,
si sono sviati a loro riguardo (12), velati come sono alle luci del Suo
Cospetto sublime. Perché anzi e grazie alla fede (foriera di certezza), che t'é
dato d'appurare, che ciascuno dei nomi ne comprende l'insieme,
includendone ogni realta, cosi come la loro essenza é unita all'Essenza
Santissima. Onde ciascuno € unito a ciascuno, essendo necessario che le
qualita si determinino assieme all'Essenza, sicché siano gli uni con gli altri.
Affermiamo dunque, che il tal nome di maesta, e quest'(altro) di bellezza, e
guegli che largisce”, e "quegli che elegge", e "colui che soverchia"”, e "colui
che coarta”, e in ragione di ciascun ostendersi grazie al quale si
contraddistingue, e di quel che accoglie al suo interno, ond'e¢ che di "colui
che elegge™, I'esterno ne ¢ I'elezione, mentre I'interno ne e la collera (,aspetto
della maesta). Laddove la bellezza e esternarsi che si cela nella maesta, e
viceversa per la maesta, onde il palese si cela nell'occulto, e I'occulto nel
palese, cosi come il primo e nell'ultimo, e l'ultimo nel primo.

Quanto invece al nome massimo "lddio", Signore dei nomi, e Signore dei
Signori, esso si fissa nella medieta dell'equipollenza, di cui e prerogativa la
somma barriera: la bellezza (, a questa medesima stregua), non s'assoggetta
la maesta, né la maesta la bellezza, giacché il manifesto non (vi) si prepone
all'occulto, né I'occulto al manifesto, in quanto che il palese € nell'occulto
stesso, e l'occulto nel palese stesso, essendo il primo l'ultimo di per se,
siccome l'ultimo e il primo di per sé. Sappilo, perché € (proprio) questa la
porta spaziosa che mena alla conoscenza.

Fiaccola Diciassettesima

Adesso che il sole del Reale ¢ sorto dal suo oriente, levata che si sia dal
Suo orizzonte la Realta stessa, in ragione del fatto che i riguardi della
"determinatezza", e dell™inclusione”, e del "contenente”, e del "contenuto”,
sono dovuti alla ristrettezza del considerare, ed alla mancanza peculiare
all'alludere; é a te che spetta, fratello spirituale, di comprendere, da quelle
locuzioni, e da questo considerare, i significati conoscitivi e le convenzioni
formali, oppure che tu abbia a scadere nel disconoscimento dei nomi, e nella
lontananza dal precinto della Sua Santita, e dalla stazione della Sua
beatitudine. Giacché invero le locuzioni ed i riguardi sono velami delle



21

realta e dei significati, che lI'uomo di conoscenza dominicale addiverra
inevitabilmente a lacerare, dopo d'esservisi imbattuto, scorgendo le realta
recondite mercé della luce del cuore, quantunque ne abbia bisogno della
molteplicita all'inizio del suo procedere, siccome i sensi esteriori faranno da
scala ai significati intelligibili, ed alle luci delle realta universali, ond'é che
possa conclamarsi dalle genti della sapienza:"Ecco, quegli che fu senso,
adesso é conoscenza™(13).

Fiaccola Diciottesima
Viandante del sentiero della Realta, volgi lo sguardo agli insigni versi della
fine dell'invocazione "Al Hasr", ponderandoli con occhio veggente. (Vi) si
dice d'lddio, sia benedetto ed esaltato:
"Egli é Iddio, non v'é dio se non Lui, conoscitore dell'occulto e del palese,
quegli che largisce ed elegge. Egli é Iddio, non v'e Iddio se non Lui, il re, il
santissimo, la pace, colui che da la certezza, colui che sovrintende, I'eccelso,
colui che coarta, l'augusto, sia esaltato al di la di quel che Gli associano. Egli
e lddio, il creatore, quegli che da forma e sostanza, a Lui spettano i nomi piu
belli, lo glorifica quel che e nei cieli ed in terra, Egli e I'eccelso, il
sapiente"(14).
Verbo autentico d'lddio, il sublime, I'immenso. Ed osserva com'e che Egli,
Ne sia esaltato I'Essere, ha stabilito l'unita tra la presenza divina e la Sua
Ipseita Arcana, in ragione dello svanirNe nell'Essenza, e del dileguarseNe
nell'Hecceita. Ond'é che Egli, sia esaltato il Suo Essere, ha stabilito che le
qualita di bellezza fossero unite con quelle di maesta, ed i nomi essenziali
con quelli attributivi e con quelli delle efficienze, nella sequenza stabilita, e
con I'Essenza Una. E v'é quivi un accenno sottile a quel che avevamo
premesso, quanto a quegli che "presta ascolto, e rende testimonianza"(15).

Fiaccola Diciannovesima

Dice il nobile Maestro, ed uomo di conoscenza compiuto, Al Qadi-s-
Sa°idu-s-Sarifu-1-Qumi, che lddio sia soddisfatto di lui, nel suo Al
Bawariqu-I-Malakatiyyah:

“Quel che si fa palese alle genti del gusto piu perfetto, e della fonte piu
doviziosa, e che "lddio", € nome comprensivo dell'insieme delle realta dei
nomi divini. (Con cio) non intendo che gli altri da lui non includano
(ciascuno) i nomi restanti, se non v'é dubbio, presso le genti del gusto, che
ciascun nome divino include I'insieme dei nomi divini, se invero ognuno ¢
qualificato dall'insieme delle qualita; vi sono nondimeno dei gradi, dei quali
uno é quello degli inservienti e subalterni, il secondo & quello dei Signori e



22

della Guide, il terzo quello del Re, il Sovrano. Il nome "Iddio" compete a
quest'ultimo livello, essendo a questa stregua che gli spetta la totalita” (16).

Fiaccola Ventesima

Non s'immagini vi sia contrasto tra quanto menzionato da quell'uomo di
conoscenza insigne, e quello che s'era detto da noi poc'anzi, in alcune delle
fiaccole precedenti. Se in effetti noi crediamo che taluni nomi siano preposti
ad altri, immediatamente, o per via di mediazione, com'era stato dianzi
accennato, cosi come pure che uno dei nomi é il Signore delle realta
spirituali (tutte), un altro € delle realta che appartengono al mondo delle
potesta, ed un altro delle forme mondane transeunti. Cosi come egli pure,
santifichi Iddio il suo segreto, crede nel procedimento, il cui modo avevamo
chiarito in precedenza, cioé nel fatto che nei nomi di bellezza si cela la
maesta, ed in quelli di maesta la bellezza, e che il distinguersi per il tramite i
nomi € in considerazione del palesamento, nel modo in cui ne aveva dato
lume il maestro Muhiyu-d-Din quanto ai nomi d'Essenza, di qualita, e
d'efficienza; siccome vi si allude nel detto del Nunzio (divino) (17):"Invero
il Giardino e attorniato dalle avversita, ed il Fuoco é attorniato dalle
passioni*(18). E la nostra Guida, e guida dei due mondi, il Condottiero dei
Credenti, su di lui la benedizione d'lddio e la Sua pace, ha accennato a cio
con sottigliezza nel suo detto:" Non ho visto nessuna cosa, senza aver Visto
Iddio prima di essa, dopo di essa, e con essa™, 0 "in essa", in alcune versioni
[Da quanto ho avuto modo di riscontrare in un opuscolo di uno dei sommi
Maestri, che Iddio sia soddisfatto di lui, questo detto e anche riferito
all'lmam Sadiq, la pace su di lui] (19). Ed invero il palesamento d'ogni cosa
nel nome massimo "Iddio", assieme alla distinzione d'ogni nome sottoposto
ad un nome, € in ragione del fatto che in ognuno si cela ogni nome ed ogni
realta.

Fiaccola Ventunesima

Saputo che tu abbia, in virtu della scienza della certezza immune da
ambiguita, e della conoscenza pura e perfetta, incontaminata dall'ignoranza,
che il molteplice addiviene nella presenza dell™unicita”, competendo il
livello della divinita (, del sommo nome "lIddio™) all'irradiarsi della
santissima profusione nelle forme dei nomi e degli attributi, col
riverberarseNe della luce nei loro riflessi: (quando cio sia), sappi dunque che
a questi nomi divini spettano due riguardi:

L'uno quanto a loro stessi, col loro definirsi, in ragione del quale si palesano
gli statuti della pluralita e dell'alterita, ai quali competono inerenze sotto il



23

rispetto della loro intelligibilita, ed effetti concernenti il comando creativo,
siccome te ne addiverranno i particolari, a lddio piacendo.

L'altro (riguardo) si riferisce alla presenza recondita inficiata, con la
stazione della profusione santissima che s'estingue nell'Essenza Una,
dileguandosi nei penetrali dell'lpseita. Sotto quest'ultimo rispetto, tutti i
nomo si dileguano nell'Essenza, (siccome) predio dell'Hacceita, sotto la
magnificenza dell'Uno, senza che abbiamo a moltiplicarsene l'ipseita o la
quiddita.

Fiaccola ventiduesima

Dopo d'essere addivenuto a quel che procede dalla miniera della sapienza, e
dalla dimora della conoscenza, negherai forse le qualita alla Presenza
Essenziale, e l'unicita dell'insieme dei (loro) riguardi, ben sapendo che
I'intendimento del ricusarli a quella Ipseita ed Unita Recondita, e che qualita
e nomi Ne sono soverchiati (dal Cospetto)? E visto che tu ne abbia
I'accadimento, che compete loro nella discesa della possanza (ricolma) di
sapienza da parte di un Eccelso Immenso, nel procedere (della sequela) della
Guide immacolate, la pace su di loro tutti; (visto che tu abbia tutto questo),
ebbene sappi che essi sono, in ragione del palesamento merce della
profusione santissima, nella presenza dell™unicita”, e nella stazione divina
onniesaustiva.

Fiaccola Ventitreesima

Invero dell'uomo di conoscenza poc'anzi menzionato, mi meraviglio di
come egli, seppur con l'altezza del suo rango ed il rigore del suo modo di
procedere, non abbia riguardato nella maniera debita siffatta stazione, che é
guella alla quale guardano i sommi uomini di conoscenza, tanto da negare al
Reale gli Attributi eterni, reputando che essi siano tutti da ricondursi ad un
significare negativo, ond'e che si e astenuto ad ogni costo dal definire
Attributi per I'Essenza. E mi meraviglio del suo giudizio, per cui la
comunione tra i nomi divini e quelli delle creature, e tra gli Attributi che
procedono dalla Realta, e quelli creati, sarebbe (meramente) verbale. E mi
stupisco oltremodo del suo modo di procedere nel primo dei suoi Bawariqu-
I-Malakitiyyah, per quel che concerne I'assunto, che cio che ¢ qualificato
avrebbe una forma, perche I'attributo piu esteso d'ogni limite di qualsivoglia
cosa, e la cui concezione e piu ovvia, e certo quello che compete a cio che é
pit eminente. La convalida di questo suo (presunto) segreto sarebbe il
detto:"Invero Iddio non é qualificato”(20). Il suo modo di procedere in
questa dissertazione, che Iddio santifichi il suo segreto, si contrappone a
quello a cui abbiamo dato credito nelle fiaccole precedenti, ovverosia



24

all'assunto che tutti quanti i nomi comprendono, ad ogni livello, I'insieme dei
nomi; ond'e che, comprendendo i nomi ogni realta, compete loro (anche) la
stazione dell'assolutezza, come per il nome "lddio", allo stesso modo che (,
sotto questo medesimo riguardo), per le loro ragioni costitutive, che sono
appunto le qualitd. E mia opinione, che il suo modo di procedere, sotto
questo medesimo rispetto, sia dovuto alla sua incapacita di sussumere
I'insieme dei ragguagli disponibili su questo argomento, ond'é che gli é
capitato, quel che gli e capitato.

Ma questo (nostro) compendio, destinato ad altro che ad una tale
discussione, non é certo il luogo per trattare nei particolari questi argomenti
sublimi; quel che qui si rende necessario, essendo d'appagarsi di riferire
questa sua opinione sulla determinatezza degli attributi dell'Essenza. Né io
sono in possesso, (a questo medesimo riguardo), se non di quello che egli ha
rammentato in questo suo discorso.

Fiaccola Ventiguattresima

Ha detto Qomi, nel terzo tomo del suo commento al libro del Tawhid del
nostro Maestro Sudiiq, che Iddio Altissimo sia soddisfatto d'entrambi, testo
esimio e prezioso, unico nel suo genere, nel capitolo che tratta dei nomi
d'lddio, e della differenza tra il loro significato, e quello dei nomi delle
creature:

"Il terzo livello consiste nel fatto che questi nomi, ovverosia le loro essenze,
si riconducono alla negazione delle loro manchevolezze. E rammentiamo
due punti, a questo medesimo riguardo. Il primo & che abbiamo chiarito, che
questi significati, che sono presso di noi, sono componenti dell'esistenza,
non avendo essi adito alla Presenza dell'Unita, Ne sia esaltato I'Essere. Ma
guantunque quelli di essi che sono presso lddio, sia glorificata la Sua
Maesta, siano confacentisi al senso degno del lustro della Sua gloria,
essendo(Ne) elementi (estinti) nell'Essere, nondimeno non v'é dubbio che
siano (anche) qualificazioni; perché l'attributo é (, a questa stregua), quello,
con cui la cosa & secondo una (sua) condizione; e tutto cio con cui una cosa e
secondo una (sua) condizione, necessariamente non € impossibile, che vi sia
altro da quella cosa; essendo tutto quello che non é il Principio primo, in
guanto é alcunché di stabilito, effetto d'lddio".

Poscia, (egli) volge ad altro il (suo) discorso, rammentando un serie di
riduzioni all'assurdo, tutte fondate su quelle (medesime premesse). Dopo di
che introduce un'altra prova, sul fondamento di alcune delle premesse della
precedente, affermando:

"Quelle che abbiamo (dianzi) rammentato, sono le prove razionali dei due
argomenti quivi menzionati, vale a dire, la comunanza verbale tra gli



25

Attributi del Creatore, e quelli delle creature; ed il fatto che gli Attributi
Essenziali si riconducano alla negazione delle manchevolezze. Quanto alle
narrazioni su questo riguardo, esse concordano, essendo quasi tutte nel
novero di quelle accertate(21).

Quanto al primo asserto, vale a dire, quello che stabilisce la corrispondenza
verbale tra gli Attributi del Creatore, e quelli del creato, viene rammentato
un argomento, dal titolo "Ho trovato le prove", il puntello delle cui premesse
e, che l'essenza si predica di quello, per cui la cosa e sé stessa, mentre
I'attributo di quello con cui la cosa € in un suo stato.

Fiaccola Venticinquesima

Le fiaccole precedenti, tolte che abbiano le tenebre dal cospetto del tuo
cuore, ti hanno insegnato quello che non sapevi del modo del determinarsi
dell'Essenza, delle qualita, e dei nomi. Tu hai appreso che gli attributi non
sono della stessa sorta degli stati e degli accidenti che sopravvengano (ad
alcunché). Consistendo invece essi dell'irraggiamento in virtu della
profusione santissima nella presenza dell'unicita, ond'(essa) abbia a palesarsi
appunto nell'inviluppo dei nomi e degli attributi, sicché la Realta dei nomi,
in ragione dell'interiorita della loro Essenza, viene ad essere la Realta
Arcana ed Assoluta. Nel ricondursi alla Quale, si comprende quel che
intende I'eloquio di questo grande uomo di conoscenza, che Iddio sia
soddisfatto di lui, quanto al fatto che il suo argomento si riferisce alle
controversie verbali ed alle discussioni fuorvianti, che sono mansione di
guanti si occupano dei vocaboli e delle loro derivazioni, con cui I'uomo di
conoscenza compiuto non ha molto a che fare, non addicendosi alla sua
indole d'indugiarvi (oltremodo). Questi sono velami della scienza divina, che
sbarrano la via che mena a Lui; quantunque quest'uomo di conoscenza abbia
dato di piglio (anche) a quello che non gli compete.

Qualcuno potrebbe obiettare: Tu, Maestro di conoscenza, che lddio ti ponga
ai livelli piu alti della beatitudine, tu sei quello che rifugge dalla comunanza
di significato tra il creato e la Realta, avendoNe stabilito la purita, affinché
fosse al riparo da ogni elemento d'assimilazione; ebbene, che cos'é che ti ha
indotto ad opinare che I'attributo & quello con cui la cosa € in un (suo) stato,
in qualsivoglia sede, ed in qualsivoglia essere? Prescindendo dal fatto che é
(solo) nel creato che le cose stanno cosi per gli attributi, non assolutamente,
perché e cosi nel dominio dei corpi e della materia. Forse che
quest'assimilazione di cui si tratta nelle narrazioni genuine (22), pervenuteci
dalle Genti della Dimora della Purezza Immacolata, su di loro la benedizione
d'lddio, anzi dal Libro nobilissimo, andrebbe negata (23)? E ne sei rifuggito,
al punto da negare quelle qualita, delle quali lddio Altissimo ha detto, di



26

quel che spetta loro: "A Iddio (appartengono) i nomi piu belli, invocatelo
con essi, e lasciate quelli che rigettano i Suoi nomi, verranno ricompensati
per quello che fanno" (24).

Ed ha detto I'Altissimo, sia esaltato il Suo Essere:"Di'": che invochiate lddio,
od invochiate il Benefico, comunque Lo invochiate, a Lui appartengono i
nomi piu belli" (25).

Giungerai forse ad affermare, che chi dei massimi sapienti e degli Intimi
eccelsi, lddio sia soddisfatto di loro, ha sostenuto la determinabilita degli
attributi della Santissima Essenza, lo avrebbe fatto nel senso del quale tu hai
fatto menzione? [Nella trentaduesima delle invocazioni di Sajjad, il Salterio
delle Genti di Muhammad, la pace su di loro, e detto: "Si perdono in Te gli
Attributi, e s'annullano innanzi a Te le qualita”. Osserva con umilta la
sottigliezza dell'esposizione, com'é che vengano stabilite le qualita, col
(loro) annullarsi nell'Essenza Una. Essendo questo I'estremo dell'indagine
delle genti della sapienza, e della visione degli intimi della conoscenza.
Nella loro favella, su di loro la pace, vi sono accenni cifrati ad un decimo dei
cui decimi non giungono le sottigliezze della scienza superna, senza che la
contemplazione delle genti dell'ardore abbia a conseguirne un granello di
senape. E da Lui la rinunzia a Lui.] Non & forse I'intento (loro) che nella
Realta dell'Essere, con la Sua Unita esaustiva, s'emendano le differenze, e
s'adunano i molteplici, merce dell'lpseita Identica complessiva, scevra dalla
taccia della molteplicita? La lingua dei sapienti che hanno percorso la via
d'lddio, s'@ espressa, a questo medesimo riguardo, a profitto di
quell'argomento immenso, la cui scienza & compresa nel novero delle piu
alte conoscenze divine, dicendo che la Semplicita della Realta & ogni cosa in
virtu dell'ldentita Divina complessiva (26). Gli uomini di conoscenza perfetti
hanno affermato che I'Essenza Una s'irradia mercé della profusione
santissima, vale a dire, della Luogotenenza massima, nella presenza
dell'unicita, palesandosi nella veste delle qualita e dei nomi, senza che vi sia
tra quello da cui procede, e quello a cui procede il palesamento, differenza
alcuna, se non in ragione del riguardare.

E questo basti, Non €& questa la sede per un'indagine su siffatte realta,
giacche questo opuscolo intende trattare d'altro. Ma ritorneremo
sull'argomento.

Fiaccola Ventiseiesima

Sappi dungue, amante spirituale, ti conceda Iddio il Suo compiacimento,
ponendo te e noi tra le genti della contemplazione dei Suoi Nomi e dei Suoi
Attributi, che questa Luogotenenza e uno dei massimi arcani divini, una
delle stazioni dominicali pitu eminenti, porta delle porte del palesamento e



27

dell'esistenza, chiave delle chiavi del recondito e del manifesto; e essa la
stazione della vicinanza, con la quale sono le chiavi del segreto, che non altri
che Lui conosce (27). Sua mercé s'ostendono i nomi dopo il loro
occultamento, ed appaiono le qualita dopo la loro latenza. E questo il sommo
velo, al cui cospetto ogni altro si dilegua, piccolo o grande, svanendo nella
sua presenza ogni dovizia e indigenza. E questo lo spazio infinito al di sopra
del Trono, nel quale non v'& né vuoto né pieno. E questa la sublimita del Suo
volto, che arde, tolti che (ne) siano i veli di luce e di tenebra, cio che
trascorre a lui (28). E sia esaltato Quegli la Cui potenza € somma, sublime il
Suo volto, eccelsa la Sua balia, santissimo e gloriosissimo, Signore dei cieli
dei nomi, e delle terre del creato.

Quale stranezza! Una nottola vorra lodare il Sole sorgente sui soli, ed un
camaleonte descriverNe il fulgido nitore soverchiante! E quale penna ed
eloquio piu inetti, che pochezza di lingua e di cuore! Di":" Se il mare fosse
inchiostro per il verbo del mio Signore, s'esaurirebbe il mare, prima che
s'esaurisse il verbo del mio Signore”(29). E com'é (che potrebbe essere
altrimenti,) col Principio del verbo e con I'Origine dei segni! Invero i mari
dell'essere, ed i calami del mondo occulto e di quello manifesto sono inetti a
descrivere uno solo dei Suoi chiarori. La Sua prova abbacina, ed immensa e
la Sua sovranita.

Fiaccola ventisettesima

Questa Luogotenenza é lo spirito della Luogotenenza Muhammadica,
benedica Iddio lui e la sua Famiglia immacolata, il suo Signore, suo
fondamento e principio, dalla quale ne scaturisce il principio Vicario nei
mondi tutti, riconducendovisi anzi il principio della Luogotenenza, del
Luogotenente, e della sua designazione. Essa si palesa, nella completezza del
palesamento, nella presenza del nome massimo "lddio", Signoria della realta
assoluta di Muhammad, benedica Iddio lui e la sua Famiglia, principio di
tutte le realta divine. Essa € il principio di (ogni ulteriore) Luogotenenza, che
ne e il palesamento, essendo anzi essa quel che procede a manifestarsi in
questa presenza, in virtu dell'unita di quello da cui procede, e quello a cui
procede il manifestarsi, com'é che v'allude nell'ispirazione divina, con
accenno sottile, I'Altissimo, col Suo dire:"Invero lo abbiamo fatto discendere
nella notte del destino™.

Il nostro Maestro ed uomo di conoscenza compiuto, Guida alle scienze
divine, Mirza Muhammad °ali Sahabadi Isfahani, che Iddio eterni i1 giorni
della sua benedizione, in uno dei primi consessi in cui fui onorato della sua
presenza, avendogli io chiesto del modo dell'ispirazione divina, nel corso
della sua esposizione, disse che la "ha" che compare nel suo dire "Lo (hu)



28

abbiamo fatto discendere nella notte del destino”, & accenno alla Realta
Recondita che discende nella dimora muhammadica, che € essa la realta
della "notte del destino".

Fiaccola Ventottesima

Forse, in seguito alle fiaccole trascorse, fulgide delle luci divine accese nel
tuo cuore, con l'infusione spirituale alitante nel tuo intimo, avrai conosciuto
la maniera del nesso tra questa Luogotenenza massima, ed i nomi piu belli, e
gli attributi sublimi, essendone il rapporto con essa, rapporto d'indigenza
(,quanto a quella identita superiore dell'essere), cosi come il rapporto di
quella con essi € d'irraggiamento e palesamento, perché in effetti alla realta
Arcana non compete palesamento di per sé stessa, senza che il Suo
palesamento possa prescindere da un riflesso in cui abbia a riverberarseNe il
fulgore. Ond'e che le determinatezze qualitative e nominali sono il riflesso in
cui si riverbera quella Luce Immensa, essendoNe il luogo del palesarsi.

Fiaccola Ventinovesima

Come le forme che si riflettono nelle immagini sensibili, si configurano
secondo la linea retta e la circonferenza, nel colorarsi di rosso, e di bianco, e
d'altro, opponendosi tra loro in ragione della loro torbidezza e purita,
guantungue cio non abbia luogo in quel che accede al limite della forma, ma
sia in ragione della differenza d'attitudine del riflesso; cosi pure, il riguardo
della Presenza Recondita e dell'lpseita del nembo, nel riverberarsi nel
riflesso dei nomi e delle qualita, ma senza venire individuato per la Sua
stessa Essenza, essendo di per Sé stesso scevro da palesamento, si determina
grazie alla determinatezza dei nomi e degli attributi, tingendosene del colore,
ed irraggiandovisi in ragione della loro purezza. Ond'é che vi si manifesta
secondo la loro attitudine, sicché Egli diventa cosi "Quegli che elegge™, ed &
"benefico” e "benevolo”, e "soverchiante", assieme a Quegli che diviene tale,
e cosi per gli altri attributi di maesta e di bellezza.

Fiaccola trentesima

| nomi e le qualita divine sono nella presenza dell'unicita, essendo essi il
luogo del manifestarsi di questa Realta Recondita, e della Luogotenenza
Divina, che li fa apparire. Essi Ne sono i veli di luce, ciascuno secondo il
suo grado, permanendo Essa (Realta), sia pur velata come v'e, nei nomi e
negli attributi, celatane sotto la cortina, onde viene contemplata mercé del
Suo stesso contemplare, palesandoSi in virtu del Suo stesso palesamento, sia
pure col Suo celarSene per essi, perché I'Assoluto e I'interno di cio che é
vincolato, dal quale viene velato. Cosi come la luce sensibile, per essere



29

palese sulle superfici, non e vista di per sé stessa, nella sua realta; e cosi
come lo specchio, per essere manifesto quanto alle forme in esso riflesse, ne
e pure velato, percheé la forma speculare, per essere (appunto) I'apparire dello
specchio, lo cela in sé, non essendone esso palese nella forma della
riflessione, per il fatto d'essere essa forma lo specchio nel suo manifestarsi
per suo tramite. Ed i nomi e gli attributi (divini) sono tra i veli di luce, a
proposito dei quali e stato detto:"Invero Iddio (si nasconde dietro)
settantamila veli di luce e di tenebra”(31). E vi sono quivi segreti, che non é
concesso di manifestare.

Fiaccola Trentunesima

Da quello che t'abbiamo riferito nelle fiaccole precedenti, ti é dato di
valutare i giudizi degli uomini di conoscenza compiuti, quanto
all'accertamento della realta del "nembo" che compare in una delle
narrazioni del Nunzio (divino), il quale, quando gli venne chiesto:"Dov'era il
nostro Signore prima che creasse il mondo?", ripose, benedica Iddio lui e la
sua Famiglia immacolata, secondo quello che c'é stato tramandato:"Era in un
nembo"(32).

| loro pareri, a questo medesimo, riguardo sono discrepanti.

S'e detto che si tratterebbe della Presenza dell™Unita", per la sua mancanza
di nessi con la conoscenza, essendo essa (racchiusa) entro il velo della
maesta.

E s'e detto trattarsi dell™'unicita”, della presenza dei nomi e delle qualita,
perché il nembo sarebbe (cosi) la caligine tenue che si frappone tra cielo e
terra, vale a dire, la presenza che s'estende tra il cielo dell'unita e la terra
della molteplicita (33).

Ma noi diciamo che é probabile la congettura, per cui la realta del "nembo"
sarebbe la presenza della profusione santissima e del Luogotenente
massimo, giacché e essa la realta alla cui stazione occulta non perviene
conoscenza alcuna, frapponendosi tra il livello dell'Unita Arcana e
dell'lpseita Recondita, e la presenza dell'unicita, nella quale ha luogo la
pluralita, quanta che sia.

E non I'abbiamo ascritta alla Realta Occulta, perché la domanda concerne il
"Signore”, non essendo (invece) quella realta qualificata, come hai avuto
modo d'apprendere da quanto € trascorso, E neppure (I'abbiamo attribuita)
all'unicita, perché questa € la stazione della molteplicita conoscibile.
Afferma Qiinawi, nella Miftahu-1-Gayb:

"Il nembo di cui fa menzione il Nunzio (divino), benedica Iddio lui e la sua
Famiglia, e la stazione della discesa dominicale, che viene suscitata dalla
Munificenza Essenziale, Largitrice dell'Arcano dell'lpseita, a velo



30

dell'Hecceitd Augusta. E in questo nembo, che si definisce il livello del
primo contatto, recondito e sempiterno, che dischiude la presenza dei nomi
divini, in ragione dei Riguardi Essenziali Eterni" (34).

Tutto cio, anche se considerato sotto vari riguardi, non fa che confermare
guanto da noi menzionato.

Fiaccola Trentaduesima

Compiuto che sia il palesamento del mondo dei nomi e delle qualita, con
I'accadimento della molteplicita nominale, quanta che sia, merce del
manifestarsene nell'inviluppo della profusione santissima, s‘aprono (dipoi) le
porte alle forme (ulteriori) dei nomi divini, presenza delle determinatezze
fisse nel prodursi intelligibile delle inerenze nominali nella presenza
dell'unicita, determinandosi ogni qualita con una forma, e comportando ogni
nome un'inerenza, merce della stazione della sua Essenza, (inerenza) che é
quella della mitezza e del soggiogamento, della bellezza e della maesta, della
semplicita e della composizione, della primalita e della finalita, dell'esterno e
dell'interno.

Fiaccola Trentatreesima

Il nome che per primo comporta tutto questo, e il nome massimo lddio,
Signore della determinatezza fissa di Muhammad, benedica Iddio lui e la sua
Famiglia, presenza della realta nominale esaustiva, esternantesi merce della
forma della determinatezza fissa muhammadica, nel prodursi del dominio
intelligibile. La qual cosa comporta il legame tra quello che procede, e
guello a cui procede il palesamento, tra lo spirito e lo stampo, tra l'interno e
I'esterno, essendo la determinatezza fissa dell'Uomo Perfetto il primo
prodursi nel dominio di dette forme, chiave delle chiavi dei segreti racchiusi
nei forzieri divini, dei tesori dominicali reconditi, mercé dell’Amore
Essenziale, nella presenza della divinita (del nome Massimo).

Fiaccola Trentaquattresima

Il manifestarsi delle restanti acclusioni nominali avviene nella presenza dei
nomi, per il tramite della determinatezza fissa umana, cosi come il
palesarsene dei principi dominicali & nella presenza nominale merce del loro
Signore, vale a dire, del nome massimo "lddio", al quale compete dunque
anche una Luogotenenza sul complesso delle (ulteriori determinatezze), la
cui efficacia s'estende ai vari loro livelli, affissandosene la discesa alle varie
stazioni. Essa se ne manifesta nelle forme, proceduta che ne sia alla realta,
dimorando nel loro ricettacolo. Ed il manifestarsi delle determinatezze
(ulteriori) ne consegue al manifestarsi, il tutto in virtu della sua stazione, in



31

ragione dell'includente e dell'incluso, della primalita e della finalita, secondo
quel che ne sanno le genti della conoscenza, al cui ragguaglio sono
insufficienti i libri, con tutte le loro pagine.

Fiaccola Trentacinquesima

E questa la presenza del giudizio divino e del decreto dominicale, nella
quale ogni realta si definisce grazie alla sua stazione, determinandosi ogni
attitudine ed ogni acquisto, per il tramite di quell'aspetto particolare che
compete alla profusione santissima con la presenza delle determinatezze
(fisse); le quali s'ostendono nella presenza intelligibile, definendosene
(inoltre) il palesamento (ulteriormente) determinato nel prodursi
dell'esteriorita, (nella quale) il manifestarsi nella determinatezza ¢ in ragione
dell'accadimento dei tempi e delle condizioni.

Fiaccola trentaseiesima

Spetta adesso a te, che lddio te ne conceda la grazia, grazie al beneficio del
Suo ausilio, comprendere (il senso di quella narrazione che compare nella
raccolta del Kafi, compilato dal Maestro dei narratori (di tradizioni), €
certezza dell'lslam, Muhammad Ibn Ya°qib Al Kulayni, che Iddio sia
soddisfatto di lui, nel capitolo "Al Bada", nel quale viene riportato, che e
stato tramandato da Abt Basir, che Abii °abdi-I-Lah, la pace su di lui, disse:
"Invero a lddio competono due scienze: una nascosta, e riposta, della quale
Egli soltanto depositario, e da questa & il cominciamento. Mentre v'é
un'(altra) scienza ch'Egli ha insegnato ai Suoi Messi, ai Suoi Inviati, ai Suoi
Nunzi, della quale anche noi siamo a conoscenza"(35). Verbo autentico
dell'Intimo d'lddio.

Invero la fonte dell™inizio™ e la presenza delle determinatezze, la quale
(presenza) non conosce altri che Lui. Ed i ragguagli sulle determinatezze
fisse che addivengono a ciascuno degli Intimi, in quanto Uomo Perfetto,
sono da scriversi alla scienza dominicale, di 1a da quella dei Nunzi (divini) e
degli Inviati, cosi com'e riportato a proposito della Scienza Recondita, della
quale conosce I'Arcano "quegli di cui Iddio s'@ compiaciuto(36). Ed ha
detto Abta Ja°far, su di lui la pace:"Per Iddio, Muhammad € quegli di cui s'e
compiaciuto (37).

IL "cominciamento™ e in ragione del prodursi delle determinatezze (dal
dominio supremo), non avendo esso luogo nel dominio superno, come hanno
avuto modo d'appurare le indagini dei sapienti, se non per il fatto che la sua
fonte & la presenza intellegibile (suprema). E quel che risulta dalle
considerazioni di taluni dei commentatori del Kaft (38), vale a dire, il fatto
che il "cominciamento™ non procederebbe da Lui, anzi neppure dalla prima



32

creatura, ma si produrrebbe soltanto nella seconda creazione, & asserto
conseguente all'ignoranza assoluta del mondo, derivante a sua volta dalla
loro incapacita giugulatoria. Perché si, non v'e nulla che osti al manifestarsi
(del cominciamento) nel senso menzionato da costoro, nel dominio della
seconda creazione; ma cionondimeno, il procedere che é da Lui (soltanto), e
procedere dal cominciamento, siccome t'é stato dato d'apprendere.

Fiaccola Trentasettesima

Da quelle conoscenze disvelate al tuo cuore merce dei ragguagli che te ne
sono stati dati nelle fiaccole precedenti, si palesa il segreto dei segreti del
"destino™. Invero si fanno a questo proposito discorsi che non ne danno
ragione, percorrendo le varie correnti (d'indagine) vie che non appagano. Ma
dalle Genti della Dimora della Purezza ci sono stati tramandati detti, che
contraddicono quello che costoro immaginano, ad onta del fatto che le
narrazioni dei Puri ne confutino gli orditi. Siccom'é nel Tawhid del nostro
maestro Sudiq (39), che Iddio sia soddisfatto di lui. [In questo libro e
riportato da Ali Ibn Misa-r-Rid’a, la pace su di lui, che I'Inviato d'lddio,
benedica Egli lui e la sua Famiglia, disse:"Invero Iddio, sia magnificato ed
esaltato, stabili i destini, e dispose gli assetti prima di Adamo [0 "del
mondo™]". Ma questo opuscolo non e riservato ad un'indagine siffatta; e
forse avremo buon esito nel riservarle un‘apposita dissertazione, a lddio
piacendo]. In esso Asbag Ibn Nubatah riferisce che il Condottiero dei
Credenti, su di lui la pace, ebbe a dire a proposito del destino:

"Ebbene, il destino e il segreto dei segreti d'lddio, e la cortina della sua
cortina, lo scrigno del Suo scrigno, esaltato nel Suo velo, sigillato col Suo
sigillo, precedente nella Sua Scienza; lddio ne ha tolto ai servi la
conoscenza, elevandolo al di sopra delle loro viste, oltre i limiti delle loro
intelligenze; giacché non Ne é stata loro concessa la Realta Dominicale, né
I'Onnipotenza Eterna, né I'Immensita Fulgente, né la Sublimita
incomparabile; giacché esso &€ un mare straripante, che appartiene soltanto a
Iddio Altissimo, la cui profondita e come la distanza tra il cielo e la terra, la
cui ampiezza e come la distanza tra I'Oriente e I'Occidente, nero come la piu
buia delle notti, dai molti viventi, dalle due vite: una volta si sublima, una
vota sprofonda; nel Suo fondo v'e un Sole sfolgorante, la Cui conoscenza
non compete se non a lddio, I'Uno, il Solo; e chi Gli volge lo sguardo,
contrasta Iddio, sia magnificato ed esaltato, nel Suo giudizio, contendendo
con Lui nella Sua Signoria, perché penetra entro Sua cortina ed entro Suo
Segreto, ond'e che incorre nella Sua collera, sicché sua dimora sara I'Inferno,
quale triste esito (40)!" Verbo autentico dell'Intimo d'lddio.



33

Per la vita dell’Amato! In questa narrazione, che scaturisce dal grembo della

conoscenza (superna), vi sono invero segreti, ad un decimo di un decimo dei
guali non pervengono le genti della conoscenza (stessa), per tacere delle
nostre viste corte e dei nostri pensieri fievoli! Cionondimeno, ecco qua una
retta testimonianza a pro dell'autenticita dei nostri (previi) discorsi, che ci &
sufficiente, ed una prova per molto di quello che t'abbiamo esposto, e di
quello che t'esporremo di seguito, a Iddio piacendo, che ci basta in quanto
tale. Renditene dunque conto, in virtu del tuo stesso discernimento. Ma
siamo oramai usciti fuori dai limiti imposti al nostro opuscolo, perche il
verbo del Diletto s'e trascinato dietro il nostro favellare, del che i fratelli
potranno senz'altro scusarci. Torniamo dunque al nostro (precedente)
proposito.

Fiaccola trentottesima

Sappi dunque che il rapporto tra la determinatezza fissa dell'Uomo Perfetto
e le restanti determinatezze, nella loro (stessa) presenza, € come quello tra il
nome massimo "lddio”, nella presenza dell'unicita, ed i restanti nomi, in
entrambi i suoi aspetti; vale a dire, I'aspetto recondito, a cui si fa riferimento
siccome alla "profusione santissima”, e quello del suo palesamento,
designato come il "nome massimo lddio", e la stazione della "divinita"”, e la
presenza dell™unicita”, ed il "tutto”. E siccome, in ragione della sua Realta
Occulta, non si ostende in un riflesso, né € comecchessia determinato,
laddove appare, grazie all'altro suo riguardo, in tutto I'insieme dei livelli
nominali, riverberando l'irradiarsi della sua luce nei suoi riflessi, onde il
palesamento dei restanti nomi ne consegue il manifestarsi; cosi la
determinatezza fissa dell'Uomo Perfetto, in virtu del riguardo complessivo
ed unitivo connesso alla presenza esaustiva, non si riflette nelle forme delle
determinatezze, essendo, sotto questo riguardo, occulta; nel mentre, sotto
I'altro suo rispetto, appare in esse, in ciascuna in ragione della sua attitudine
e del suo livello, e della purezza o torbidezza del riflesso.

Fiaccola Trentanovesima

Ha affermato Qaysari, nella premessa al suo commento al Fusasu-l-Hikam:
"Le quiddita sono le forme nominali universali, definite primariamente nella
presenza intelligibile. Queste forme promanano dall'Essenza Divina merce
della profusione santissima e dell'irraggiamento primario, grazie all’Amore
Essenziale, ed a quello che implicano le chiavi dell'Occulto, il Cui
palesamento e la cui compiutezza Egli ¢ il solo a conoscere. E la profusione
divina si suddivide nella "profusione santissima™, ed in quella "santa". Merce
della prima si producono le determinatezze fisse, con le loro attitudini



34

principiali intelligibili; mentre in virtu della seconda, si conseguono quelle
determinatezze nel loro esternarsi (individuo), con tutti i loro annessi, e quel
che ne consegue. Ed é (proprio) a questo che allude il Maestro, quando
dice:"Ed il capiente non procede se non dalla Profusione santissima™(41).

Fiaccola Quarantesima

Hai gia appreso dalle fiaccole precedenti, che l'irraggiamento primo merce
della profusione santissima € il palesamento grazie al nome massimo
"Iddio", nella presenza dell'unicita, prima che le determinatezze abbiano ad
essere tali e suscitino effetti.

Ma quanto invece alle determinatezze fisse, esse procedono mediante il
secondo irradiarsi della profusione santissima, che e quello della deita nella
presenza intelligibile. Mentre le chiavi dell'Occulto, che egli (lvi) soltanto
conosce, sono a quel livello, ovverosia esse sono i nomi e le qualita, che
derivano dalla presenza della "prossimita”.

Ma la profusione santissima non s'effonde senza intermediario nella
presenza delle determinatezze, ché anzi vi procede grazie al tramite del
nome "Iddio", col quale non e unita, se non in modo tale che gli aspetti ne
siano inevitabilmente scorti, siccome e stato detto in tutta correttezza dalle
genti della scienza superna: senza modalita, non v'e nessuna scienza.

E quello che ha detto il Sommo Maestro, che "Il capiente non procede se
non dalla santissima profusione” (42), € in considerazione della totalita che
procede (ulteriormente), non del fatto che le determinatezze si producano
(immediatamente) merce del primo irraggiamento. Questo, anche se quel che
dice questo commentatore, ha un suo riguardo di correttezza.

Fiaccola quarantunesima

La determinatezza fissa dell'Uomo Perfetto € il Luogotenente massimo
d'lddio nella manifestazione, in grazia del suo livello onnicomprensivo, cui €
dovuto il palesamento delle forme nominali nel dominio intelligibile. Ed
invero, il nome massimo, che in virtu della sua esaustione onnicomprensiva
e maesta e bellezza, arcano ed evidenza, non e possibile che s'irraggi, in
ragione della sua stazione complessiva, quanto ad alcuna delle
determinatezze, per lI'angustia e I'opacita del riflesso, e per I'ampiezze e la
purezza del riguardo (suo) che s'ostende, essendo inevitabile, da parte del
riflesso, una corrispondenza col riguardo che s'ostende, perché sia possibile
il riverberarsene della luce, onde abbia a palesarsi il mondo del decreto
divino. E se non vi fosse la determinatezza fissa umana, quanto a che cosa si
paleserebbe quale che sia di dette determinatezze fisse? Se non ve ne fosse
I'ostensione, quanto a che <cosa si manifesterebbe qualsivoglia



35

individuazione esteriore? Né si dischiuderebbero le porte della largizione
divina. E grazie alla determinatezza sempiterna umana che il primo si
congiunge con l'ultimo, e che l'ultimo si riconnette al primo, essendo essa
con tutte le determinatezze, siccome intimita costitutiva.

Fiaccola Quarantaduesima

Dipende da te, e soltanto a te, che Iddio ti preservi dall'inizio alla fine, sta
di seguire quello che appare ambiguo nell'eloquio dei viandanti della
conoscenza, e nei ragguagli degli Intimi, dei Puri, reputando che, quanto alla
presenza delle determinatezze e dei nomi, vi sia pluralita, o cambiamento, o
distacco, o riflettersi, o riflesso, o esistenza d'una cosa tra le altre, o
efficacia quanto ad uno dei nomi in una delle guise possibili, perché lddio e
ben al di sopra di (tutto) questo, per celsitudine ed immensita. Giacché
invero andarsene dietro alle ambiguita nei loro discorsi nulla ha che vedere
col perseguimento dei loro propositi, e con I'indagine che perviene alla realta
dei loro fini, in chi vi sia ben guidato, che tu vi sia ben guidato, comportando
l'uscita da quella guisa dell'attestazione dell'unita divina, che é il refrigerio
dell'occhio delle genti della conoscenza, e degli Intimi d'lddio, onde ci si
abbia a discostare (anche) dai Suoi nomi, centro dell'orientamento dei cuori
dei viandanti (spirituali) e degli uomini di conoscenza.

Fiaccola Quarantatreesima

Occorre adesso, a cagione di quel che prescrive la fratellanza nella fede,
che accenniamo all'insieme dei loro intendimenti.

Sappi dunqgue che I'Essenza Divina, essendo d'una completezza superiore
alla completezza, e d'una semplicita superiore alla semplicita, € tutte le cose
in una guisa semplice complessiva, scevra dall'aggregarsi delle molteplicita
esteriori, cosi come da immaginazioni e congetture, intellezioni (e raziocini),
essendo Essa tutte le cose, senza essere a cagione di nessuna di esse. E
questa la massima stabilita grazie agli splendori (manifestati) alle genti della
scienza superna, provata con gli argomenti del pensiero divino, svelata al
gusto delle genti del cuore, ed agli intimi della conoscenza, propugnata dai
versi coranici, e corroborata dalle narrazioni tramandateci.

Gli uomini di conoscenza perfetti, trovato che I'abbiano, tanto da
contemplarlo, e contemplato che I'abbiano col loro gusto, coniano per quel
che trovano (apposite) locuzioni, e foggiano per quello che contemplano
linguaggi (peculiari), per attrarre i cuori di quanti siano edotti nei confronti
del mondo del ricordo (pregno) di sapienza, ed a richiamo dei noncuranti, e
per risvegliare i dormienti, in virtu della completezza della loro benignita, e
della loro largizione per costoro; se cosi non fosse, le contemplazioni della



36

conoscenza, ed i gusti dell'essere non potrebbero essere manifestati secondo
la loro (stessa) realta; ond'e che i gerghi, e i vocaboli, e le locuzioni hanno,
per quanti (ne) vengano edotti, la loro guisa di correttezza, mentre invece per
I perfetti sono veli su veli.

Ti raccomando, fratello caro, di non pensar male degli uomini di
conoscenza, e dei depositari della scienza superna, che in molti sono
nell'eletta dei seguaci di Ali Ibn Abi Talib e dei suoi Figli puri, la pace su di
loro, onde tu abbia ad esserne distolto dalla via, separandoti da quanti
s'appigliano alla loro Intimita. Sta a te rinnegarli, oppure dare ascolto a quel
che e stato detto che spetta loro, ond'e che tu abbia a ritrovarti in quel che
sei.

E non é che ti sia dato d'avere nuove sulla realta dei loro intenti dalla mera
lettura dei loro libri, senza ricorrere ai depositari della loro loquela, giacché
invero ogni gente ha un suo linguaggio, ed ogni via una sua esposizione. E
non fosse per paura di dilungarmi, uscendo dall'intendimento originario,
avrei ricordato dei loro discorsi, quel che t'avrebbe procurato la certezza
guanto ai nostri asserti, appagandoti con quel che t'abbiamo esposto; ma una
siffatta, lunga digressione sarebbe estranea ai propositi di questo (nostro)
opuscolo. Ma torniamo (adesso) al nostro previo intento.

Fiaccola Quarantaquattresima

Questa Luogotenenza, della quale hai appreso la stazione, il potere, e la
dimora, ¢ la realta dell™Intimita”. Ed invero I'Intimita e I'accesso all'’Amato,
alla liberta, alla Signoria, il ritorno (a Lui), la Vicereggenza, con tutto quel
che & dovuto a questa realta, essendone i restanti livelli I'ombra ed il
barlume, giacché essa e la Signora dell'Intimita di Ali, la pace su di lui,
identica alla realta della Luogotenenza di Muhammad, benedica Iddio lui e
la sua Famiglia, nel prodursi del comando e del creato, siccome te ne
addiverra il ragguaglio, a Iddio piacendo.

Fiaccola Quarantacinquesima

La Realta della Luogotenenza e dell'Intimita, secondo la loro Stazione
Occulta, che non é contrassegnata da contrassegno, né qualificata da qualita,
non palesandosi in un riflesso, non ha neppure nessuna figura spirituale,
assolutamente. Ma in virtu della stazione del loro palesamento nelle forme
dei nomi e degli attributi, del riverberarsene della luce nei riflessi delle
designazioni, esse si manifestano in figure, i cui ambiti si includono gli uni
gli altri.

Perché, quanto ai globi divini e spirituali, le cose stanno al contrario di
quelli sensibili, perché quelli sensibili abbracciano i loro ambiti estendendosi



37

attorno ai propri centri, mentre in quelli spirituali e divini sono i centri ad
includerne I'estensione, ché anzi, sotto un certo rispetto, I'ambito in essi € il
centro stesso, essendo la differenza tra i globi divini e quelli spirituali, che i
primi sono pieni, mentre i secondi sono vuoti del vuoto della possibilita.
Ond'e che, essendo i centri divini pieni, la loro inclusione € mercé dei globi
divini (stessi), donde (procede) la discesa spirituale nella sua piu completa
totalita.

Fiaccola Quarantaseiesima

Non si supponga (dungue) che I'inclusione in quel globi sia come quella nei
globi sensibili, che sono gli uni all'interno degli altri, essendone le superfici
a contatto tra loro (o rinchiuse le une nelle altre). Perché questa €
un‘immaginazione ed un assunto erroneo. Esci dunque da questo carcere,
lasciando la dimora dei sensi e dell'immaginare, per elevarti al mondo
spirituale, onde tu abbia a sollevarti al di sopra di questi sepolcri, che
distruggono od opprimono chi vi é rinchiuso e vi dimora:
"Té giunto un sibilo dal pinnacolo del soglio-Non so che cos'é successo in
questa trappola”(43).

Fiaccola Quarantasettesima

In quello che c'é pervenuto dal Maestro sapiente dell'artificio, Aristotele,
compare l'asserto, che le realta semplici hanno figure di rotondita
(esistenzialmente) reale. L'argomento addotto a questo medesimo riguardo
dall'uomo di conoscenza insigne Qad1 Sa’id Qomi (44), che Iddio sia
soddisfatto di lui, nel suo Bawariqu-l-Malakiitiyyah, ¢ il seguente:
"Le realta semplici, siano esse oppure non siano intellettive, comportano per
essenza circolarita (esistenzialmente) reali, in ragione dell'ampiezza e
dell'angustia del loro livello, agendo ciascheduna a suo modo. Questo
(avviene), perché il loro rapporto con quel che le trapassa, essendo nel loro
(stesso) ambito, non vi s‘oppone, merce d'un riguardo trasposto oltre un
riguardo (equipollente del livello del procedere). Se (esse) dungque non
fossero circolari, vi sarebbe di conseguenza rapporto di contrapposizione
(d'ambiti ad un medesimo livello esistenziale), il che é di fatto
impossibile"(45).

La qual cosa funga da scala alla comprensione delle realta che competono ali
nomi divini, sebbene ne sia stabilita la differenza, siccome t'avevamo gia
accennato.

E I'esemplare di quello a cui avevamo accennato, appartiene ai depositari
dei segreti (superni). Spetta dunque a te strapparne le cortine nell'altrui
cospetto.



38

Fiaccola Quarantottesima

Invero I'’Annunzio reale e assoluto € I'estrinsecarsi di quel che € nei
Penetrali dell’Arcano nella presenza dell'unicita, in ragione delle attitudini
dei ricettacoli, mercé della Realta dell'insegnamento, dell'Essenza
dell'annunzio, essendo quest'ultimo la stazione del palesarsi della
Luogotenenza e dell'Intimita, che ne sono le stazioni interiori.

Fiaccola Quarantanovesima

L'annunzio e l'insegnamento, in ragione delle processioni esistenziali, e
delle stazioni del palese e dell'occulto, hanno livelli distinti: perché ogni
gente ha il suo linguaggio, senza che nessun Nunzio sia stato inviato se non
con la lingua del suo popolo (46). Ciascuno dei due ha gradi differenti,
accomunati quanto alla realta d'entrambi.

Uno dei loro livelli é quello, che ha luogo nei prigioni del carcere di natura,
e dei sepolcri tenebrosi di (questo) suo (basso) mondo.

Un altro grado é quello, che ha luogo, tra gli spirituali, per le genti del
segreto, e per i Messaggeri approssimati, siccome te ne addiverra, a Iddio
piacendo, la rimembranza. In una narrazione si e detto:"Lo glorifichiamo, e
lo glorificano i (Suoi) Messi, e (Ne) proclamiamo I'Unita, e La proclamano i
(Suoi) Messi", con altri passi di questo detto, del quale t'addiverra la
menzione, a lddio piacendo, nella Seconda Nicchia (47). Tra quelli a cui
compete questo insegnamento, é il nostro padre Adamo, la pace su di lui.

Un altro (dei loro) gradi é quello, che riguarda la realta assoluta del nome
massimo (lddio), Signore dell'Uomo Perfetto.

Un altro livello € quello concernente le determinatezze fisse, quanto alla
presenza della determinatezza fissa di Muhammad, benedica Iddio lui e la
sua Famiglia.

Un altro grado eccelso e quello, che concerne la presenza dei homi nella
stazione dell'unicita e della processione intelligibile complessiva, nel loro
procedere dal nome immenso "Iddio", in virtu della sua (peculiare) funzione
ostensiva, non essendovi affatto, al di sopra di tutto questo (palesarsi), o
annunzio o palesamento, ma bensi (soltanto) interiorita e latenza.

Fiaccola cinquantesima

Forse che ti sara giunta notizia del tenore delle allusioni degli Intimi, la
pace su di loro, e del verbo degli uomini di conoscenza, che Iddio sia
soddisfatto di loro, sul fatto che le locuzioni addivengono alle essenze dei
significati ed alle loro realta? Hai riflettuto su questo? Per la mia vita! Che si
rifletta, & stabilito dal Suo verbo:"La ponderazione di un'ora € migliore



39

dell'adorazione di sessanta ore"(48). E questa la chiave delle chiavi della
sapienza, ed il principio dei principi della comprensione dei segreti coranici.
Dei frutti di quella riflessione ¢ il disvelamento della realta dell'annunzio e
dell'insegnamento nel procedere dei mondi. Ed invero, l'annunzio e
I'insegnamento sul mondo spirituale, e su quello dei nomi e degli attributi,
non sono di quelli di cui v'é evidenza presso di noi, genti del carcere, e della
catene, e dell'inferno di natura, velati come siamo ai segreti dell'essere.

E tu, scrittore senza zelo, bandito, esecrato, e caparbio, fa' in modo di uscire
da questa prigione tenebrosa, traiti da questa tomba orrida, dicendo:"Mio
Iddio, che resusciti chi € nella tomba, che fai risorgere nel Giorno della
Resurrezione, desta i nostri cuori da questi sepolcri vetusti, concedici di
migrare da questa citta oscura, perché ci sia dato di contemplare la luce della
Tua conoscenza, onde i nostri cuori abbiano a prestare ascolto, nella loro
stessa sostanza, al messaggio del tuo Vate, affinché la nostra parte del suo
annunzio, benedica lddio lui e la sua Famiglia, non sia soltanto la
salvaguardia del nostro sangue e dei nostri beni, con il (mero) adempimento
verbale merce delle nostre lingue, non avendosi dei suoi decreti il solo
adempimento legale, con la (sua) realta apparente, senza che ci addivenga
dal suo libro (unicamente) la bonta della recitazione, appresa che ne sia la
correttezza, onde non s'abbia ad essere di quelli di cui I'Altissimo ha
detto:"Suoi loro uditi e sulle loro viste c'é una cortina”(49), e :"Nei loro
cuori c'e un morbo"(50), e :"Alcuni di loro distorcono le loro lingue con il
libro"(51).

Fiaccola Cinquantunesima

Hai forse letto nel libro della tua anima, ponderando quel segno immenso
di cui lddio ti ha fatto scala alla Sua conoscenza, ed a quella dei Suoi noni e
delle Sue Qualita? Osserva quello che hai scorto dell'annunzio della tua
realta recondita nel tuo intelletto semplice, merce della presenza semplice
complessiva, e nella tua intelligenza distintiva, grazie alla presenza
distintiva, e nella dominazione della tua anima, in virtu dell'irraggiamento
della dominazione esemplare, ond'e¢ che il comando discende mediante i
Messi terrestri sino alla mondanita del dominio (terreno). E se vorrai, potrai
dire: merce del palesarsi delle potesta nelle dominazioni, e delle dominazioni
nel dominio (mondano)(c), (esso) si manifesta grazie all'efflato verbale ed
alla forma nel prodursi esteriore del dominio (mondano). Forse che
I'annunzio ed il palesamento nelle poste di quel procedere, e nelle dimore di
questi mondi, € per un‘unica via, ed in un singolo modo?

Fiaccola cinquantaduesima



40

Dopo di quella lettura e di quella ponderazione, ti sara dato di distinguere

tra la visione delle genti della conoscenza, e la dimora dei seguaci della fede,
grazie alla conoscenza della realta del messaggio nel mondo di nomi, di cui
viene qui a trattare il nostro discorso.
Sappi dunque, che lI'annunzio, in quella presenza, € il palesamento delle
realta celate entro I'lpseita Occulta, nei riflessi dispostivi col suo lustro,
mercé del riverberarvisi del lato occulto in ragione dell'attitudine atta a farle
discendere dalla Presenza Recondita, in virtu della profusione santissima. Ed
Il nome massimo "lddio", vale a dire, la stazione che palesa la presenza della
profusione santissima, ed il Luogotenente massimo, e I'Intimo assoluto, ¢ il
Nunzio assoluto che favella dei nomi e delle qualita, grazie alla stazione
della sua perfezione essenziale, nella presenza dell'unicita, anche se non gli
viene attribuito il nome di "Nunzio", non addivenendo da lddio Altissimo
altri nomi da quelli che compaiono nel linguaggio legale: invero i nomi
d'lddio, (in Lui), (Gli) sono riservati (, e non é detto si manifestino).

Fiaccola cinquantatreesima

Inoltre, ciascuno dei nomi divini, nella presenza dell'unicita, richiede il
palesamento della sua perfezione essenziale, in esso celata, entro la sua
designazione, incondizionatamente; vale a dire che, anche se entro il suo
ostendersi resta celata la necessita degli altri nomi, la bellezza esige il
palesarsi della bellezza assoluta, valendo cosi il medesimo decreto per la
maesta, e per (tutto) quello che in essa s'‘occulta. E la maesta richiede
I'internarsi della bellezza entro il suo soggiogamento (ed il palesarsene).
Cosi dicasi per i restanti nomi divini.

Il giudizio divino esige tra loro I'equita, onde ciascuno abbia a palesarsi in
ragione di quello che l'equita comporta; spettando all'irraggiamento del
nome massimo "lddio" il giudizio assoluto su tutti quanti i nomi, che é
denominato "giudizio equanime™, perché ha giudicato tra loro con equita. Ed
il comando divino, donde si trae la Sua norma, che non ha mutamento, é
equanime, essendo esso proferito, promulgato, ed adempiuto. E questo il
giudizio equanime, essendo questa la contesa nel consesso superno,
menzionata nel linguaggio di certi uomini di conoscenza, della quale ti verra
riferito, a Iddio piacendo, a suo luogo.

Fiaccola Cinguantaquattresima

Sara per te ovvio, che spetta al Nunzio (divino), benedica Iddio lui e la sua
Famiglia, in ciascuna condizione ed in ciascun mondo, di preservare i limiti
stabiliti da lddio, evitando che s'esca dai confini dell'equita, trattenendo da
che si sia sottoposti alla necessita di natura, vale a dire, dalla sua



41

assolutizzazione, anche se non incondizionatamente. Invero, distogliere in
assoluto € violare i modi della sapienza, facendo violenza alla natura, col
contrastare il verdetto dell'equita, il che é contrario all'ordine il piu
compiuto, ed alla consuetudine vigente.

Invero il Nunzio (divino), benedica Iddio lui e la sua Famiglia, si palesa
mediante il nome di "giudizio equo", onde distoglie dall'assolutizzazione di
natura, perché la sua chiamata é alla rettitudine nel verdetto, essendo il suo
Luogotenente il luogo del palesarsi suo e della sue qualita. Questo & uno dei
significati del suo detto, la pace su di lui, riportato tra le narrazioni del Kafi
(52), e del Tawhid (53):"I detentori del comando sono con cid che &
risaputo, con la giustizia, e con il retto agire". Con la differenza che nel Kaft
compare la variante:"con il comando confacentesi a cio che é risaputo”.

Non e questo il luogo in cui investigare sul significato di questa narrazione.
A questo medesimo riguardo, potranno appagarti i discorsi dei grandi
Maestri, che Iddio sia soddisfatto di loro (54), ai quali non c'e bisogno
d'aggiunta. [In un detto riportato nel Kafi, s'afferma:"Abbiate conoscenza
d'lddio grazie a lddio, dell'Inviato grazie all'lnvio, e dei detentori del
comando merce del comando confacentesi a cio che e risaputo, alla giustizia,
ed al retto agire". Cosi nel Tawhid, con la sola differenza che non vi
compare il termine "comando". Maestri come Sudiiq, Kulayni Sadru-I-
Muta'allihin, Kasani, Qomi, che Iddio sia soddisfatto di loro, si sono
impegnati a commentarlo, che ne permangano i giorni della dovizia.] Ed a
noi basta questa rapida e breve indagine, perché forse a te sara addivenuto
un qualche giovamento anche dalle fiaccole precedenti.

Fiaccola Cinguantacinquesima

Kamalu-d-Din °abdu-r-Razzaqu-l- Kasani, nella sua premessa al suo
commento alle Qasidah di Ibn Farid’, ha detto quanto segue:

"Nunzio viene da predire, proferire, nel senso (appunto) di annunzio; ed il
Nunzio € quegli che da I'annunzio della Essenza Divina, dei Suoi attributi,
dei Suoi nomi, dei Suoi giudizi, e dei Suoi voleri. L'annunzio reale,
essenziale primario non e se non per lo Spirito Immenso, che Iddio
Altissimo suscito dapprima per I'anima universale, quindi, secondariamente,
per le anime particolari, per dare loro I'annunzio con la Sua lingua, che é
invero la lingua dell'intelletto, la quale procede dall'Essenza Una, dagli
Attributi Eterni, dai Nomi divini, dai Giudizi Preesistenti, e quella dei voleri
percettibili "(55).

Fiaccola Cinguantaseiesima



42

E questo il termine da lui conseguito per il Vaticinio, anzi anche per la
Luogotenenza, e I'Intimita, siccome risulta evidente, facendo riferimento a
quel che ci e pervenuto delle sottigliezze dei suoi scritti. E tu, ne sia lodato
Iddio, col favore del Suo ausilio, dopo che il tuo cuore ha ricevuto la luce di
queste fiaccole rifulgenti, avendo i tuoi penetrali accolto la sostanza della
fede, la realta della Luogotenenza e di quegli a cui essa compete ti si e
irraggiata a modo del livello del tuo cuore, che t'é stato ricoperto dalla
cortina dell'occulto dello spirito, essendo tu stato vivificato dalla vita
indefettibile dell'eternita. Spetta a te di dire a questo insigne uomo di
conoscenza, ed a quelli come lui:"Viandante della via della conoscenza,
invero il Vaticinio, che hai qualificato siccome la realta essenziale primaria,
si definisce (successivamente) in quanto ombra del Vaticinio che é nella
presenza delle determinatezze (fisse), che e I'ombra della realta del Vaticinio
che s'effettua nella presenza dell'unicita, vale a dire, il nome massimo
(Iddio) suscitato a presiedere ai nomi nel prodursi dell'unicita, proferito a
procedere dall'Unita Recondita con la Sua Lingua Divina, che € quella della
Favella Essenziale. Ed il Vaticinio del nostro Nunzio, benedica Iddio lui e la
sua Famiglia, e in ragione dell'interiorita del suo palesamento, essendo il suo
prodursi esteriore il manifestarsi dell'intimita del suo annunzio, siccome te
ne addiverra, a Iddio piacendo, il ragguaglio”.

Per quel che riguarda quello che egli dice:"Per dare loro I'annunzio con la
Sua lingua, che e quella dell'intelletto, che procede dall'Essenza Una", sino
alla fine, puo darsi che il suo intento, nel suo insieme, sia quello di rendere
conto del prodursi che procede dalla Realta, al quale ci eravamo riferiti in
precedenza, entro il velo dell'allusione. Vale a dire, il rapporto delle Latebre
dell'lpseita con ogni cosa, sotto il suo particolare riguardo, a prescindere dai
tramiti, perché la Sua permanenza sotto i velami viene prima, cosi come il
fare a meno della loquela per quelle realta e il meglio (che si possa fare).
Lasciamo ora pure che la cosa a sé stessa, dandovi di piglio nell'altro modo,
col favore d'lddio Altissimo e la grazia del Suo ausilio.

Nicchia seconda

In essa ti verranno inculcati alcuni dei segreti della Luogotenenza,
dell'Intimita, e del Vaticinio, nel loro prodursi definito, e nei due mondi del
"comando™ e del "creato”, per accenno, da dietro il velame, nella favella
delle genti dell'amore e del cuore, e dei viandanti del gusto e del senno. In
cio vi sono luci divine, che si dischiudono da fiaccole arcane, che alludono
ai segreti dominicali.

Fiaccola prima



43

In essa verranno fatti rifulgere nel cuore alcuni balenii del mondo del
comando, che procede dall'alito benefico, conformemente al gusto di chi ha
delibato il liquore della Guida dal calice dell'Intimita, entrando nella citta
della conoscenza e della scienza dalla sua porta (56), dopo d'averne ricevuto
il permesso dai suoi Signori. Essendovi in essa "luci”, le quali alludono a
segreti.

Prima Luce

Il tua cuore ha gia accolto alcune delle luci sorgenti dalla Prima Nicchia,
quanto al fatto che il nome massimo "lddio" & l'unita complessiva delle
realta dei nomi di maesta e di bellezza, di mitezza e coercizione. Non v'é
differenza tra esse, e le stazioni recondite, e le luci approssimate, che non sia
quella tra l'interiore e l'esteriore, il celato ed il palese. Esso € tutti i nomi,
merce della (sua) unicita complessiva, e della (sua) semplicita unitiva scevra
da molteplicita, pura ed immune dai riguardi del considerare e del
qualificare. Siccome te ne rifulgeranno nello spirito i bagliori orienti delle
dominazioni (, e degli ulteriori livelli ascendenti), I'lpseita Occulta non
s'ostende in nessuno dei mondi, senza che se Ne abbia a riverberare la luce
in nessun riflesso, se non da dietro il (Suo) velo.

Sappi dunque, se sei tra chi "Ha prestato ascolto e rende testimonianza"(57),
che I'Essenza, con ciascuna determinatezza nominale, &€ produttiva di un
mondo, che si rifa a quella determinatezza. Siccome con quella che & in virtu
del nome "il largitore", procede alla distesa dell'esistenza, e con il nome di
"colui che elegge”, produce il complesso delle perfezioni esistenziali, e col
nome "il sapiente” palesa i mondi intelligibili, e con "il possente" esterna
I'insieme dei mondi delle dominazioni (e delle potesta). E giacché il nome é
I'Essenza con una determinatezza, che procede a manifestare uno dei mondi,
od una delle realta, percio i nomi d'lddio sono riservati, laonde la loro
scienza € scienza divina, che non addiviene se non a chi é dei latori
dell'ispirazione (rivelata), e dei destinatari della discesa (del Suo
Messaggio).

Seconda Luce

Anzi, possiamo ritornare sui nostri passi e dire, che invero ciascuno degli
agenti, in ciascuno dei mondi non e, in ragione della sua Essenza, di per Sé
Stessa, produttivo di nessuno degli effetti e dei palesamenti nelle varie
produzioni, agli occhi dei detentori dell'apprensione presenziale. Ed in effetti
la Sua Essenza, di per sé, avvolta com'e nel velame delle qualita, essendo
I'’Arcano dei nomi e degli attributi, non e produttiva se non da dietro il Suo
velame, sicché la Sua efficacia procede dalle determinatezze nominali, non



44

in virtu della Sua stessa Essenza. E sotto di quello, v'é un segreto che non
abbiamo la capacita d'esternare, ond'e meglio essere umili sotto la Sua
cortina.

Terza Luce
Apprendendosi I'Amore Essenziale all'evidenza essenziale nel riflesso delle
qualita, Esso palesa il mondo delle qualita, irraggiandosi, merce

dell'irraggiamento essenziale, nella presenza dell'unicita, in primo luogo nel
riflesso complessivo, quindi in altri riflessi, secondo l'ordine delle loro
dignita, e I'ampiezza e I'angustia del riflesso stesso.

Dopo di che, v'é I'apprendersi dell'amore alle viste determinative, ond'(esso)
viene a rifulgere nei riflessi creati da dietro i veli nominali, essendone il
palesarsi nei riflessi, secondo l'ordine stabilito, in primo luogo nel riflesso
massimo, il piu perfetto, in ragione del nome massimo; quindi negli altri
riflessi successivi, secondo il loro ordinamento esistenziale, dai Messi
approssimati e dalle schiere occulte, sino agli ultimi mondi del dominio del
palesamento, nella discesa dall'alto.

Quarta Luce

La prima alba del mattino eterno, che s'irradia, dopo il cominciamento, sino
al termine estremo, lacerando le cortine dei segreti, e la volonta assoluta,
palesamento non determinato, talvolta designata siccome "profusione santa”,
per la sua (santa) purezza scevra dalla possibilita, con quel che le compete, e
dalla molteplicita, con quel che ne consegue; e talaltra come "esistenza
distesa”, per il suo espandersi nelle figure d'ogni cielo spirituale e d'ogni
terra della parvenza; ed in terzo luogo, siccome il "soffio largitore", e I"*alito
dominicale™; e come la stazione del "largire e dell'eleggere”, e quella
dell™instaurazione", e la "presenza del nembo", ed il "velo piu vicino", e la
"sostanza prima", e la "barriera massima", e la stazione di "rimase sospeso",
ed "ancor piu vicino"; anche se quelle stazioni presso di noi sono differenti,
ché anzi quelle non sono affatto stazioni; e siccome la stazione (della lode)
muhammadica e della (celsitudine) alide, la pace su di loro e sulla loro
discendenza, il tutto in ragione di stazioni e di riguardi: "Svariati sono i
nostri riguardi..."(58); sino ad altre espressioni, e rispetti, ed accenni, in
ragione dei (vari) livelli e delle (varie) stazioni.

Quinta luce
Invero alla volonta assoluta competono due stazioni: quella
dell'indeterminatezza e dell'identita, non del palesamento mercé dell'identita;



45

e quella della molteplicita e determinatezza, nella forma del "creato”, e del
"comando".

Quanto al primo di questi due livelli, esso si ricollega alla presenza
dell'Arcano, vale a dire, alla profusione santissima, non competendogli
palesamento.

Ma é merce del secondo che addiviene il palesamento di tutte le cose; anzi
esso e tutte le cose, e da principio, e da ultimo, nel palesamento e
nell'occultamento.

Sesta Luce

Invero la presenza che € volonta, essendo ostensiva della presenza
completa, include ogni nome ed attributo, mercé dell'unitd complessiva. E
questa la stazione dell'irraggiamento intellegibile nel procedere del palesarsi
delle determinatezze, senza che sfugga alla sua scienza il peso d'una
particola, in cielo o in terra (59).

Ogni grado dell'essere e stazione della "scienza™, e della "possanza™, e del
"volere", e degli altri nomi ed attributi, ché anzi tutti i gradi (dell'essere
procedono) dai nomi del Reale. Ed Egli €, in tutta la Sua Santa Purezza,
manifesto in tutte quante le cose, essendone scevro nel Suo palesarsi, (per la
Sua Santissima Purezza che) le trascende. Ond'e che il mondo e il consesso
della presenza del reale, essendo gli esseri gli abitatori di questa (medesima)
presenza.

Settima Luce

Ha detto il nostro Maestro, uomo di conoscenza completo, Sahiabadi, che
Iddio conservi la sua ombra nelle menti dei suoi discepoli e di tutti quelli che
ne abbiano a trarre profitto, che il dissenso di Mose, la pace su di lui, con
Kidr, la pace si di lui, nelle tre occasioni (mentovate) (60), pur con la sua
promessa che non gli avrebbe rivolto domande, avvenne per preservare la
presenza del Reale. Ed invero, la disubbidienza intacca il consesso del Reale
e dei (Suoi) Nunzi, la pace su di loro, che hanno il compito di salvaguardare
la (Sua) Presenza. Laonde quando Mosg, la pace su di lui, vide che Kid'r, la
pace su di lui, perpetrava quello che era, per il suo sembiante, contrario al
consesso della Presenza, dimentico la sua promessa, salvaguardandoLa. Ma
il Kidr e il Nunzio della stazione possente, che vedeva, nei suoi segni e nella
sua condotta, quel che Mosg, la pace su di lui, non vedeva. Perché questi
preservo la presenza, ma Kid’r, la pace su di lui, salvaguardo Quegli Che ¢
Presente, essendovi tra le due stazioni una grande differenza, nota a quanti
sono radicati nella conoscenza.



46

Ottava Luce

Quanto alla presenza della volonta assoluta, per il suo estinguersi
nell'Essenza Una, per il suo annientamento nella presenza della Deita
(Essenziale), e per il suo annullarsi entro il nitore della Luce Dominicale,
essa non ha giudizio che la concerna di per sé stessa, ché anzi non ha affatto
un "sé stessa". Essa € il palesamento dell'Essenza Una nella figura delle
possibilita, secondo la misura spettante a ciascuna, che ostende I'Eterna
Bellezza nel riflesso delle esistenze, in corrispondenza alle loro qualita,
addobbandosi per loro con gli addobbi del possibile, rivestendosi di panni
dell'esistenza, ond'e che si ostende e si cela, e rifulge e s‘affievolisce, e
trascende e s'assimila, ed € una e molteplice.

A cio accenna I'Altissimo, in tutta la sottigliezza che compete al Suo
alludere, quando dice che "lddio & la Luce dei cieli e della terra”(61).
OsservaNe dungue, con pienezza di cognizione, i segreti, ponderandoNe le
altezze e le profondita, com'e che Egli mostra la (Sua) Realta con la piu
sottile evidenza, col chiarimento il piu squisito, laonde non se ne privano
abbrutendosi i saldi intendimenti, non essendone lontane (neppure) le indoli
distorte, merce del (Suo) palesarsi alle genti della realta e della conoscenza,
ed il (Suo) ostendersi, in compiuta chiarezza, agli intimi del cuore ed agli
spiriti puri. Egli dice: invero Egli, I'Altissimo, é il palesamento dei cieli e
della terra, vale a dire, del mondo dell'arcano e di quello dell'evidenza, degli
spiriti e delle forme. Egli, I'Altissimo, nella perfetta Santita della sua
Compiuta Purezza, se ne ostende nei riflessi, il cui esternarsi manifesta Lui,
I'Altissimo. Ed osserva, com'é che Egli rappresenta la Sua luce siccome una
lampada, che rifulge da dietro un cristallo sottile, sulla (Sua) soglia.

Per la mia vita, invero vi € in cio un accenno a realta, alla cui rimembranza
e impotente ogni guisa dell'esporre, essendo per esse la lingua senza possa. E
questa dissertazione non e certo luogo da cimentarsene nel tentativo. Il
meglio é astenersene, facendo affidamento sulle loro genti.

Nona Luce

Per quello di cui t'abbiamo dato ragguaglio nella nostra esposizione,
togliendotene i veli dalla vista, sia pure nella sua impotenza, t'é stato dato di
pervenire, ne sia lode a Iddio possente e benefico, ad afferrare il senso delle
locuzioni peculiari agli intimi del disvelamento, e della conoscenza
confacentesene al gusto, alle genti della scienza (deduttiva superna), e della
via argomentativa. Non é forse, che le loro favelle non s'oppongono nella
loro realta, anche se é diversa la via di chi le proferisce? Invero il procedere



47

che mena a Iddio, e pari al novero degli aliti delle creature (62), quantunque
la meta sia (solo) Iddio, il creatore. Ora, v'é un primo gruppo che afferma, a
guesto medesimo riguardo, che Egli, I'Altissimo, Ne sia esaltata la Purezza
della Santita, s'ostende nei riflessi delle determinazioni, e nell'addobbo delle
creature, e nel rifulgere delle realta, e nelle bassure della servitu, siccome
Egli, I'Altissimo, dice:"Egli e colui che e dio nei cieli e dio in terra"(63). E ci
e stato narrato che il Nunzio (divino), benedica Iddio lui e la sua Famiglia,
disse:"Se abbassaste una fune sino all'infimo della terra, la calereste a
Iddio"(64).

E ve n'é un accenno nel fatto che I'ascesa di Giona, la pace su di lui, fu nel
ventre della balena, cosi come quella dell'Inviato d'lddio, benedica Egli lui e
la sua Famiglia, fu in ragione del suo procedere oltre il mondo delle potesta
(65).

Dice (invece) un secondo gruppo, che la sequenza degli esistenti nel mondo
del "comando™ e del "creato”, e costituita da livelli del Suo atto, e da gradi
della Sua creazione e del Suo comando. Invero Egli, Ne sia esaltata la
Santissima Purezza, e immune dai mondi, scevro com'¢, nella Sua Santita,
dall'adunanza inferiore:"Dov'e la polvere, € forse anche il Signore dei
Signori? (65). E tu avrai gia appreso, con l'ausilio benevolo che é dal predio
dell'alito benefico, procedente dalla destra della Santita, che la stazione della
volonta assoluta e della presenza della deita compete al luogo
dell'annullarsene nell'Essenza Una, e del dileguarsene nella Purissima
Ecceita, sulla Quale non e dato di proferire giudizio alcuno, essendo Essa il
senso delle locuzioni concernenti La Purissima e Santissima Maesta
dell'Altissimo.

Tu sai adesso, che le esistenze particolari, in ciascuna delle processioni
manifestate, e nelle luci determinate in ciascun livello apparente, si
dissolvono nella Presenza della deita. Ed invero, quel che & vincolato, e
manifestarsi dell'assoluto, anzi € l'assoluto stesso, essendo il vincolo un
(mero) fatto di considerazione, siccome é stato detto:"la loro determinatezza
e un fatto di considerazione"(66), ond'e che il mondo € la determinatezza
complessiva, sicché esso viene ad essere, per i nobili e liberi, riguardo entro
riguardo, e miraggio entro miraggio (67).

Dell'essere, della sua dimora, della sua presenza, non v'e giudizio quanto
all'Essenza, essendo inevitabile (anche) per il sapiente assorto in Iddio (,
versato nella scienza deduttiva superna), che se ne annullino le
determinatezze nella presenza dell'Uno, onde egli non abbassa I'occhio
destro, anche se scorge con il sinistro; cosi come é inevitabile che I'uomo di
conoscenza, nel suo contemplare, volga l'attenzione (anche) alla
molteplicita, guardando con il sinistro alle determinatezze.



48

In definitiva, il proposito a cui entrambi mirano é uno, non differendo il loro
intendimento, se non perché nel cuore dell'uomo di conoscenza prevale lo
statuto dell'identita col suo potere sovrano, che lo vela alla molteplicita,
immergendolo nell'unita, onde egli trascura i mondi e le stazioni del
molteplice; mentre nel sapiente (versato nella scienza deduttiva superna), lo
statuto della molteplicita gli impedisce che si palesi la Realta, velandolo a
che abbia a conseguire la compiutezza dell'attestazione unitiva e della realta
trascendente. Entrambi (,in quanto tali,) sono contro quell'equita dalla quale
sorsero i cieli della settuplice leggiadria umana. E laddove il tuo cuore resti
saldo nell'attestazione unitiva, te ne addiverra quella rettitudine, della quale
Il Nunzio divino, benedica Iddio lui e la sua Famiglia, ebbe a dire:"La Sura
di Hud m'incanuti per il pregio del (suo) onore"(68), per la manchevolezza
della sua comunita, e la sua responsabilita nei suoi confronti. [Siccome nel
suo dire nell'invocazione Al Iftitah, dove menziona la nostra Guida, quegli
che s'erge, (, il Mahdi), ch'io possa sacrificare per lui il mio spirito:"Per lui
fisso la Sua fede, della quale gli Si compiacque, dandogli quiete in cambio di
timore, ond'é che egli Ti adora senza associarTi alcunché”. A lui (questo
detto) é stato riferito. Invero i servi sono le foglie dell'albero dell'Intimita,
essendo le foglie I'ornamento dell'albero, ond'e che I'Intimo e il garante
dell'educazione dei servi; laonde il fatto che adorino o no si riconnette a Lui,
che Iddio lo benedica. La sua squisitezza e perspicua. Che ne permanga la
profusione.] Segui dunque la Realta piu reale, e quel che & degno d'assenso.
Il fatto € che la presenza della volonta assoluta, che s‘annulla nell'Essenza,
essendo il barlume d'Iddio Immenso, il Suo velo piu vicino e piu nobile, il
Suo primo palesamento ed il Suo lume piu perfetto, merce della sua realta
annullatesi nella Presenza dell'Unita, discende nei mondi inferiori delle
tenebre desolate, ond'é che e essa la stazione della Deita Reale Prima nei
cieli e nelle terre inferiori, senza che vi sia giudizio su di lei, di per sé stessa,
ché anzi, essa non ha un sé. Se dici dunque che Iddio Altissimo si manifesta
negli enti rivestito della veste della determinatezza, quello che dici €
corretto; e se dici che Egli, I'Altissimo, e Pura Santita immune dai mondi,
quello che dici é corretto. A te sta di stabilire questo fondamento, accertando
questa stazione, perché e questa la scienza, dalla quale puoi trarre profitto
dai tuoi inizi, sino all'al di la.

Decima Luce

Quel che conta, &€ che noi abbiamo accennato al Principio della realta,
lacerandone il velo, nel linguaggio peculiare ai seguaci dell'itinerario
dell'intelligenza tra i dotati di senno, perché la loro via e di facile



49

apprensione per la turba delle genti della favella, quantunque il tragitto delle
genti d'lddio sia piu vicino alla correttezza, per essere essi refrattari ai veli.
Noi diciamo dungue: dacché il Reale, Ne sia esaltato I'Essere, € in Perfetta
Santita, del tutto pura da situazioni e riguardi, del tutto scevro da
qualsivoglia ubicazione e spazialita, nell'estremo dell'esaltazione sul tempo
ed ogni temporalita, il Suo rapporto, che sia esaltato, con il Suo agire non e
come quello dei restanti agenti con le loro azioni; perché invero gli altri
agenti, comungue essi agiscano, permangono nel vincolo della quiddita, e
nel carcere della determinazione, attestandone la stazione della quiddita e
dell'essenza l'alterita con gli effetti e gli atti; giacché gli agenti non
necessari, in ragione del livello della loro essenza, che e quello della
determinatezza e della quiddita, I'nanno separata dall'atto e dall'effetto,
essendo la loro realta disgiunta da cio in cui é l'effetto; sebbene vi siano
anche in questi agenti livelli di luce e di perfezione, e gradi d'intensita e di
affievolimento (esistenziale). Invero gli agenti del dominio di natura, per
essere sottoposti al potere delle dimensioni spaziali, ed alla sovranita dei
riguardi del possibile, a motivo della loro prigionia nel vincolo della materia
e della materialita, avvinti come sono dai legami corporei e della corporeita,
incatenati alle catene del tempo e del movimento, gli effetti ne sono staccati
dall'esistenza per la debolezza, essendone separati per il luogo dell'ipseita. E
questo il livello sommo del distacco e della separazione. La qual cosa €
dovuta al fatto che le loro esistenze sono intrecciate con l'inesistenza, nella
loro lontananza dal foro della Santissima Purezza del Sovrano Onnisciente.
Quanto invece alle esistenze del mondo dell'intelletto, ed alle stazioni della
trascendenza, ed alle dimore della beatitudine, ed alla sede dell'unicita, per il
fatto d'essere scevre da quella crosta, e vicine al mondo della Luce, anzi per
il loro essere dal Principio della luce, che e Luce su luce; venendone risolti i
riguardi della possibilita nella necessita dell'Uno, ond'é che le magagne
quidditative ne sono soggiogate dall'Essere Eterno, il cui ricettacolo é detto
"mondo della potesta”, per il dominio coercitivo che ne esercita sui
mancamenti, ricusandone (le magagne) della possibilita; quella santa purita
ne & scevra dalle posizioni, con il loro influsso, immune com'é dai riguardi
di questo mondo inferiore. Ed e gia stato accertato da quanto precede, che il
mondo delle intelligenze é tutto quanto in tutte, senza che tra di loro
discenda velame, avendo ad addivenire le une alle altre, il che ne
implicherebbe I'alterita, sicché il punto nero dell'inesistenza verrebbe a
coinvolgerne i riguardi, onde sarebbero sottoposte all'abiezione dell'inopia
essenziale.

Laddove sia questo lo stato del mondo delle intelligenze quanto alla
possibilita essenziale, guarda a quello che t'é dato di scorgere nella Realta



50

del Principio dell'esistenza, scevro da ogni determinatezza e pluralita di
riguardi, nella Sua Santita pura dalla quiddita e dal riguardo dell'altro. Invero
Egli, I'Altissimo, s'ostende col palesarsi delle cose, ma non come
s'ostendono i corpi merce delle luci sensibili, né siccome una cosa s'esterna
grazie ad un‘altra cosa, essendo loro interno non come una cosa € interna ad
una cosa, onde con cio il manifestarseNe loro merceé é piu forte di quello di
qualsiasi soggetto di palesarsi, essendovi il nascondimento il piu completo di
quello d'ogni velato e celato; giacché Egli, I'Altissimo, nel Suo stesso
apparire s'interna, manifestandosi col suo stesso occultamento. Siccome ce
ne da ragguaglio il nostro Signore e nostra Guida, ce ne affretti Iddio la gioia
sublime, in quel che c™'e stato fatto pervenire per mano del grande maestro
Abi Jaf’a Muhammad Ibn °utman Ibn Sa°id, che lddio sia soddisfatto di lui,
in quello ch'egli ci ha tramandato:"Tu, che sei interno nel Tuo esterno, ed
esterno nell'interno del Tuo nascondimento (69)", verbo autentico
dell'Intimo d'lddio Altissimo, possa io sacrificare per lui il mio essere. Ed ha
detto il Maestro Muhiyyu-d-Din nelle Futahat, nella prima sezione delle
risposte ai discepoli:

"E quanto a quello che largisce la conoscenza conforme al gusto, il Reale e
palese in quanto Egli e occulto, ed € occulto in quanto € palese; ed e primo
in quanto Egli e ultimo, ed é ultimo in quanto e primo".

E questa la stazione di quegli che cerca scampo in Lui, I'Altissimo, dalle
mancanze dell'apprendere, ond'e che é stato detto:"Che cos'ha in comune la
polvere col mondo della purezza?"(70).

Undicesima Luce

Per tornare ora al nostro previo intendimento, questa nostra dissertazione
non € stata concepita per discutere di questi argomenti, ond'io abbia a
dilungarmene sull'erta. Sicché i miei fratelli vorranno accettare le mie scuse,
per quello che ha sciolto le redini della mia penna (, distogliendola) da
quello che ne era il fine prestabilito.

Noi diciamo che sta a te elevarti all'Apice della Realta, per capire i segreti
della conoscenza: ascolta pertanto quel che ti riferiamo, onde tu abbia a
sapere che questa Luogotenenza é Luogotenenza anche nella manifestazione.
Invero il Principio, sia esaltata la Sua Gloria, quando volle manifestarsi negli
esseri, per contemplare sé stesso, con le perfezioni della Sua Essenza, in un
riflesso compiuto complessivo, si irraggio merce del Suo nome massimo, il
pit completo, al quale compete la stazione dell'unita dell'insieme esaustivo,
donde sorsero, da questo irraggiamento, i cieli degli spiriti, e le terre delle
sembianze. E tutti i livelli dell'esistenza, delle realta dell'ascesa e della
discesa, conseguono dalla determinatezza dell'irraggiamento essenziale



o1

conseguita grazie al nome massimo. Laonde la stazione della Luogotenenza
e quella esaustiva d'ogni realta divina, con i nomi segreti riposti. Ed in
guanto non v'e velame nell'essere da parte del Signore che ama, invero il
velo e in ragione delle determinatezze e dei limiti, ond'e che, se non v'é
determinatezza quanto al Mondo della Santita, non v'e neppure velame,
manifestandoseNe dunque I'Essenza, di per Sé Stessa, nelle cose, ma
sorgendo la terra ed il cielo nella misura del Suo invio, sicché "sorge la terra
mercé della Luce del suo Signore”(71); il che e la realta della processione
complessiva di ciascuna delle realta e delle determinatezze nei mondi, sia
palesi (e percettibili), che (recondite ed) intellegibili, sotto il riguardo del
mondo della molteplicita, nei confronti delle creature:"E quel che t'incoglie
di male, non & se non da te stesso”(72). E chi abbia appreso la realta
dell'annullarsi dell'essere espanso e del dominio dell'adergersi (sempiterno)
nell'Essenza Necessaria, con l'assenza di ogni qualsivoglia correlazione (o
similitudine) tra di essa ed il creato, e la sua immunitd da ogni
determinatezza, a costui addiverra la conoscenza di questo apparire
essenziale, e dell'irraggiamento dei nomi e degli attributi. E pur essendo
(esso) mercé dei nomi, e nell'articolarsi delle figure della possibilita,
nondimeno l'irraggiamento € essenziale, senza ch'abbia ad abbigliarsi col
sudiciume delle determinatezze creaturali, senza nessuna correlazione con
gli abitanti di nessuno dei mondi. Apprendi tutto questo, senza che tu abbia a
confonderti.

Dodicesima Luce

Cosi come il mondo delle determinatezze fisse neppure esso €
d'impedimento al procedere del palesamento essenziale, quantunque I'ordine
(del prodursi) richieda che dette determinatezze si manifestino, nondimeno
hai gia appreso che esse non hanno esistenza (in proprio) nella (loro)
presenza intellegibile, non avendo essere se non quello dell'instaurazione
(sempiterna), senza che del pari le loro fissita siano velate né al palesamento
essenziale, e neppure all'irraggiamento dei nomi e degli attributi. Perché
Egli, I'Altissimo, senza ch'abbia ad essere calato velo alcuno tra Lui e le Sue
creature, si palesa nel riflesso del tutto, com'é che (Egli Stesso), sia esaltato
il Suo Essere, ebbe a dire: Egli e il primo e l'ultimo, il palese ed il
recondito”(73). Dove con il pronome "Egli" s'accenna alla Realta Occulta
nascosta entro la presenza dei nomi e degli attributi, dicendosi (in questo
modo): la Realta Occulta, nella Sua Santissima Purita scevra dal
rivestimento dei nomi e delle qualita, oltre che della veste delle esistenze
evanescenti e periture, mercé della Sua Realta Sublime, € palese e recondita,
prima ed ultima. Il palesamento, ogni palesamento, Le compete, cosi come



52

I'occultamento, ogni occultamento, Le appartiene, senza che vi sia
manifestarsi di cosa, che sia (a procedere) dalle (altre) cose, né celarsi di
realta, che sia (merce) delle (altre) realta, ché anzi, in assoluto, le cose non
hanno realta alcuna. Com'e che nella preghiera del giorno di °arafah, della
nostra Guida e Signore Abii °abdi-I-Lah-Al-Husayn, che io possa sacrificare
per lui il mio essere, e detto:

"Forse che é d'altri da Te palesarsi che non sia Tuo, tanto ch'esso sia quel
che si palesa a Te? E quand'é che fosti occulto, da abbisognare d'indice che
Ti indicasse?"(74). Verbo autentico dell'intimo d'lddio.

E a questo che mira la favella dei liberi e nobili:"Il mondo & sogno entro
sogno"(75). Ed @ a questo che si riferisce I'uomo di conoscenza di Siraz, che
Iddio santifichi il suo segreto:"Uno che (ne) aveva la pretesa, chiese
d'accedere allo spettacolo dell’Arcano-Venne la mano del Recondito, e colpi
il petto di chi non Gli era intimo"(76). Fa' dunque in modo d'avere una
conoscenza certa di quello che t'e stato inculcato, onde la questione non ti si
abbia a rendere oscura, tanto che il tuo piede venga a cadere in fallo.

Tredicesima Luce

Cosi stanno le cose. Ma cionondimeno, la salvaguardia della stazione delle
servitu adorante, e la disciplina da osservarsi nel cospetto della Presenza
Dominicale, richiedono che lo sguardo sia volto per lo piu al lato della Purita
Santissima e della Sua immunita, ché anzi essa é piu confacentesi allo stato
del viandante, ed é la piu lontana dai pericoli. Giacché e inevitabile, per
ciascuno che proceda sulla via della conoscenza, ovverosia per chi s‘addentri
nella dimora della Realta col piede di chi e stabilito nell'intellegibile, che in
ciascuno dei suoi stati Ne attesti I'immunita, glorificandoLo in ciascuna delle
sue stazioni, con l'esaltarNe la Santissima Purita. Ed € per cio, che
I'attestazione della Sua immunita e della Sua Santissima Purita € per lo piu
proferita dalla lingua degli Intimi, ritrovandosi loro favella, nel loro essere
uniti a quella stazione, in tutta I'evidenza dell'attestare, (direttamente e) non
per via dallusione e balenio. (Questo) al contrario del livello
dell'assimilazione e della moltiplicazione, del quale € invero esigua,
nell'eloquio dei Perfetti, delle genti dell'ispirazione e della discesa
(I'annunzio), I'asserto manifesto; ché anzi i Perfetti che le si congiungono, ne
favellano ad ogni modo a segni, omettendone del tutto I'evidenza
dell'attestato.

Ma quanto a quel che avviene dei deliri di taluni dei settatori del
disvelamento, e dei viandanti che (s‘arrogano di procedere) sulla via, e
d'alcuni di quanti sono dediti alle discipline perfettive, cio € dovuto alle
manchevolezze del loro itinerario, permanendo essi nell'egoita nel loro



53

segreto, e nel segreto del loro segreto, ond'e che il loro (intimo) io, quel che
essi in definitiva sono,) se ne viene alla luce in loro, disponendone a suo
piacimento.

Ma quanto invece ai viandanti che procedono sulla via legittima, col
togliere di mezzo tutta I'egoita, omettendo d'adorare la carcassa della loro
identita (effettuale), col purificarsene, senza volgere la propria attenzione
all'esternarsi dei poteri, e del dominio, e della presunzione (che tutto
s'arroga), essi sono al culmine dei livelli dell'attestazione dell'Unita e della
Santissima Purita (divine), ben piu in alto delle stazioni della molteplicita;
ond'e che per loro la molteplicita non e velame all'Unita, né quest'ultima alla
molteplicita, per il vigore del loro procedere, e per la purita del loro essere,
senza ch'essi abbiano a manifestarsi (di per sé stessi), per la Dignita
Dominicale, che é la sostanza del Signore Assoluto. Essendo (con tutto
questo) la materia del mondo della possibilita assoggettata alla mano
dell'Intimo d'lddio Altissimo, sia esaltato il Suo Essere, ond'egli la volge
come vuole. Sicché perviene loro in questo mondo il proclama d'lddio, il
Sublime, del quale fu fatto depositario il Suo Inviato, benedica Iddio lui e la
sua Famiglia, che (ne) da lI'annunzio alle genti del Giardino:

"Dal Vivente, che s'aderge e che non muore, al vivente, che s'aderge e che
non muore: Ebbene, lo dico alla cosa "sii", ed €, ed ho fatto si che tu dicessi
alla cosa "Sii", ed €". Ed egli, benedica Iddio lui e la sua Famiglia,
disse:"Sicché nessuno delle genti del giardino dice alla cosa "Sii", senza che
essa sia""(77).

Quattordicesima Luce

E da questa stazione che viene ai Nunzi Inviati, ed agli Intimi ben diretti,
che Iddio li benedica tutti quanti, il palesarsi dei prodigi e delle meraviglie, il
cui principio é l'apparire della signoria, della possanza, della balia, e
dell'intimita divina, nei mondi superiori ed inferiori, se non altro nei casi in
cui se ne abbia il giovamento, che ne richieda I'esternarsi. In essi sempre
continuano a benedire lddio Altissimo, volgendosi al Signore dei Signori col
mostrare la propria bassezza e miseria, e la propria servitu adorante, e la
ripulsa della loro egoita, onde rimettono ogni cosa a Colui che la crea,
richiedendone il palesarsi da parte di Quegli che la stabilisce e la produce,
causa del (loro) potere su di essa. E quantunque quella Signoria appaia
grazie alle loro mani, la pace su di loro, nondimeno essa rimane Signoria del
Reale, sia magnificato ed esaltato, sebbene siano essi, esternandola con le
loro mani, ad assumersene (apparentemente) la paternita.

Quanto invece a quelli che s'avvalgono di talismani ed incantesimi, alle
genti della stregoneria, dell'impostura, dell'esercizio (malefico), il cui



54

principio e il congiungimento con il mondo dei geni e della miscredenza
satanica, che e la dominazione inferiore, ombra tenebrosa del mondo del
dominio, contrapposta all'ombra luminosa (del Reale) che € la dominazione
superna, mondo dei Messi (divini); li vedrai non distogliersi dall'esternare la
stazione della loro padronanza, esibendo l'arbitrio (dei loro poteri), per la
loro smodatezza d'amore per la propria egoita, e I'eccesso di brama per il
loro proprio modo d'essere. Invero essi sono i servi dei feticci dell'ego,
seguaci dei Jibt e dei Tagat (d), in tutta noncuranza del Signore dei Mondi.
Ed e invero I'Inferno la dimora di miscredenti (78).

Quindicesima Luce

Dopo d'essere asceso a quel vertice eccelso, essendoti innalzato col tuo
spirito al fastigio di questa realta luminosa, con I'avere appreso la realta di
quello che t'abbiamo esposto del palesamento dell'Essenza, ti sara possibile
intendere alcune ulteriori realta, dischiuse che te ne siano le porte di talune
delle sottigliezze e delle allusioni.

Di esse, ¢ il segreto dell'asserto dei sapienti che (ci) hanno preceduto, e dei
pensatori (a noi) anteriori, che il Creatore, sia esaltata la Sua Immensita,
conosce i particolari degli esseri dal loro aspetto universale (79). Perché in
effetti il lato superiore e in ragione dell'ampiezza del procedere, della
purezza dell'atto, dell'universalita del ricettacolo, laddove invece i particolari
attestati e le determinazioni note sono proprie al lato inferiore del creato,
comprese nel mondo (subordinato) della separazione, non in quello unitivo.
E di esse, e I'arcano del "destino™ nel prodursi delle determinatezze, entro il
guale si smarriscono le intelligenze, ed al cui cospetto si confondono i
giudizi dei (vari) pensatori. Quanto al destino intellegibile, gia prima avevi
risaputo che (esso) si riferisce al mondo delle determinatezze (fisse).

E di esse e il segreto dell'asserto di Porfirio, uno dei sapienti piu eminenti
nella conoscenza del Creatore, che ha stabilito che cio a cui va ricondotta la
scienza dell'Altissimo, € la sua unita col conosciuto (80).

Di esse, € l'aspetto di correttezza del parere del Maestro ucciso (81),
vessillifero della (corrente) dell'illuminazione in seno all'lslam, quanto alla
scienza del Creatore, che egli ha reputato, conformemente al suo gusto
(conoscitivo), essenziale ed antecedente alle cose, quantunque vi sia un
riguardo, per il quale essa e produttiva delle cose (82). E vi sono ancora altri
di questi segreti, per la cui menzione questa sede e troppo ristretta, in
ragione della profondita delle loro realta.

Sedicesima Luce



55

Invero il Vaticinio, in quella stazione eccelsa, & palesamento delle Realta
Divine, e dei nomi e delle qualita dominicali, nel prodursi delle
determinazioni, in conformita all'annunzio della Realta Occulta nelle
processioni intellegibili. Ed & da questa stazione che viene conferito, a
ciascuno che lo detenga, il suo diritto, merce del compimento delle
attitudini, col congiungersi dei ricettacoli alla perfezioni loro confacentisi e
loro spettanti. Ed invero, la stazione del "largire” e quella del dispiegarsi
dell'essere, mentre la stazione dell™eleggere"” é quella del dispiegarsi della
perfezione confacentesi all'essere (largito) a quel primo livello, essendo essa
(peraltro) l'unita dell'insieme d'entrambe. Pertanto, Egli, I'Altissimo fece
quegli che "largisce ed elegge" susseguente al nome "Iddio", nel Suo
dire:"Nel nome d'lddio Che largisce ed elegge". Laonde il Maestro °arabi
(83) ebbe a dire nelle (sue) Futiihat:"Il mondo si manifestd nel nome d'Iddio
Che largisce ed elegge"(84). Essendo egli (, il Vate) I'lnviato a quanti
risiedono nei mondi dell'arcano e dell'evidenza, quegli che favella (del
Reale), col diritto (che gli viene) dalla stazione complessiva, a quanti
risiedono nelle dimore del dominio e delle dominazioni.

Diciassettesima Luce

| primi a credere in questo Inviato occulto, che e la realta (stessa)
dell'Intimita (divina), sono quelli che risiedono nelle dimore delle potesta,
che competono alle luci fulgenti soggiogatrici, ed ai calami divini superni,
perché esse sono il primo palesarsi della distesa della profusione, e del
dispiegarsi dell'ombra. Com'ebbe a dire il Nunzio (divino), benedica lddio
lui e la sua Famiglia:"La prima cosa che Iddio creo, fu la mia luce"”, oppure
in un‘altra versione:"1l mio spirito*(85).

Quindi, secondo [l'ordine discendente, dal superiore all'inferiore, e
dall'ascesa alla discesa, (le cose procedono) sino a che il comando non
finisca nel mondo della materia e della materialita, a quanti dimorano nelle
terre inferiori, senza biasimo o disconoscimento. E questo uno dei significati
che possono essere attribuiti al suo detto:"Adamo, e quelli che sono oltre a
lui, sono sotto il mio vessillo"(86), essendo un altro (suo) significato
(possibile), la presentazione dell'intimita (divina) all'insieme degli esistenti.
Ma quanto (invece) al mancato accoglimento da parte d'alcuni, di cui in
alcune narrazioni (87), esso e secondo le mancanze del ricettacolo, e la (sua)
attitudine a ricevere le perfezioni, senza che via sia un‘assoluta mancanza di
ricezione, sinché permane al livello dell'esistenza, essendo essa (,di per sé
stessa,) al livello della sua perfezione. Sotto un altro riguardo,
I'accoglimento spetta alla stazione del "largire”, laddove invece la sua
mancanza compete a quella dell™eleggere”, perché altrimenti ogni esistente,



56

nella misura dell'ampiezza del suo essere, e della sua attitudine a ricevere,
accoglie I'Intimita e la Luogotenenza interiori, che penetrano entrambe nelle
(molte) contrade dei cieli e delle terre, com'e narrato in (varie) insigni
tradizioni.

Diciottesima Luce

Forse il deposito che venne proposto ai cieli ed alla terra, ed alle montagne,
che rifiutarono d'addossarselo, mentre invece se ne fece carico I'uomo,
iniquissimo e stoltissimo (88), (forse) e (proprio) questa la stazione
dell'ostensione assoluta. Invero i cieli e le terre, e quello che v'é in essi, sono
limitati e vincolati, e financo gli spiriti totali; perché peculiare alla
condizione di chi é vincolato, € il rifiuto della Realta Assoluta, nel mentre il
deposito € l'ombra d'lddio, I'Assoluto, essendo Il'ombra dell’Assoluto
assoluta, il cui carico ogni determinatezza ricusa d'addossarselo. Ma quanto
(invece) all'uomo, mercé della stazione del suo trasgredire, che e quella
dell'oltrepassamento di tutti quanti i limiti, con l'attraversare e I'andare oltre
ogni determinazione, e I'assenza di stazione, alla quale allude col Suo verbo
(I'Altissimo), ne sia esaltato I'Essere:"Gente di Medina, per voi non c'e
dimora™(89), nel mentre I'ignoranza e I'estinguersi dell'estinzione; (I'uomo)
accetta d'addossarselo (questo deposito): essendo invero il suo carico, nella
sua realta assoluta, all'atto del congiungimento con la stazione della
"distanza di due archi”, al che s'aggiunge, nel dire dell’Altissimo, il
rilievo:"od ancor piu vicino™(90). E spegni la lampada, perché e gia spuntata
I'alba.

Diciannovesima Luce.

Sappi dunqgue, che Iddio ti guidi sulla via della rettitudine, che quella
stazione, vale a dire, il palesamento mercé del livello del Vaticinio nel
prodursi delle determinatezze, e nell'ostendersi delle realta recondite e dei
nomi divini, conformemente alle forme dei nomi, nel procedere intellegibile,
e nelle determinatezze fisse; (sappi che) questa stazione e il Vaticinio che
compete all'Uomo Perfetto; ovverosia, la realta di Muhammad, benedica
Iddio lui e la sua Famiglia, nel suo secondo procedere, ed anzi, nella sua
terza presenza, compete al luogo dell'unita tra quello da cui procede, e quello
a cui procede il manifestarsi, e nella fattispecie, del manifestarsi completo ed
assoluto, al quale non spettano né determinazione, né sé.

La prima stazione & (dunque) quella dell'annunzio merce della realta
complessiva e del nome massimo, unita dell'insieme dei nomi, dalla Lingua
dei Penetrali dell'Arcano, alle presenze dei nomi al livello dell'unicita.



S7

Mentre la seconda stazione e quella dell'annunzio in virtu della compiutezza
suprema del manifestato e dell'irraggiamento massimo (ulteriori), ovverosia
della determinatezza fissa umana, dalla lingua della realta complessiva, vale
a dire, del nome massimo, anzi dalla Lingua dell'Occulto, per la mancanza
assoluta di veli per le forme dei nomi divini, ovvero per le determinatezze
fisse.

Questa nostra stazione (invece), vale a dire, la terza di quelle delle quali
stiamo trattando, & l'annunzio in virtu della compiutezza esaustiva del
manifestato nel prodursi delle determinatezze (ulteriori), vale a dire, la realta
umana nel mondo del comando (estremo), dalla lingua della determinatezza
fissa che € la sua realta intellegibile, anzi del nome massimo, o anche della
stazione dell'Arcano, di cui hai gia avuto ragguaglio.

Ventesima Luce

Ha detto il Maestro dei nostri Maestri, Aqda Muhammad Red’a, Qomsey,
che Iddio santifichi il suo segreto, nelle sue note all'introduzione al
commento dei Fusis-I-Hikam, dopo d'avere comparato le determinatezze
fisse dei nomi divini con la quiddita e con I'essere, che siccome la quiddita e
determinazione dell'essere, ond'e ad essa che si riferiscono le cose, e non
all'essere, perché la cosa si attua in virtu del suo determinarsi; del pari le
determinatezze definiscono i nomi, ond'e che il mondo a sua volta si
riferisce ala determinatezza fissa dell'Uomo Perfetto, esprimendosi come
segue nel suo eloquio insigne:

"Sottoposte che siano state ad un esame attento, ricapitolando, (& possibile
asserire che) le determinatezze fisse risultano essere determinazioni dei nomi
divini, essendo la determinazione, nella determinatezza, quello stesso che
viene determinato, dal quale differisce soltanto nella ragione, cosi come la
quiddita e I'essere stesso, differendone nella ragione; sicché le
determinatezze fisse sono gli stessi nomi divini, mentre i nomi divini (,a loro
volta,) sono irraggiamenti del nome massimo "lddio™, sotto un riguardo, e
sue distinzioni (interne), sotto un altro riguardo. Le determinatezze fisse (,
per parte loro,) sono irraggiamenti del nome Iddio, sotto un riguardo, e sue
partizioni (interne) sotto un altro riguardo. Esse sono irraggiamenti della
realta dell'Uomo (Perfetto), sotto un riguardo, e sue parti, sotto un altro
riguardo, perché la realta dell'Uomo (Perfetto) € quella stessa del nome
complessivo, per l'unione della determinatezza e del determinato. E la
determinatezza (della lode) ahmadica, che & essa la realta dell'Uomo
(Perfetto), essendo la realta di Muhammad, benedica lddio lui e la sua
Famiglia, € quella che s'irradia nelle forme dei nomi e nelle determinatezze
fisse, essendo il mondo, nel suo significato nel verso d'lddio, I'insieme delle



58

forme dei nomi ed il loro manifestarsi. Esso & la forma della realta
dell'uomo, ed il luogo del suo apparire, perché abbiamo (gia) detto che i
nomi e le determinatezze sono irraggiamenti di quella realta, per un verso, e
sue partizioni interne, per un altro verso, essendone le forme, forme di quella
realta, e luogo del loro manifestarsene (,trasposte che siano); ond'é la realta
muhammadica quella che s'irraggia nelle forme del mondo, essendone il
mondo, in ogni (sua sia pur minima praticola), palesamento ed irradiazione".
Quindi prosegue, ne santifichi Iddio il segreto eccelso:

"Ma laddove tu dovessi dire: "Se il nome "lddio" e la determinatezza fissa
muhammadica sono unite nella determinatezza (stessa), com'é dungue che il
mondo si forma quanto a quella determinatezza, e non quanto a quel nome?"
lo rispondo:"La determinatezza sempiterna & determinazione di quel nome,
effettuandosi la cosa mercé della sua determinazione, ond'e che quel che si
irradia nel dominio, nelle dominazioni, nelle potesta, e nelle realta divine, e
sempre quella realta, col beneplacito d'lddio e del Suo Luogotenente. Ed
Iddio € il Re, il Reale evidente.""

Questa ¢ la sua favella, sia magnificata la sua stazione tra quanti sono dediti
alle cose dello spirito.

Ventunesima Luce

Gia tu hai risaputo, per essertene stato tolto il velo che te ne avvolgeva la
vista, che adesso s'é fatta acuta, che il fissarsi delle determinatezze fisse
nella scienza divina, sotto un riguardo, € come l'apprendersi delle luci
difettive alla luce completa, e dell'intelligenza dei particolari all'intelletto
esaustivo semplice. Ed in quanto non c'é velo nelle determinatezze (fisse) e
nei nomi, tutto quello che ha attinenza colle determinatezze fisse, ha pure
attinenza con la Purissima Santita dell'Essenza, e con i nomi e le qualita
divine. Laonde gli irraggiamenti, pur essendo nella veste dei nomi e delle
qualita, e nell'inviluppo delle determinatezze, sono nondimeno essenziali.

Il confronto (comunemente ammesso) tra la quiddita e I'essere, col relativo
riguardo distintivo, nulla ha a che vedere con l'intendimento del suo
comparare, sia santificato il suo segreto, peculiare ai depositari della visione,
e gli intimi del gusto (della conoscenza), e dell'itinerario (trascendente).
Invero riferire gli effetti alla quiddita, o & sotto l'aspetto dell'identita nel
molteplice, onde I'Essere, con la sua immunita dalle determinazioni, e palese
in esse, essendo (dunque) tutte le cose; oppure, dal punto di vista dei fautori
del pensiero formale, (Esso) farebbe parte, siccome alcunché d'esistente,
dell'essere del mondo, vale a dire, della totalita di natura. (Nella qual cosa)
non v'e certo la libagione della conoscenza, essendo invero tutto questo,
presso i liberi e nobili, (soltanto) miraggio su miraggio (91).



59

In definitiva, se il suo intento, col suo dire che la cosa si effettua tramite la
sua determinazione, era di affermare che I'Essenza dell'Altissimo, di per Sé
stessa, non si attua, essendo anzi Essa scevra da determinarsi dei nomi e
degli attributi, ovvero (che non s'effettua) nell'inviluppo delle
determinatezze, ebbene questa € la realta, come hai gia avuto modo
d'apprendere e d'appurare. Ma non si rende necessario, con tutto questo,
negarne il rapporto con quel che si determina, ché anzi € I'Atto a produrre
quello che si determina nell'effettualita, non la (sua) determinazione. Ma se
ha voluto invece fare della determinazione un agente, non c'eé per lui modo
d'essere stato corretto. Se poi ha preteso che (I'Atto) fosse (di per sé)
strumento di quel che si determina, in tutto contrasto con quanto e dato
d'appurare, ebbene, non v'é nessun bisogno di prendere in esame la ricusa
del rapporto (suddetto, per confutarlo).

Ma quello che vale la pena di stabilire, con la conferma da te appresa nel
percorrere queste luci divine, & che [I'Essenza, nell'inviluppo delle
determinazioni nominali, s'irradia nelle determinatezze fisse, (donde,) nel
loro inviluppo, s'irraggia nelle determinatezze esterne. Ma per l'assenza di
veli e per la purezza (in se) del riflesso, I'irraggiamento rimane essenziale,
senza cha a Lui, I'Altissimo, nella Sua Divinita, nulla s'associ. Questo € uno
dei significati della narrazione, che qui riferiamo nel suo significare, senza
che la sua espressione (letterale) sia quella (qui riportata), tramandataci dalle
genti della Dimora della Purita, la pace su di loro, che recita, che
I'attestazione reale dell'Unita (divina la si consegue) con l'accordo del nome
col Nominato, giacché altrimenti [I'adorazione del nome sarebbe
miscredenza, e quella del nome e del Nominato associazione (92). Verbo
autentico dell'Intimo d'lddio. [Il primo dei suoi (due) significati, € che
riguardare il nome, senza riguardare il Nominato, € miscredenza, perché
Quegli che va in realta adorato, & ricoperto dal nome. E riguardandoli
assieme, quantungue venga pure considerato I'Adorato, v'e associazione.
Mentre fare del nome un riflesso dell'adorazione dell'Essenza, e attestare
I'Unita (Divina)].

Nel suo discorso, che Iddio santifichi il suo segreto, v'é anche un altro punto
di vista, che (qui) tralasciamo, per timore di dilungarci. Ora, suggellata
questa fiaccola, diamo un‘altra forma al nostro eloquio, con l'ausilio del Re
onnisciente, dal quale imploriamo soccorso dall'inizio alla fine.

Fiaccola seconda

Concernente quello che t'e stato svelato dei segreti della Luogotenenza, del
Vaticinio, e dell'Intimita, nella processione occulta e nelle luci divine
intellegibili, in cui vi sono realta riguardanti la fede, che sorgono da albe di



60

luce, grazie alle quali ti sara forse dato di progredire alla (tua) perfezione
umana.

Alba Prima.

Sappi dunque, ti guidi Iddio alla realta della certezza, facendo si che tu
t'abbia ad associare all'itinerario spirituale, che la realta intellegibile, stabilita
grazie ad argomenti intellettuali che non hanno bisogno d'ulteriore
elaborazione, secondo quel che ne hanno chiarito i pensatori perfetti, e gli
indizi che ne hanno dato le antiche genti d'lddio, e quello a cui hanno alluso
I balenii divini dei libri celesti, avendone gettato via i velami gli effetti del
Vaticinio e dell'Intimita; (sappi dunque che) la realta intellegibile e la
determinazione prima della presenza della volonta assoluta, della quale hai
gia appreso il livello e lo stato del procedere dall'Unita complessiva.
L'argomento a questo riguardo, secondo la menzione che ne ¢ stata fatta, in
quello che é stato chiarito minutamente quanto ai conseguimenti dei latori
del pensiero (raziocinante), & quello che e stato inculcato in chi se ne sia dato
premura, a prescindere dalla visione (presenziale), giunto che sia a questo
punto della trattazione. Il che €, che la Realta scevra da determinazione,
quale che sia (questa) Realta, allorquando procede a determinarSi grazie alle
determinatezze staccate che Ne conseguono, non si determina merce di
nessuna di esse, se non grazie a quello che e (loro) previo di grado, essendo
(loro) anteriore per livello ed essenza; oppure con quel che ha precedenza
nel tempo, se si tratta d'elementi temporali. In definitiva, quello che non é né
formato, né determinato, si forma e si determina con la forma e la
determinazione antecedenti. Ond'é che la quiddita, dovunque essa dimori,
precede i suoi annessi ed i suoi accidenti, che le competono nel mondo delle
dominazioni, cosi come le sue inerenze ed i suoi statuti materiali, con i
relativi accidenti, essendo essa il principio del (suo) statuto e di quanto gli é
congiunto, entrambi antecedenti alle restanti incidenze. Ond'é che la realta si
modella in primo luogo grazie alla quiddita, quindi grazie ai rimanenti (suoi)
annessi, altri da essa, nell'ordine della loro precedenza. Pertanto, ad
un'indagine la piu completa, e ad un esame il piu accurato sugli stati dei
livelli dell'essere, e dei mondi della discesa e dell'ascesa, nulla vi vediamo,
che si determini soltanto grazie alla quiddita, oltre ai suoi annessi, se non la
realta intellegibile, e null'altro. Ma quanto ai rimanenti esseri, a qualunque
mondo essi appartengano, ad essi compete una determinazione, che
s'aggiunge a quella della quiddita, ond'e necessario che le siano susseguenti,
precedendola essa d'una precedenza temporale; cosi come la precedenza
della Realta non determinata rispetto alle determinatezze, e tale in virtu della
Realta (stessa), vale a dire, d'una precedenza reale ed eterna. E non supporre



61

che quegli annessi, vale a dire, le dipendenze, ed il potere delle dominazioni,
e I'immersione nella materia, ed il fatto d'essere sottoposti alla sovranita del
tempo, e l'ordinamento per gradi, siano tra le pertinenze dell'essere e tra i
suoi accidenti, e non della quiddita, per esserne disgiunti nel pensiero, e
nell'operato della ragione, perché quella & un'opinione corrotta, ed un
immaginare fallace. Giacché radice dell'essenza delle dominazioni (ne) sono
le dipendenze e gli statuti, nel mentre quella dell'essenza del dominio, ¢ il
riferimento alla materia ed ai suoi allegati, senza che ne sia possibile
separarle né nell'essenza, née nell'intelligenza, né nel pensiero, né al di fuori.
Ond'e per questo che I'anima e (stabilita €) definita, per il fatto d'essere essa
la perfezione prima per il corpo di natura strumentale, procedendo dunque la
conoscenza dell'anima dalle "naturalita”.[Ha detto il Maestro nella prima
sezione del sesto "Fann" delle "Tabiyyat™, che il nome "anima" non viene
apposto in quanto a sostanza, ma in quanto a quel che assetta i corpi e ne
stabilisce la misura. E per questo che il corpo viene preso entro i suoi
termini, com'é che, ad esempio, I'edificio e preso entro i limiti stabiliti da chi
lo edifica; e se non e preso entro certi limiti, & in quanto esso € uomo. Per
questo il riguardo dell'anima addiviene dal mondo di natura, in quanto che
esso, concernendola in quanto anima, la concerne sotto il rispetto per cui
essa aderisce alla materia ed al movimento. Che ne permanga perenne la
profusione.] Ond'e che il Maestro degli uomini di conoscenza perfetti, e
sommo tra i sommi pensatori, che e alla testa dei sapienti e di quelli che
pervengono alla meta divina, che Iddio santifichi la sua anima (, Molla
Sadra), ha addotto lI'argomento sul fatto che all'anima, all'inizio del suo
prodursi, non sono date pertinenze che ne mettano in luce l'essenza,
congiunte o disgiunte che (le) siano (93). Ed ¢ cosi che le forme del mondo
del dominio sono catturate dalla materia, ond'e che sono le loro pertinenze,
quanto all'essenza, quelle, nei confronti delle quali s'é addotto I'argomento
suddetto. E se non temessimo di dilungarci troppo, menzioneremmo quel
che t'arrecherebbe il vantaggio dell'acquietamento e della certezza, non fosse
che questo opuscolo non e la sede atta all'esame ed all'accertamento di
siffatte questioni.

E non farti indurre a reputare, che tutto questo significhi negare, che le
forme del dominio e le realta delle dominazioni si riconducano a risolversi
nel mondo della luce. Ché invero anche questo € stato da noi stabilito, senza
che nel nostro discorso vi siano discordanze. Pondera (pertanto) con
diligenza.

Tutto questo e in ragione dell'arco della discesa. Ma grazie a questo
ragguaglio, e possibile dare adito anche all'argomento che concerne il
succedersi e l'ordinamento dell'essere quanto all'arco dell'ascesa, perche



62

invero quello che & [I'inizio del conseguimento delle forme, e
dell'avanzamento, e del volgersi dalla molteplicita all'identita, e dalla discesa
all'ascesa, & la materia prima, che per essenza non e modellata da forma, non
essendo determinata da determinatezza alcuna nella sua sostanza, sicche
viene determinata dalle determinatezze d'antecedente in antecedente, laonde
e dapprima foggiata dalla forma corporea assoluta, quindi da quella
elementare, quindi da quella minerale, sino a che non venga formata e
penetrata nell'itinerario spirituale, tanto che la cosa non ritorni quale era
incominciata:"Com'e che (Iddio) vi ha dato inizio, ritornerete"(94).

Alba Seconda

Invero le narrazioni pervenuteci dalle Genti dell'ispirazione e della discesa
(del Messaggio Rivelato), concernenti I'inizio della loro creazione, e l'argilla
dei loro spiriti, concernenti il fatto che la prima cosa creata fu lo spirito
dell'Inviato d'lddio e di Ali, che Iddio li benedica e benedica la loro
Famiglia, o lo spirito di tutti (i XIV Puri) (95), sono accenno alla
determinazione della loro sostanza spirituale, che é la volonta assoluta e la
largizione onnicomprensiva, merce d'una determinatezza intellegibile.
Giacché sono proprio i loro spiriti il primo palesamento. E la designazione
mediante I'appellativo di "creatura” s'addice a cio, non fosse che per altro la
stazione della volonta (, di per sé), non € in alcunché di creato, ché anzi essa
e il comando a cui Egli (, I'Altissimo,) allude col Suo dire:"Forse non Gli
appartengono il creato ed il comando?'(96). Quantunque, anche se gli si
dovesse pure riferire I'appellativo di "creatura”, nondimeno, siccome c'e
stato tramandato da loro (, i Puri), la pace su di loro:"Iddio cred le cose
grazie alla volonta, e la volonta grazie a sé stessa"(97). Questo detto insigne
e anche una delle indicazioni del fatto, che I'essere della volonta assoluta e al
di sopra di tutte le determinatezze create, e dell™intelletto”, e di quello che é
oltre ad esso.

Vogliamo (adesso) menzionare una narrazione, che da prova di tutto il
nostro proposito, riguardo al quale abbiamo addotto Il'argomento
confacentesi al gusto della conoscenza, ne sia lode a Iddio, che ce ne
addivengano dalla menzione, Sua merce, benedizioni e buoni auspici.
Nell'insigne Kafi, da Ahmad Ibn Ali Ibn Muhammad Ibn °abdi-I-Lah Ibn
°umar Ibn Ali Ibn Abi Talib, da Abt °abdi-I-Lah, la pace su di loro, ci é stato
tramandato che egli disse:"Invero Iddio era quando non era; e creo l'essere,
ed il (suo) luogo, e creo le luci, e creo la luce delle luci, donde s'accendono
le luci, e vi fece scorrere della Sua Luce, donde s‘accendono le luci, ed essa e
la luce donde cred Muhammad ed Ali. E non cessano (esse) due luci d'esser
prima, se nessuna cosa fu fatta essere prima di loro due. E non cessano di



63

scorrere pure, nella purita delle loro sostanze pure, sino a dividersi in una
duplice purita piu pura, in °bdu-I-Lah ed Abt Talib"(98).

Verbo autentico dell'Intimo d'lddio, su di lui la Sua benedizione. Ci
dilungheremo alquanto, al fine di fornire ragguagli su questo insigne detto;
giacché invero, sebbene darne chiarimenti non sia negli obblighi di un
siffatto opuscolo, nella sua troppa modestia, nondimeno faremo cenno ad
alcune delle sue allusioni, le quali hanno a che vedere con il nostro
intendimento.

Diciamo dunque, e con Iddio é il buon esito, che puo darsi che il suo dire
"Era quando non era" si riferisca alla sua precedenza, Ne sia esaltato
I'Essere, sugli esistenti, in virtu della Sua Realta:"Ed adesso &€ com'era”,
siccome Janidu-l-Bagdadi, quando udi che "Iddio era, e nulla era con lui",
ebbe a dire:"Ed adesso & com'era”(99). (Anche) nel Tawhid di Sudiq (&
riportato quanto segue):

"Invero Iddio, sia benedetto ed esaltato, era senza cessare, senza tempo e
senza luogo; ed Egli adesso e com'era”(100).

Ed il suo dire:"E creo I'essere, ed il suo luogo", sino a "donde s‘accendono
le luci”, & accenno all'ordine delle matrici dei livelli dell'essere, dalla discesa
all'ascesa. Ed invero "l'essere”, e "il (suo) luogo" sono le esistenze ed i
sostrati di natura, e le sostanze celesti, e le terrestri, ovverosia la totalita di
quel che appare nel mondo di natura, sorgendo dal mare della materia
oscura, sino a comprendere I'anima, che per sua essenza proviene dal mondo
della luce, ma nondimeno spunta dall'alba della materia, palesandosi negli
esseri che vi dimorano. Laddove le "luci" sono il mondo intellegibile con
ogni suo avere, nel senso che esso & col mondo dell'anima, per conto del
principio della sua realta, che sono (appunto) le luci. E la "luce delle luci” e
la profusione distesa e I'Essere Assoluto, donde procedono le realta
intellegibili, e la altre (realtd), ed i mondi dell'ascesa e della discesa. Ed &
menzionato in particolare il fatto che la creazione delle "luci™ e da Lui, il che
implica che la totalita dei gradi dell'essere procede da lui, in ragione del
rapporto che ha luogo tra ciascuna loro coppia; o per essere l'intelletto primo
il palesamento della volonta assoluta; o perché il procedere degli esseri non
abbisogna di menzione, dopo di quella del prodursi delle luci da Lui, onde il
procedere dalle luci, se é di alcunché, & anche il prodursi degli (altri) esseri
da Lui, in ragione dell'ordinamento che compete alla sequela dell'essere, e
dei due archi della discesa e dell'ascesa.

Il senso del suo dire"vi fece scorrere”, o concerne "l'essere, ed il (suo)
luogo", essendovi (a questa stregua) un‘allusione sottile al manifestarsi della
Sua luce nei cieli ed in terra, siccome dice I'Altissimo:"Iddio e la luce dei
cieli e della terra™; oppure, se riguarda (invece) le luci, e allusione al fatto



64

che i limiti costitutivi delle luci sono (in s€) I'Essenza Assoluta, che ¢ la
Luce delle luci. Ma e anche possibile si riconduca alla "Luce della luci”, nel
senso che, in questo modo, il significato della "luce" sia l'intelletto primo
trascendente, nel mentre le "luci" sarebbero le anime totali, che sono con i
restanti intelletti, che non si identificano con I'intelletto primo.

Ed il senso della "Sua luce donde s'accendono le luci”, e (invece) la
profusione distesa, la quale € da ricondursi (a sua volta) a due riguardi
(ulteriori):

Il primo, € quello del rapporto del creato con la prima luce. Gia hai avuto
modo d'apprendere, che del mondo del comando non c'e creazione,
guantunque talvolta (essa) gli venga attribuita, siccome nel detto insigne del
guale abbiamo fatto precedere la menzione.

Il secondo (riguardo) é (quello del)l'attribuzione della Luce all'Essenza
dell'Altissimo, nel Suo dire "E vi fece scorrere della Sua luce", essendo
invero questo l'accenno all'unita tra quello donde procede, e quello che
procede al manifestarsi, quantunque sia anche lecito annettere la luce delle
altre luci all'Essenza dell'Altissimo, sotto un certo riguardo, nondimeno
essendo quella prima attribuzione la piu adeguata. Ma spetta a te di
comprendere, che quello che s'intende per "far scorrere”, non e certo
confacentesi al significato comunemente ammesso, come fosse il diffondersi
della luce sensibile in quello che ne é illuminato! Ché anzi, esso e nel senso
del palesamento e dell'inclusione nell'(Eterno) Adergersi, siccome la "luce"
non é certo quella sensibile.

Ed il suo dire, la pace si di lui,"Essa é la luce donde cre0 Muhammad,
(benedica Iddio lui e la sua Famiglia), ed Ali (la pace su di lui), significa che
dalla luce delle luci, che é I'essere disteso, del quale hai gia appreso che esso
e la realta di Muhammad, benedica Iddio lui e la sua Famiglia, e di Ali, la
pace su di lui, sotto il riguardo dell'identita e dell'assenza di determinatezza,
creo le loro due luci sante. Tutto questo e esplicito in quel che abbiamo
menzionato. Riflettici, sino a che non te (ne) si dischiudano i segreti.

Ed il suo dire:"Non cessano (esse) d'essere due luci anteriori, se nessuna
cosa fu fatta prima di esse"”, significa che la santa e pura luce d'entrambi, che
procede dalla Sua Luce, e l'intelletto trascendente, che precede il mondo
delle esistenze.

Ed il suo dire, la pace su di lui, "E non cessano...", fino alla fine, ¢ accenno
al Suo palesamento nei mondi della discesa, dall'esaltazione del mondo della
potesta, al fondo di quello delle dominazioni superiori; e dalla loro
elevazione, sino alla bassura del dominio delle dominazioni inferiori; e dalla
loro elevazione, fino al fondo del mondo dominio (di natura); col che si
palesa nel compendio dei mondi, e nel loro esemplare complessivo, vale a



65

dire, nell'Uomo (Perfetto), che é il Padre degli uomini, donde si traspone,
sino a disgiungersi in una duplice purita piu pura, in °abdu-I-Lah ed in Aba
Talib, la pace su di loro.

Ed il segreto contenuto nel fatto per cui ognuno dei mondi dell'ascesa, nei
confronti del discendere che ne procede, sia designato con (I'appellativo di)
"elevazione”, ed ogni mondo della discesa, quanto all'ascesa donde procede,
con (l'appellativo di) "fondo", diviene (a questa stregua manifesto), senza
che vi sia bisogno di nessun (ulteriore) chiarimento.

Alba Terza

Forse che ti sara giunta notizia d'una divergenza tra I'eloquio dei sapienti
che si sono accostati a Iddio, e degli antichi pensatori, siccome in quello di
guegli che ha arrecato giovamento agli artifici (delle scienze), e li ha
insegnati, (Aristotele,) con quanti indagatori gli stanno dietro, e la favella
degli uomini di conoscenza e suoi Maestri, quanto al procedere della
determinazione prima che si produce dal Primo Inizio? Egli (, Aristotele,)
afferma nel decimo capitolo della sua Teologia (e):

"Se qualcuno dovesse chiedere, com'é che e possibile che le cose siano da
un‘unicita distesa, nella quale non v'é dualita o molteplicita, sotto nessun
riguardo; noi risponderemo, che € perché essa e unicita pura, (ma) distesa,
nella quale non v'e nessuna cosa, (ma) dalla quale, proprio perché e unica e
pura, scaturiscono tutte le cose. Ed avviene (anche), che non avendo essa
ipseita, I'ipseita ne scaturisca. Dico pertanto, riassumendo il mio discorso: il
fatto e che, non essendo essa nessuna cosa, vedi le cose procedere tutte
guante da lei, senza che s'abbia, che le cose scaturirebbero da lei, soltanto
nel caso in cui essa fosse tutte le cose; essendo invero la prima ipseita, e con
questa intendiamo l'ipseita dell'intelletto, quella che dapprima ne scaturisce,
senza nessun tramite. Laonde si ha, che ne scaturiscono tutte quante le
ipseita della cose, che si trovano nel mondo superiore od in quello inferiore,
mediante l'ipseita dell'intelletto, o del mondo dell'intelletto™(101).

Quindi egli mette mano alla sua argomentazione, riguardante la questione
postagli, ma senza che noi s'abbia bisogno (d'avvalercene). E a lui che si
rifanno i discorsi di altri, che hanno condotto indagini (su questo soggetto),
siccome la Guida dei pensatori dell'lslam, (Abt Ali Ibn Sina,) nel suo
Sifa'(102), ed altri suoi seguaci, ed il Maestro Ucciso (, Sohrawardi) (103),
ed altre personalita tra i sapienti ed i vessilliferi del pensiero raziocinante.
Dice invece il secondo gruppo: il primo a procedere da Lui, I'Altissimo,
palesandosi dalla (Sua) Presenza complessiva, e I'essere comune, che si
distende nelle figure degli esistenti, al quale alluderebbe I'Altissimo col Suo



66

dire:"Il nostro ordine non e se non unico"(104), e "Dovunque (tu) ti volga,
ivi e il volto d'lddio"(105).

Ha detto il Maestro Sadru-d-Dinl-lI-Qunaw1 (106), successore del Maestro
Grande, Muhiyu-d-Din, nella sua stessa formulazione (, quanto segue):

"Dal Reale, che sia glorificato, in quanto il Suo essere e Identita, non Ne
procede se non alcunché di unico, essendo impossibile, quanto al
palesamento dell'unico, ed al suo stabilirsi, in quanto il suo essere e qualcosa
di unico, che esso sia piu che unico. Ma quell'unico, per noi, é l'essere
comune profuso nelle determinatezze addotte all'esistenza, ed in quanto esse
esistono, ed in quanto esse non esistono, a procedere da cio che le precede
quanto alla scienza, in virtu del Suo Essere. Laonde di questo essere sono
partecipi il Calamo Supremo, che é il primo esistente, detto anche Intelletto
Primo, e le restanti esistenze, ma non come ne fanno menzione le genti della
riflessione raziocinante" (107).

Egli ripete questo medesimo discorso nella sua Miftahu-1-Gaybi wa-I-
Wujid (108).

Ha detto inoltre Kamalu-d-Din °bdu-r-Rzzaqi Kasani (109), nella sue
Istilahat:

"L'irraggiamento contemplativo, che & palesamento dell'Essere, e quello a
cui si fa riferimento col nome di "luce”. Esso € palesarsi della Realta, tramite
le forme dei Suoi nomi, nelle esistenze che ne sono l'apparire. Quel
palesamento € [lalito benefico grazie al quale viene ad esistere
I'universo"(110).

Alba quarta

E gia giunto il momento d'adempire la risposta a quello che & stato
formulato nel giudizio della comunita dei Sapienti, degli uomini di
conoscenza, e dei fratelli di fede, gettando via il velo che impedisce che si
manifesti I'oggetto della loro indagine, togliendo di mezzo le divergenze,
onde s'addivenga ad una rettifica, che sia I'essenza stessa dell'ovvieta. Perché
invero il modo (di procedere) egli uomini di conoscenza, quantungue sia al
di la della ragione, nondimeno non s'oppone a quanto Vv'é in essa di
perspicuo, ed all'argomentare corretto: non sia mai che il contemplare, (che
procede) dal gusto (della conoscenza), abbia a contraddirne le dimostrazioni,
onde lI'argomentare che compete alla ragione, abbia ad ergersi a contrastare
la visione degli intimi della conoscenza.

Noi dunque diciamo: sappi, caro fratello, che i sapienti eminenti ed i grandi
pensatori, quando il loro sguardo si volge alla molteplicita, ed alla
salvaguardia dei livelli dell'essere nel mondo dell'occulto ed in quello
dell'evidenza (quanto a noi,) ed all'ordine delle cause e degli effetti, ed ali



67

mondi delle ascese e delle discese; (sappi che essi) non hanno nessuna colpa,
per il fatto che loro s'addice (d'attestare, che) il primo procedere e quello
dell'intelletto trascendente, dopo (del quale) viene I'anima, sino all'ultimo dei
livelli della molteplicita. Ma invero, nella stazione della volonta assoluta non
v'e nessuna molteplicita, la quale (invece) viene a realizzarsi soltanto nei
livelli che ad essa conseguono, consistendo essi di sue determinatezze. E la
volonta, per il suo annullarsi nell'Essenza Una, dissolvendoseNe nella
Maesta Eterna, non é sottoposta a giudizio alcuno, tanto che se ne abbia a
dire, nella sua realta, che essa (Ne) procede, o non (Ne) procede.

Quanto invece agli uomini di conoscenza eminenti, ed a quelli che sono
emigrati a (Iddio), essendone lo sguardo volto all'ldentita, ed alla mancanza
della presenza del molteplice, (essi) non porgono lo sguardo alle
determinatezze dei mondi, al loro dominio (di natura) ed alle loro
dominazioni, alla loro umanita, od alle loro potesta. Laonde vedono che le
determinatezze dell'Essere Assoluto, designate (coi nomi di) "quiddita” e
(di) "mondi", quali che siano i mondi, sono (meri) riguardi e miraggi, tanto
che é stato detto, che il mondo, per i liberi e nobili, "& miraggio entro
miraggio (111).

Il Maestro Grande, Muhiyu-d-Din, ha detto (112):"1l mondo occulto non si
palesa mai, e la realta manifesta non s'occulta mai*'(113). Ma non v'é nella
dimora dell'effettuarsi e dell'esistere, e nell'adunanza dell'occulto e del
palese, se non il Reale, nel nascondimento e nel palesamento, dapprima, e da
ultimo. Nel mentre quel che e oltre ad Esso, proviene dagli addobbi
dell'immaginare, e dalle escogitazioni del sogno.

Alba Quinta

Torniamo dunque suoi nostri passi, dicendo: in effetti, neppure il discorso e
I'indagine di Qanawi1 sono nulla per gli uomini di conoscenza perfetti; ché
anzi, quello che egli ha immaginato essere parte degli asserti degli Intimi
eccelsi, non ha per loro valore, ond'é che non trova acquirenti nel mercato
delle genti della conoscenza. Perche invero il procedere non puo fare a meno
di un (suo) principio e di un (suo) termine, costituendosi esso in grazia
dell'alterita e dell'equipollenza. 1l che s'oppone alla via tenuta dalle genti
della conoscenza, non essendo congruo al gusto degli intimi della certezza.
Laonde li vedrai dare ragguagli di tutto questo, per quanto ne diano
ragguaglio, mediante il "palesamento” e I"'irradiazione". Ma com'é che oltre
il Reale potrebbe esservi cosa, se Gli viene riferito il procedere? Perché anzi
Egli ¢ il "primo e l'ultimo, il palese ed il recondito”(114). Ha detto la nostra
Guida, Aba °abdi—|—Lahi—|—ﬁusayn, su di lui la benedizione e la pace, nella
sua invocazione di "°arafah™:"Forse che ad altro compete qualcosa che non



68

T'appartenga del palesamento?"(115), verbo autentico dell'Intimo d'lddio,
possa io sacrificare per lui il mio spirito. Laonde il mondo, in ragione
dell'ldentita, giammai si manifesta, essendo la natura tutta quanta inesistente
agli occhi delle genti della realta, mentre per un altro riguardo, Egli ha il
nome di "manifesto”.

Alba Sesta

E questo il giudizio di chi & stato vinto dalla possanza sovrana dell'ldentita,
sul monte della cui effettualita la Realta s'e irraggiata soverchiante,
riducendolo a mero niente (f), ond'é che s'é palesata a lui grazie all'ldentita
completa ed al supremo possesso, siccome s'irraggera, loro merce, per la
Resurrezione Maggiore. Ma quanto invece a quegli che rende testimonianza
della molteplicita, senza essere velato all'identita, scorgendo I'identita, senza
trascurare la molteplicita, (egli) concede a ciascun reale la sua realta,
essendo (egli cosi) il supposito del "giudizio equo”, che non chiude gli occhi
sul limite, e non fa torto al servo (116), giudicando egli talora secondo
I'effettuarsi della molteplicita, secondo che il molteplice ¢ palesamento
dell'identita. Com'e che e detto di quegli che attua (in se) la barriera
massima, colui la cui indigenza nei confronti dell'amato é totale, essendo al
culmine dell'ascesa merce della "distanza di due archi, ed ancor meno"(117),
che e l'eletto, I'appagato, il diletto; nella lingua di uno degli Imam (essendo
stato detto):"questi sono i nostri stati con Iddio: Egli & Lui, e noi siamo noi,
ed Egli e noi, e noi siamo Lui"(118).

La favella delle genti della conoscenza, nella fattispecie, del Maestro
Grande, Muhiyu-d-Din (119), & ricolma di espressioni siffatte, siccome ad
esempio il suo dire:"ll Reale e creatura, e la creatura € il Reale; ed il Reale é
Reale, e la creatura e creatura”(120). Nei Fusts (egli) dice pure:"Chi ha
compreso quello che abbiamo stabilito dei numeri, essendo la loro negazione
la loro stessa consistenza, verra a sapere che la realta incontaminata € il
creato assimilato, quantunque il creato differisca dal Creatore. Ond'é che
Colui che crea, ¢ il creato, e quel che e creato, € il Creatore™.

Quindi dice:

"Invero il Creatore € creato sotto questo riguardo, ponderate-E non ¢ affatto
creato sotto quel riguardo, rammentate.

Chi apprende quello che ho detto, non ne fallisce l'intendere-e non
apprende, se non chi intende.

S'accomuna e si distingue, ma e lo Stesso, Unico-Egli e la molteplicita, ma
non dura e non cessa” (121).

Gia il discorso e sfuggito di mano al tenore di questo opuscolo, ond'e che lo
concludiamo, volgendone le redini al nostro intendimento iniziale.



69

Alba Settima

Sappi dunque, ti guidi lddio alla Sua potesta, facendoti contemplare, merce
del Suo favore, la foggia delle Sue dominazioni, che questa realta
intellegibile, della quale hai appreso il procedere, per essere nell'estremo
dell'immunita dall'estraniarsi che compete all'ubicazione, e dall'essenza
stessa dell'ubicazione, e per la compiutezza del suo essere, scevra dalle
mutazioni del tempo, e dalla temporalita stessa, e per I'annullarsi della sua
quiddita nella sua ecceita, onde la luce del suo essere viene a sopraffare la
tenebra della sua quiddita, ed anzi, per il ritrarsi dalla sua stessa realta e da
sé stessa; (per tutto questo,) essa include i mondi dell'occulto e del
manifesto, nello stesso modo in cui la volonta (assoluta) include lei e quel
che é altro da lei, diffondendosi in essi, siccome la Realta si diffonde in quel
che v'é di piu sottile. Anzi, essa € la realta dei mondi, di queste sue ombre,
essendone lo spirito, mentre il resto sono le sue forze ed il suo corpo. In
definitiva, essa € l'aspetto dell'ldentita del mondo, laddove il mondo é
I'aspetto della sua molteplicita. Che anzi, essa € il mondo nella forma
dell'identita, laddove il mondo e l'intelletto nella forma della molteplicita.
Dice il Maestro ed uomo di conoscenza perfetto Qad’1 Sa°id Qomi, che
Iddio sia soddisfatto di lui (122), in una raccolta dei suoi libri e dei suoi
opuscoli:"Invero I'anima é intelletto per evenienza, ed e anima di per sé
stessa”(123). E nel suo commento al Tawhid di Sudiiq, che Iddio sia
soddisfatto di lui, afferma (anche):"La similitudine dell'intelletto, cioé del
comando divino, si modella con la forma dell'anima universale, a dar forma
alla materia™. Ma anche se egli, sia santificato il suo segreto, é stato ristretto
In questo, vale a dire, nel dar foggia all'intelletto grazie alla forma della sola
anima, nondimeno la scienza dei livelli dell'essere, e delle dominazioni
dell'occulto, e del palesamento, concede quello che abbiamo menzionato del
suo foggiarsi anche grazie alla forma del corpo. E questo I'intendimento
degli antichi, siccome il divino Platone, ed il Maestro dei peripatetici,
Aristotele (124), nella sua Teologia, quanto al calarsi dell'anima sino al
mondo inferiore (125), quantunque I'argomentare ne adduca il sopravvenire
dalla materia.

Quello che e rammentato da Qomi, uomo di conoscenza, sia santificato il
suo segreto, e preso dai discorsi degli antichi, siccome questo insigne
pensatore. Egli dice, nel primo capitolo della sua Teologia:"L'anima € solo
intelletto, foggiato dalla forma del desiderio™. E tra quanto adempie in modo
perfetto quanto da noi rammentato, c'e anche quello che egli afferma in quel
(medesimo) capitolo:



70

"Essa invero, (vale a dire, I'anima,) allorquando desidera di procedere, e di
manifestare le sue azioni, si muove dapprima dal primo mondo; quindi
(procede) al secondo mondo, poi al terzo, senza che essa, seppur movendosi
e procedendo, vada oltre il suo mondo, quantunque pervenga al terzo, perché
I'intelletto non si separa da lei, essendo per suo tramite che essa compie quel
che compie"(126).

Invero, nella sua trattazione insigne v'e quello che fa al nostro proposito,
accennando (essa) all'oggetto del nostro intendimento, all'argomento da noi
introdotto, in luoghi innumerevoli, specialmente nel decimo capitolo. Chi
vuole, si rifaccia a quel testo insigne, ma dopo un esame completo degli
intenti impliciti delle genti (di quel segreto), avendo fatto ad esse ricorso,
giacché ogni scienza ha i suoi depositari. A te sta di non volgerviti, ed a
quanto v'é di consimile, (soltanto) mediante la tua egoita e la tua animalita,
giacche esso (cosi) non ti sara di nessun giovamento, ma non aumentera se
non il tuo smarrimento e traviamento. Non vedi che la Guida dei Maestri,
Abt Ali Ibn Sina (127), ha detto:

"Invero io non ho letto nel Maestro, quanto agli argomenti di natura, ed alla
scienza dei numeri, ed a quella medica, se non cose agevoli, e ne ho fatto
carico a me stesso del chiarimento, in una maniera non forzata, nei limiti
della loro agevolezza, conseguendo il proposito di chiarirle senza
avventatezza ed arbitrio. Ma quanto alle questioni divine, nulla invero ne ho
capito, se non dopo lungo esercizio, volgendomi a Colui Che ¢ il principio
(del soddisfacimento) dei bisogni, umiliandomi nel cospetto di Quegli che
giudica d'ogni questione, al fine di rendermi atto ad accogliere il Suo
giudizio. Tanto che su una sola d'esse (questioni), sono tornato ben quaranta
volte, senza capirne nulla, al punto da disperare d'avere il ragguaglio di
guella scienza, sino a che non (ne) ho conseguito il disvelamento, largitomi
merce del ricorso al Principio del tutto, rivolto com'ero al Creatore
dell'esiguo e dell'immenso"(128).

Con tutto che i suoi shagli in quella scienza suprema siano piu che molti,
siccome e palese, quando ci si rifaccia ai suoi libri. E se le cose stanno cosi
con quegli che sta alla testa dei Maestri, la (loro) massima eminenza e
somma meraviglia, dei quali non v'e nessuno che gli stia alla pari quanto
all'acume della mente, ed all'eccellenza dei talenti, com'¢ dunque che
staranno le cose per gli altri uomini comuni! Questa € la mia sincera
esortazione ai miei fratelli di fede, affinché non vadano in rovina, per non
aver compreso.

Alba Ottava



71

Il modo in cui I'intelletto trascendente comprende quello che e oltre lui del
dominio e delle dominazioni, non e certo il modo in cui una cosa sensibile
racchiude un'altra cosa sensibile, in quanto siffatto contenimento in essa ha
luogo in ragione d'alcuni riguardi e termini, senza che dunque si contengano
I'una I'altra se non quanto ad alcuni elementi superficiali, esterni all'essenza;
perché anzi la sua inclusione riguarda tutti gli aspetti, in quanto include
I'interno del contenuto, cosi come ne racchiude I'esterno. Giacché invero il
suo racchiudere € sotto il riguardo della penetrazione e del propagarsi, in
quanto esso si diffonde nelle realta dei mondi a partire dalle loro essenze, nei
noccioli delle loro realta, e nelle loro ecceita. Senza che ne sfugga alla
comprensione l'essere, ed alla penetrazione nessuna particola, in cielo, ed in
terra, nelle loro sostanze, e nei loro accidenti, di quelli essenziali, e di quelli
disgiuntivi, essendo loro piu vicino della vena giugulare (129). Ond'é che le
permea e le influenza piu che non gli spiriti i corpi, ché anzi la presenza a lui
dei mondi, e piu veemente e superiore della loro presenza a sé stessi. Tutto
questo perché la materia, che & ci0 da cui conseguono l'alterita e la
separazione, ne ¢ assente; dileguata che ne sia la quiddita, che € il principio
dell'ulteriorita, annullandosi del tutto, senza che assolutamente ve ne sia a
suo riguardo nessun giudizio. Perché invece il giudizio compete all'essere,
anzi all'Essere Assoluto, laonde esso € Quello che li soverchia, in quanto e a
Lui che compete il giudizio su ogni ecceita, e su ogni realta.

Un accenno a siffatta inclusione esistenziale e penetrazione essenziale, € in
quello che dice il Maestro dei peripatetici: invero le realta semplici
comportano, per la loro stessa essenza, la rotondita d'un volgersi reale e
completo (al loro contenuto), quantungue in esse il contenente non ne cinga
il sito, comé invece il caso nell'ambito sensibile. Anzi, nell'ambito
intellegibile le cose stanno (per un verso, a questo medesimo riguardo), al
contrario di quello sensibile. Noi abbiamo gia accennato ad un barlume
dell'accertamento di questo segreto nella prima nicchia, alla quale € possibile
fare riferimento (a questo medesimo proposito).

Alba Nona

Invero, la realta intellegibile completa e trascendente e quella, a cui
compete il giudizio su cio che é oltre a lei delle (restanti) realta intellegibili,
delle anime totali e di quelle particolari, delle dominazioni, e delle
produzioni e delle esistenze umane del dominio, incamminandole sulla via
della guida, della dirittura, e della perfezione; onde abbia a menarle al loro
Creatore Sublime, conducendole ad estinguersi nel Signore della Maesta, per
null'altro se non perché Iddio venga adorato, onde ne venga attestata I'unita,
obbedendoGli e prosternandoGlisi. E invero l'intelletto quello che ¢ stato



72

inviato da lddio agli abitatori di tutti i mondi, acciocche li guidasse sulla
diritta via, col dirgli: volgiti dal tuo mondo, quello del comando, a quanti
sono imprigionati nelle tenebre dei mondi creati, onde tu abbia a condurli
alla dimora della beatitudine, al mondo nel quale la luce eccede la luce.
Sicché addivenga a manifestarsi in ciascuna realta, nella misura della sua
attitudine, lI'obbedienza al comando del Signore dei servi adoranti, onde
(essi) abbiano ad essere guidati al mondo dei segreti, rivolto che sia stato
loro I'invito ad accedere al consesso della gioia, alla dimora della quiete.
Quindi, dopo l'indirizzo e la guida, gli ordina di fare ritorno, con tutto quel
che se ne é palesato, dal mondo inferiore al Culmine Estremo ed all'’Amato
Supremo, dicendogli "Ritirati", ond'e che si ritira. Questa realta e quella che
Iddio Altissimo ha concesso (eminentemente) ad alcune manifestazioni a cio
confacentisi del mondo della santita (130), affinché s'opponessero alle
schiere di Satana, riportandone vittoria, in modo da condurre il creato ad
essere dalla parte (d'lddio,) del largitore; depositandovi alcune delle realta
spettanti al mondo dell’Arcano Divino, affinché ne fossero attratte, con
attrazione confacentesi alla Suo beneficio.

Alba Decima

Quando ti si sara dischiusa la vista, grazie ai principi che ti sono stati
inculcati, onde se ne abbia a disvelarti I'oggetto, nel bel mezzo degli asserti
di questi capitoli; allora ti sara dato d'assurgere, grazie al piede della
conoscenza, al Fastigio della realta, sicché te ne addivenga qualcosa di
quello, a cui si e alluso nella (seguente) narrazione del Kafi insigne, riferita
al nostro Signore Abt Ja°far Al Bagqir, su di lui la pace:

"Quando lIddio creo l'intelletto, gli si rivolse dicendogli:"Avvicinati", e si
avvicino. Poi soggiunse "Allontanati", e si allontano. Dopo di che disse:"Per
la Mia maesta e la Mia Gloria, invero non ho creato creatura che amassi piu
di te, e non ti ho reso perfetto, se non perché tu sei quello che (piu) amo. Ed
invero, io ti ho dato comandi e ti ho dato divieti, e ti ho ricompensato, e ti ho
castigato"".

Verbo autentico dell'Intimo d'lddio. Gia gli indagatori perfetti ne hanno reso
conto, che Iddio sia soddisfatto di loro; senonché, non avendo essi alluso,
santifichi Iddio le loro anime, ad alcuni dei suoi segreti, saremo noi a farvi
cenno, seppure nei limiti delle nostre capacita, a dispetto della nostra
mancanza di ragguagli (completi). Come? | loro doni non li trasportano se
non le loro cavalcature. Perché nulla v'é di comparabile a questa Sede
Suprema, a questa Magione venusta e gaudiosa.

Diciamo dunque, che il Suo dire "gli si rivolse" significa che Egli
(,I'Altissimo,) gli largi il verbo e I'apprensione, col fatto stesso d'averne



73

instaurato I'essenza. Giacché la scienza e I'apprensione dei principi superiori
non sono certo un marchio esteriore dell'intelletto, che é la prima delle
determinatezze, ma sono la sua stessa essenza. Invero, sotto un qual certo
riguardo, e quello che dice I'Altissimo:"Ed insegno ad Adamo tutti quanti i
nomi"(131), perché invero, in quel passo, I""insegnare™ ¢ il fatto d'inculcargli
le forme dei nomi e delle qualita, a modo d'inviluppo esaustivo e di unita
complessiva, senza che nel suo essere creato egli sia scevro della scienza dei
nomi, che gli verrebbero (cosi) dipoi insegnati. Perché I'uomo e proprio quel
che viene palesato del nome massimo "lddio", nella sua esaustione quanto
all'insieme dei livelli dei nomi e degli attributi, a modo d'unita complessiva;
essendo inoltre l'intelletto il luogo del palesarsi della scienza della Realta, in
guanto esso conosce al livello della sua (stessa) ipseita, nel nocciolo della
sua (stessa) realta.

Ed il suo dire, la pace su di lui,"Avvicinati", € il comando, (che va) dalla
presenza complessiva al primo manifestato, di palesarsi nell'insieme dei
livelli delle determinazioni, quanto ai mondi del dominio e delle
dominazioni. Giacché invero esso penetra I'insieme de mondi in virtu del
comando del Creatore, per manifestare le perfezioni che hanno luogo al
livello dei nomi e degli attributi, mostrandone i beni che ne addivengono ai
vari gradi degli esseri, onde abbia a guidarli sulla diritta via, conducendoveli
al retto procedere.

Ed il Suo dire "Allontanati” significa l'allontanamento dal mondo delle
particolarita, per addivenire alla presenza complessiva, merceé dell'insieme
dell'apparire, (vale a dire,) del nome confacentesi alla sua stazione,
ovverosia della stazione del suo palesamento, ovvero del nome di
"largitore”, donde ritorna indietro; oppure di quello di "vindice", quanto al
quale s'avvicenda. Giacché l'intelletto torna indietro dal suo apparire nei
mondi della discesa, mentre invece s'avvicenda, nel considerare l'unita di
quel che é fatto apparire, e di quello donde appare (,e la disgiunzione
nullificante sottesa al castigo). Ed il ritorno d'ogni cosa e per suo tramite,
anzi mediante il suo ritorno; perché in effetti nessuno degli esistenti fa
ritorno alla realta, senza essersi ricongiunto al mondo intellegibile, ovverosia
senza essersi estinto in esso, quantunque il ritorno della totalita sia per il
tramite dell'Uomo Perfetto, essendo l'intelletto il livello a cui ne assurge
I'intelletto.

Ed il Suo dire, la pace su di lui,"E non t'ho reso perfetto, se non perché sei
quello che amo™”, & allusione al fatto, che il palesarsi dell'intelletto nei livelli
dell'esistenza é nella misura della loro attitudine, ch'Egli ha prefissato per
loro nella presenza intellegibile, grazie all'Amore Essenziale. Laonde, se non
vi fosse quell’Amore, nessuno degli esistenti apparirebbe, e neppure nessuno



74

(di loro) si ricongiungerebbe ad alcuna (sua) perfezione, giacché "E invero
grazie all'’Amore che sorsero i cieli"(132).

E nel Suo dire: "T'ho dato comandi e divieti, e t'ho ricompensato e t'ho
punito™, v'é chiaro accenno, presso gli intimi del gusto (della conoscenza), a
quello che abbiamo detto, quanto al fatto che l'intelletto e il palese ed il
recondito, quello che pervade il dominio e le dominazioni, quello che
discende dalla sua stazione suprema alla sua dimora infima, senza soluzione
di continuita con la sua sede suprema e la sua stazione eccelsa, la piu
risplendente. Ed e Iddio Colui che largisce il buon esito, dall'inizio alla fine.

Alba Undicesima

E gia giunto per te il momento d'apprendere quale sia il significato della
"Luogotenenza” dell'Intelletto universale nel mondo creato, essendo essa tale
nel palesamento delle realta esistenziali. Essendo il suo Vaticinio
palesamento delle perfezioni del Principio Sublime, che esibisce i nomi e gli
attributi dalla Presenza (Unitiva) Complessiva del Signore della maesta.
Riconducendosene I'Intimita all'agire a proprio completo talento nell'insieme
dei livelli del recondito e del manifesto, (siccome) l'agire a suo libito
dell'anima umana nelle (varie) parti del suo corpo. Ché anzi, la libera azione
di quello non e comparabile alla libera azione di questa, perché invero
I'intelletto, per via della mancanza di mescolamento con la potenzialita,
senza ch'esso abbia ad abbracciare I'inesistenza e la carenza, addiviene ad
una forza maggiore quanto all'esistenza, vale a dire, quanto alla sua
instaurazione, nel suo disporne a libito, e nel suo esserle d’ausilio. E se esso
e manifesto, cio € perché e sua merce che il Reale (stesso) e manifesto; e se €
recondito, e perché & sua merce che il Reale & recondito.

E non immaginare, da queste considerazioni, che il manifestarsi del Reale
ed il Suo celarsi siano conseguenza del manifestarsi e del palesarsi
(dell'intelletto). Perché questo e immaginare fallace, e mera opinione
(infondata), senza nessuno smercio nel mercato della certezza e della
conoscenza. Cheé anzi il Principio del suo palesarsi e della sua produzione €
il Reale, senza che vi siano palesamento ed essere che non siano i Suoi
stessi, sia benedetto ed esaltato. Perché il mondo & miraggio entro miraggio,
per i nobili e liberi.

Alba Dodicesima

Nel novero di quello che potra condurti a cio di cui abbiamo fatto menzione
nella sua debita guisa, guidandoti in tutta completezza sulla via
dell'appagamento, v'e invero quanto riportato da Sudaq (133), che Iddio sia
soddisfatto di lui, nello °uyiinu Akbari-r-Rid’a, la pace su di lui, con una



75

catena di trasmettitori che lo fa (appunto) risalire a questa nostra Guida e
nostro Signore, si moltiplichino innumerevoli su di lui la salute e la lode, che
lo narro dai suoi padri, e questi da Ali Ibn Ab1 Talib, la pace su di loro, (che
riferi che) I'Inviato d'lddio, ch’'Egli benedica lui e la sua Famiglia, ebbe a
dire:

"Iddio non ha creato nulla di piu eccellente di me, e (nulla) ha esaltato ed
onorato piu di me. Disse allora Ali, ed io ripeto (quello che disse):"Inviato
d'lddio, sei tu piu eccellente, o Gabriele, la pace su di lui?" Rispose:"Ali,
invero lddio, sia benedetto ed esaltato, diede la preferenza ai Suoi Inviati ed
ai Suoi Nunzi sui Suoi Messi ravvicinati, anteponendo me a tutti i Nunzi ed
a tutti gli Inviati. E I'eccellenza, dopo di me, va a te, Ali, e dopo di te, agli
Intimi, perché invero i Messi sono al nostro servizio, ed al servizio dei nostri
amici. Ali, quelli che reggono il trono d'lddio, e quelli che gli stanno attorno,
glorificano e lodano il loro Signore, invocando perdono per quelli che
credono, merce della nostra Intimita.

Ali, se non vi fossimo stati noi, Iddio non avrebbe creato Adamo, la pace su
di lui, e neppure Eva, e non vi sarebbero stati né il Giardino né il Fuoco, e
non vi sarebbero stati né il cielo, né la terra. E com'é che non saremmo
superiori ai (Suoi) Messi, se invero abbiamo la precedenza su di loro nella
conoscenza del nostro Signore, e nella Sua glorificazione, e nell'attestazione
che non v'e dio oltre a Lui, e nella proclamazione della Sua Santissima
Purita? Perché la prima cosa che Iddio creo, sia magnificato ed esaltato,
furono i nostri spiriti, ai quali diede la favella, facendo che Ne attestassero
I'Unita, e Lo celebrassero. Poscia cred i Messi, i quali, allorquando
contemplarono i nostri spiriti, vedendo che erano una sola luce,
magnificarono la nostra opera, sicché noi glorificammo Iddio, affinché i
Messi venissero a sapere che noi siamo una e piu creature, mentre Egli é
immune dalle nostre qualita, laonde i Messi proferirono la nostra (stessa)
glorificazione, proclamando che Egli € immune dalle nostre qualita. E
quando contemplarono lI'immensita del nostro essere, noi attestammo che
non v'e dio tranne Lui, affinché i Nunzi venissero a sapere che non v'e dio
tranne lddio, e che noi siamo (Suoi) servi, senza che noi si sia divinita che
bisogni adorare con Lui, od oltre Lui. Laonde essi attestarono che "Non v'é
dio se non Iddio". E quando videro la grandezza della nostra sede, Lo
magnificammo, affinché i Messi sapessero, che Iddio Altissimo é piu grande
di che venga attribuita ad altri che a Lui I'immensita della sede. E quando
videro quel che Iddio ci aveva conferito di magnificenza e di forza,
proclamammo che non c'e stato e non c'e forza se non in Lui, affinché i
Messi sapessero, che in noi non c'é stato né forza se non Sua merce. E
quando videro quello che lddio ci aveva concesso, e quel che ci aveva



76

Imposto quanto al precetto dell'obbedienza, dicemmo "Sia lode a Iddio",
affinché i Messi venissero a sapere, quanto la Sua rimembranza in noi faccia
si, che sia diritto d'lddio Altissimo la lode dei Suoi doni, laonde i Messi
proclamarono "Sia lode a lddio™. Giacché fu nostra merce che (essi) furono
guidati alla conoscenza dell'Unita d'lddio, sia magnificato ed esaltato, ed alla
Sua glorificazione, ed all'attestazione che non v'é dio tranne Lui, ed alla
proclamazione della Sua lode e della Sua magnificenza.

Ed e quindi é che Iddio, sia benedetto ed esaltato, cred Adamo, e ci depose
nei suoi lombi, ordinando ai (Suoi) Messi di prosternarsi al suo cospetto,
magnificandoci ed ossequiandoci. Ond'é che essi si prosternarono dinnanzi a
Iddio, sia magnificato ed saltato, in adorazione, e davanti ad Adamo per
ossequio ed obbedienza, perché noi eravamo nei suoi lombi.

E com'e che (noi) non saremmo superiori ai (Suoi) Messi, se (essi) si
prosternarono tutti quanti assieme davanti ad Adamo? Invero, allorquando
Gabriele, la pace su di lui, sali con me al cielo, proclamo:"Assieme,
assieme!”, e s'aderse assieme a me. Quindi mi disse:"Precedimi,
Muhammad", al che io soggiunsi:"Gabriele, debbo dunque precederti?"Mi
rispose:" Si. Invero lddio ha anteposto i Suoi Nunzi a tutti quanti i Suoi
Messi, ed ha specialmente anteposto e favorito te”. (Cosi) disse, ed io lo
precedetti, e pregai davanti a loro, senza menarne vanto.

Quando approdai ai veli di luce, Gabriele mi disse (ancora):"Precedimi,
Muhammad", e resto dietro di me. lo (gli) dissi:"Gabriele, in un luogo come
questo tu ti separi da me?"Al che egli mi rispose:"Muhammad, € giunto al
suo termine il limite impostomi da Iddio, sia magnificato ed esaltato, entro il
quale (mi é stato dato di pervenire) sino a questo luogo; se andassi oltre,
farei ardere le mie ali, per avere oltrepassato i limiti del mio Signore, Ne sia
esaltata la Maesta. Egli mi ha inondato continuamente con lo sfavillio della
(Sua) Luce, sospingendomi in essa, sino a che non sono giunto a quel che
Egli ha voluto della celsitudine del Suo dominio.

Poi (Iddio) esclamo:"Muhammad!”, ed io risposi:"Eccomi, mio Signore, Tu
sei la mia beatitudine, che Tu sia benedetto ed esaltato”, ed Egli
proclamo:"Muhammad, tu sei il Mio servo, ed lo sono il tuo Signore, € Me
che devi adorare, ed € in Me che devi confidare. Invero tu sei la Mia luce tra
I Miei servi, e sei colui che ho inviato alle Mie creature, e la Mia prova su di
esse. Per te, e per chi ti segue, ho creato il Mio Giardino, e per chi ti
s'oppone, ho creato il mio Fuoco, ed ai tuoi eredi ho concesso il Mio favore,
ed ai tuoi seguaci (sciiti) ho concesso la Mia ricompensa. Allora io
chiesi:"Mio Signore, chi sono i miei eredi?" Egli rispose:"Muhammad! | tuoi
eredi sono (quelli, i cui nomi sono) iscritti sui lati del Mio trono". lo guardai,
ed ero al cospetto del mio Signore, sia esaltata la Sua Maesta, ai lati del



77

trono; e (vi) vidi dodici luci, ed in ogni luce una traccia verde, nella quale
v'era il nome d'uno dei miei eredi, il primo dei quali era Ali Ibn Ab1 Talib, e
l'ultimo dei quali era il ben Guidato (, il Mahdi), della mia comunita. lo
dissi:"Mio Signore, sono dunque questi i miei eredi dopo di me?"Egli
rispose:"Muhammad, questi sono i Miei Intimi, ed i Miei amati, ed i Miei
amici diletti, e le Mie prove, dopo di te, sulle Mie creature. Essi sono i tuoi
eredi, ed i tuoi Vicari (e successori), ed il meglio della Mia creazione, dopo
di te. Per la Mia Magnificenza e la Mia Maesta, manifesterd loro merce
I'obbligo nei miei confronti, e levero il Mio verbo grazie a loro, e con
I'ultimo di loro purghero la terra dai miei nemici, rendendolo padrone del
suo Oriente e del suo Occidente, onde gli assoggettero i venti, e gli
sottomettero le nubi indomite, e lo elevero tra le cause, e lo aiutero con il
Mio esercito, e lo soccorrero con i Miei Messi, sino a che non venga dato
(alfine) I'Annunzio del Mio appello, ed il creato non venga radunato
nell'attestazione della Mia Unita. Poscia faro durare il suo dominio, ed
avvicendero le eta tra i Miei Intimi, fino al Giorno della Resurrezione™(134).
(Questa narrazione) I'ho riportata in tutta la sua ampiezza, seppure nella
brevita di questo opuscolo, per averne benedizioni e buoni auspici, e per il
suo molto giovamento, e per la sua profondita penetrante. Qui spieghero in
breve, a mo' di compendio, alcuni passaggi, che hanno a che vedere con la
nostra trattazione, nella speranza che il Reale, che ne dispone a Suo libito,
me ne conceda il buon esito.

Alba Tredicesima

Sappi dunque, che Iddio faccia si che tu e noi (tutti) si sia parte della
comunita dell'Inviato che Egli ha eletto, essendoci dato di percorrere la via
dei (suoi) seguaci devoti, che il suo dire, benedica lddio lui e la sua
Famiglia, "lddio non ha creato nulla di piu eccellente di me™, & accenno alla
sua eccellenza nella stazione della sua determinazione creata. Perché invero
egli, nel suo prodursi creato, e la prima delle determinazioni, la piu vicina al
nome massimo, Guida delle Guide, dei nomi e degli attributi. Senonché egli,
in ragione della (sua) Intimita universale immensa, e per il fatto d'essere la
barriera suprema, e la sostanzialita prima, a cui si fa riferimento con le
locuzioni "Si avvicino, e resto sospeso”, e I"'Essere disteso assoluto”, e il
"Riguardo permanente sempiterno”, € cio in cui si annullano tutte le
determinazioni esistenti, dileguandosi in lui tutti i segni ed i vestigi, senza
che vi sia nessun rapporto tra lui e le cose, per la sua inclusione che s'aderge
sempiterna su ogni bagliore ed ogni ombra. E non si pretenda che sia
corretto dire, che sia il migliore ed il piu eccellente, né che se ne immaginino
la primalita o la finalita, perché anzi egli & il primo nella sua stessa finalita,



78

ed é l'ultimo nella sua stessa primalita, essendo palese secondo il riguardo
per cui e celato, e celato secondo il riguardo per cui e palese. Siccome fu
detto:"Noi siamo quelli che precedono, e i primi*(135).

E quanto al dire (di Ali), la pace su di lui, "Sei tu piu eccellente, o
Gabriele?", sappi che questa domanda, cosi come altri asserti del nostro
Signore, il Condottiero dei Credenti, la Guida delle genti del disvelamento e
della certezza, su di lui la benedizione del Signore dei mondi, € (posta),
acciocché le realta (superne) possano essere rivelate alle altre creature; non
fosse che egli, su di lui la benedizione e la pace, apprende (direttamente)
dall'Inviato d'lddio, benedica Egli lui e la sua Famiglia, le realta dei mondi e
gli arcani dei (loro) segreti, mercé della sua stazione intellettuale e del suo
essere occulto, prima che si giunga al prodursi dei miraggi delle similitudini,
per tacere del loro prodursi nelle figure dei verbi allocutivi. Perché invero la
sua dimora, la pace su di lui, € da lui, benedica Iddio lui e la sua Famiglia,
mercé dell'unita delle loro due luci, in ragione dell'Intimita universale
assoluta, dimora delle sottigliezze intellegibili, anzi della spiritualita
recondita, che procede dalla stessa Favella Divina; essendo la dimora delle
restanti creature, che sono da lui, benedica Iddio lui e la sua Famiglia, anche
la dimora delle restanti possanze, palesi od occulte che siano, che loro
competono. Perché invero I'Inviato d'lddio, benedica Egli lui e la sua
Famiglia, e I'unita di tutte quante le creature, occulte o palesi, essendo egli il
principio dei principi quanto ai (vari) livelli della totalita e della
particolarita. Ond'e che il suo rapporto con tutto cio che e sotto la sua tutela,
e il medesimo di quello del nome massimo, nella (sua) presenza totale, con i
restanti nomi ed attributi. Anzi, egli é (in sé proprio) il nome massimo, che
comprende i restanti nomi divini, quanto alla processione creativa ed a
quella del comando. E cosi com'é che il profondersi che procede dalla
presenza complessiva non giunge ai meri particolari se non dopo il suo
passaggio per le poste intermedie, senza che trascorra a quello che sta in
basso, se non dopo essere passato per quello che sta in alto, che é
I'intermedio, nel modo che é stato chiarito nella "nicchia” precedente,
essendone stata addotta la prova nelle fiaccole anteriori; alla medesima
stregua il profondersi della scienza del reale e delle (sue) conoscenze
(effettive), che discende dal cielo del segreto anmadico, (del piu lodevole),
benedica Iddio lui e la sua Famiglia, non giunge alle terre create se non dopo
il suo passaggio per il livello superno del "nembo™. Ond'é per questo, e per
altri segreti, che egli, benedica Iddio lui e la sua Famiglia, ha detto:"lo sono
la citta della scienza, ed Ali ne e la porta”(136).

Tra gli argomenti atti a corroborare quel che abbiamo menzionato,
rendendone (ulteriore) testimonianza, v'e quanto egli, benedica Iddio lui e la



79

sua Famiglia, ascolto da Gabriele, la pace su di lui. Del che fa parte quello
che e riferito nel Kafi insigne, nel capitolo "Al °uhtd", in una lunga
narrazione, quanto al fatto che il Condottiero dei Credenti ebbe a dire:

"Per Quegli che ha aperto il seme, ed ha creato il vivente, invero ho sentito
che (Iddio) disse al Nunzio (divino), benedica Iddio lui e la sua Famiglia,
quanto a Gabriele:"Muhammad, fagli sapere che € penetrato
nell'impenetrabile™(137). Nobile ragguaglio.

Inoltre, la domanda sulla superiorita quanto a Gabriele, la pace su di lui, &
domanda che riguarda tutti gli abitanti del mondo delle potesta. Ed il fatto
che si faccia (di Gabriele) distinta menzione, o e per I'eccellenza del suo
rango nei confronti dei restanti Messi (divini), o e soltanto perché la mente
gli rivolge la sua attenzione, non facendo caso agli altri. Laonde, in
definitiva, la domanda non riguarda lui soltanto, la pace su di lui, ragion per
cui (I'Inviato d'lddio), che benedica Egli lui e la sua Famiglia, risponde
affermando la propria superiorita su tutti quanti i Messaggeri (divini).

Si sappia dungue, che questa superiorita non € sotto un riguardo meramente
formale e cerimoniale, come fosse quella di un Sovrano nei confronti dei
suoi sudditi, ma e anzi superiorita reale ed essenziale, sotto il rispetto della
perfezione che ne deriva dall'includere esaustivo, e dall'adergersi della sua
sovranita, ombra di quell'includere, che compete al nome immenso "Iddio"
nei confronti dei restanti nomi ed attributi; perché invero questi sono tra le
sue fatture, i suoi modi, i suoi palesamenti, la sue luci. Sicché, siccome
I'onore del nome massimo ed onniesaustivo "Iddio" & anteposto a (quelli de)i
restanti nomi non in ragione di una dignita meramente esteriore, cosi & per
gli altri nomi esaustivi, che sono (ciascuno) Nunzio in ciascuna eta, ed in
particolare per il nostro Nunzio, benedica Iddio lui e la sua Famiglia, che
sono (a loro volta) in relazione tra di loro; stando cosi le cose per quel che e
sottoposto ai nomi, e per quel che e sottoposto alla Guida della Guide dei
nomi e degli attributi, a cui va la preminenza completa su tutte quante le
comunita, antecedenti e successive; ché anzi, ognuno dei Vaticini procede da
una qualifica d'essere sua propria; laonde il (Vaticinio, di Muhammad),
benedica Iddio lui e la sua Famiglia, & il circolo immenso, che comprende
(in sé) tutti quanti i circoli, i totali ed i particolari, i grandi ed i piccoli.

Ed il suo dire, benedica Iddio lui e la sua Famiglia, "L'eccellenza, dopo di
me, va a te, e dopo di te, agli Intimi", allude a quel che abbiamo menzionato,
(ovverosia) al fatto che il livello del suo essere, e dell'essere dei restanti
Imam, la pace su di loro, in rapporto al Nunzio (divino), benedica lddio lui e
la sua Famiglia, ¢ come il livello dello spirito nel complesso dell’anima
razionale umana. Essendo il rango dei restanti Nunzi ed Intimi, siccome
quello delle potenze che ulteriormente ne discendono, cosi come quello dei



80

rimanenti subalterni, ¢ come quello delle forze particolari che procedono
all'esterno, o di quelle interiori, in ragione dei loro (vari) gradi e livelli.
Perché ogni eccellenza, e perfezione, e nobilta, nel dominio umano, €
stabilita nei confronti della dignita spirituale; il profondersi della quale
giunge alle restanti forze ed ai rimanenti livelli, ché anzi tutte le forze,
apparenti o recondite che siano, sono palesamento della realta dello spirito.
Ond'e per questo che Ali ebbe a dire:"Sono con i (restanti) Nunzi in segreto,
e con I'Inviato d'lddio apertamente™(138). La circostanza d'essere assieme
agli altri Nunzi, la pace su di loro, riguarda il fatto che essi sono stabiliti, nel
mentre quanto all'lnviato d'lddio, benedica Egli lui e la sua Famiglia,
concerne il fatto che e egli ad essere stabilito.

Ed il suo dire, benedica Iddio lui e la sua Famiglia, "Perché invero i
Messaggeri sono al nostro servizio, ed al servizio dei nostri amici*, rende
testimonianza di quello che abbiamo (gia) ricordato, del fatto che il mondo,
con tutte le sue parti e particolarita, procede dalle forze dell'Onnisciente ed
Onnipotente, conferite all'Intimo Perfetto. Ond'e che alcuni dei Messi
(divini) sono parte delle forze dell'Onnisciente, siccome Gabriele, la pace su
di lui, e chi e del suo ordine; mentre altri di loro (sono di quelle)
dell'Onnipotente, come °izra'll e quelli del suo grado, ed i Messi celesti e
terrestri che amministrano (e dirigono). Ed il servizio dei Messaggeri, la
pace su di loro, ai loro amici, e anche merce del loro disporne liberamente,
siccome il servizio d'alcune delle parti dell'uomo per altre € per il disporne a
piacimento dell'anima.

E quanto al suo dire, benedica Iddio lui e la sua Famiglia, "Quelli che
reggono il trono...", fino alla fine, al trono qui compete un significato
comprensivo, nel senso che il suo intendimento é l'insieme delle creature,
oppure la sostanza inclusiva, sorreggendolo quattro messi (divini), che sono
Signori di quattro specie, com'é narrato da Sudiq nelle sue I°tigadat (139), la
misericordia d'lddio si di lui. Non essendo (peraltro il trono) la presenza
intellegibile, perche chi sorregge la scienza e egli stesso, (I'Inviato,)
benedica Iddio lui e la sua Famiglia, ed i suoi Intimi. Siccome é riferito nel
Kafi insigne, che Aba °abdi-1-Lah, la pace su di lui, ebbe a dire:

"I portatori del Trono, ed il Trono & la Scienza, sono otto: quattro di noi, e
quattro di chi sa Iddio"(140).

Ed in un‘altra narrazione, riferita a Masa al Kazim, la pace su di lui, si dice:
"Quando verra il Giorno della Resurrezione, i portatori del Trono saranno
otto: quattro dei primi, Noe, Abramo, Mose, e Gesu, la pace su di loro. E
quattro degli ultimi, Muhammad, Ali, Hasan, ed Husayn, la pace su di
loro"(141).



81

Ed i suo dire "Se non ci fossimo stati noi, Iddio non avrebbe creato
Adamo...", sino alla fine, ¢ per il fatto che essi sono gli intermediari tra il
Reale ed il creato, il legame tra la pura Presenza dell'ldentita, e la
molteplicita degli (esseri) particolari. In questo passaggio é spiegata la loro
funzione mediatrice, in ragione del Principio dell'essere, e del fatto che essi
sono cio che e palesato della benignita largitrice, che e quel che si profonde
dal Principio dell'essere; anzi, in ragione della stazione dell'Intimita, essi
sono la Benignita Largitrice; essendo essi il nome immenso, che e "quegli
che largisce ed elegge", essendone (immediata) conseguenza. Cosi come il
passaggio successivo, ovverosia il suo dire "E com'e che non saremmo
superiori ai Messi", é chiarimento del fatto che essi sono intermediari per via
della perfezione del loro essere, essendo (essi) quel che € manifestato della
Benignita Largitrice, che é quella grazie alla quale si manifesta la Perfezione
dell'Essere. Loro mercé giunge a compimento il circolo dell'esistenza,
manifestandosene l'occulto ed il palese, onde la profusione scorre nella
discesa e nell'ascesa. Ha detto il Maestro Muhiyu-d-Din (142), nella sue
Fut@hat:"Il manifestarsi dell'essere ¢ nel nome d'Iddio Che largisce ed
elegge”(143). Ond'e che l'intero circolo dell'essere é sotto questi tre nomi,
compendiati nel primo, e partitamente negli ultimi due.

Il nostro intendimento nel riportare questa insigne tradizione in tutta la sua
lunghezza, riferendone i vari passaggi, e di dare ragguagli sul fatto che sono
essi (, gli Intimi,) ad insegnare la realta della servitu adorante, avviandovi i
Messi (divini), nel dominio delle produzioni intellegibili occulte, chiarendo
che questo (loro) insegnamento ¢ la realta del Vaticinio nel (dominio del)le
produzioni occulte. Noi ne accenneremo ai passaggi a modo di compendio,
ascrivendoli a "principi”, al fine d'illustrare di che cosa si tratti, quantunque
nella ristrettezza dello spazio (a nostra disposizione), con I'animo turbato (a
questo medesimo riguardo).

Quanto al principio della loro precedenza nella conoscenza del loro Signore,
invero tu hai gia appreso, in quello che (te ne) abbiamo riferito, che il mondo
intellegibile & (costituito da) esistenze luminose, viventi, sapienti, senza che
nessuna soluzione di continuita si interponga tra di esse e le loro perfezioni,
perché anzi tutto quel che e possibile per loro, in ragione della possibilita
comune, s'attua per loro necessariamente. Ond'é che la precedenza quanto
alla conoscenza del Signore, ed alla (Sua) glorificazione, ed all'attestazione
che non v'é dio altri che Lui, & invero merce della precedenza dell'essere.
Essendo questa la precedenza "“sempiterna”, la quale si addice a questa
stazione esaltata e sublime, immune da tempo e da luogo. Laonde egli, in
definitiva, e antecedente per la causalita, e per la realta stabilita(ne) nei
livelli dell'essere, quanto alle realta e occulte e palesi.



82

Ed il suo dire "e diede loro la favella", il che significa, che li rese latori del
verbo, e per la stessa costituzione della loro essenza intellettuale, che favella
senza proferire voce ed articolare suoni. E I'apporre ivi la "e"(g), & per la
precedenza dell'essenza sulle (sue) perfezioni, che e precedenza sostanziale.
Per quello che abbiamo menzionato quanto al senso della precedenza, il
manifestarsi della loro sostanza fa si che essi siano intermediari, nella
creazione dei Messi (divini), sia per via del loro essere, cosi come grazie alle
sue perfezioni.

Quanto al principio ulteriore, sappi dunque, che Iddio ti guidi sulla diritta
via, che l'attestazione dell'unita divina ha quattro pilastri, ciascuno dei quali
ha (a sua volta) tre livelli, uno dei quali & manifesto, nel mentre gli altri due
sono interiori, attenendosi il singolo nome (,in senso stretto), al singolo
livello esteriore. E cosi che stanno le cose per i nomi divini, che si
suddividono in tre gruppi, vale a dire, i Nomi d'Essenza, quelli di qualita, e
quelli d'azione.

Il primo pilastro & dunque la "lode", che é la stazione nella quale si attesta
(, in primo luogo,) l'unita degli atti, essendone questo il livello apparente,
mentre quello recondito sono le altre due attestazioni dell'Unita (divina),
vale a dire, quella degli attributi, e quella dell'Essenza. Quella della lode € la
stazione in cui tutti i pregi e tutte le benemerenze sono ricondotte a lddio
Altissimo, negando che spettino ad altro che a Lui, sia magnificato ed
esaltato. La qual cosa non si realizza, se non per il fatto che tutto I'insieme
delle buone azioni, di tutti quanti gli atti retti, di tutti quanti i doni, tutto il
fiorire dei benefici, € da Lui. Con la qual cosa, il servo che contempla questa
stazione, vede che i doni ed i benefici, che sono nella forma dei molteplici
particolari, sono apparenze del dono assoluto, vale a dire, della volonta
assoluta, aspetto d'lddio che s'estingue in Quegli Che sussume in Sé ogni
aspetto. Laonde non v'e nell'esistenza né venusta, né agente bello, tali che
abbiano a rendersene lode alla venusta od all'agire, oltre al Bello Assoluto. Il
che lo assevera l'attestare che nega lo stato e la forza ad altri che a Lui,
stabilendone I'essere in Iddio, il Venusto, sia pure nel loro esistere in forme
particolari. L'intimo di questo attestare concerne gli attributi e I'Essenza,
presso gli intimi del significare recondito e della cifra allusiva.

Il secondo pilastro & quello per cui s'attesta che non v'é dio se non lddio. E
questa la stazione dell'unita degli attributi, e del dileguarsi d'ogni perfezione,
perché il servo vede che ogni bellezza, e perfezione, e bonta, e splendore,
sono apparenze della Venusta del Reale, e Sue perfezioni, essendo tra gli
irraggiamenti della Sua Maesta. Questo attestare appartiene a questa
stazione, perché € in essa che si nega la divinita ad altri da Lui, essendo qui
la divinita quella degli attributi, non quella degli atti. Ma vi sono in essa



83

celate (anche) due (altre) attestazioni, riservate alle genti del gusto e del
cuore.

Il terzo pilastro & quello della "magnificazione", che € la stazione in cui
s'attesta I'Unita dell'Essenza, nello svanire di tutte quante le ecceita, secondo
quanto traspare dal significato del verso "Egli & piu grande, di che sia
qualificato"(144); non essendovi chi abbia a causare nessuna cosa, per il
fatto che qui Egli non é cosa alcuna. E le due ulteriori attestazioni di
(siffatta) unita in esso, sono confacentisi al restare celate presso coloro a cui,
tra i nobili e liberi, spetta la precedenza migliore.

Il quarto pilastro e quello della "glorificazione”, che é la stazione
dell'immunita dai tre precedenti attestati dell'unita (divina); giaccheé invero in
essa non v'é moltiplicarsi di colori (di qualita), essendo essa la stazione
dell'immunita (completa), e del realizzarsi d'ogni possibile, mercé della
quale l'unita perviene al suo compimento.

Laonde, nell™unita degli atti", il viandante (spirituale) vede che ogni agire €
palesamento del (Suo) agire, sicché Lo attesta immune da che s'abbia a
scorgere giammai azione altrui.

Mentre nell™unita degli attributi”, le qualita svaniscono, assieme ai nomi,
nei Suoi attributi e nei Suoi nomi, ond'e che in questa stazione l'attestare e
della Sua immunita, siccome dell'assenza di che vi sia visione di nomi od
attributi, in ogni qualsivoglia dimora di realizzazione, che non siano i Suoi.

Laddove I"'unita dell'Essenza” € il dileguarsi delle essenze nella Sua, laonde
I'immunita, in questa stazione, e che non via sia visione di ecceita e di
ipseita, che non siano I'lpseita Una.

Nelle narrazioni pervenuteci, ve n'e una che recita:"O Colui che é Lui, o
Colui che non €& se non Lui"(145); confacendosi (da ultimo) la
"penetrazione” al livello della conseguenza d'ogni stazione e d'ogni attestato
dell'unita, ma nell'assenza di visione d'atto o di qualita, e persino d'lddio
Altissimo, negandosene la molteplicita merce della totalita, onde s'addivenga
contemplarNe la pura Identita e la pretta Ipseita, Che €& il manifestato
nell'’Arcano stesso, e I'Arcano nello stesso manifestato, passando I'immunita,
in ciascuna stazione, per le altre due.

Quanto al (terzo) principio, sappi dunque che attestare la "glorificazione", in
questo detto insigne, ha la precedenza sugli altri pilastri, a riprova della sua
eccellenza, e celsitudine del suo grado sugli altri livelli, pur essendo essa
riferita alla stazione dei Messi (divini), quanto alla loro natura (preminente).
Mentre invece, quanto al fatto che la "magnificazione" viene stabilita nel
mezzo dell'attestazione che non v'é dio tranne Iddio, e della lode, cio avviene
perché, nelle realta trascendenti, il centro ne e comprensivo di quel che le
comprende, al contrario delle cerchie sensibili, come te ne é addivenuta in



84

precedenza la menzione; indicando inoltre la qual cosa il fatto, che la Sua
Essenza, ne sia esaltato I'Essere, € attorniata dagli attributi, dai nomi (, e
dagli atti); ed il fatto che la visione dell'Essenza non € possibile se non da
dietro il velo dei nomi, degli attributi, e degli effetti. (La circostanza) che la
"lode™ venga corroborata dall'attestare che "Non v'é stato e forza se non in

Iddio", sta ad indicare che I'essere della molteplicita s'insinua di piu negli atti
(che altrove), in ragione di quel che ne contemplano i viandanti (spirituali).
Quanto al (quarto) principio, sappi che il fatto che i Messi prendano parte
alle tre attestazioni dell'unita divina, proclamandone (di volta in volta)
I'immunita, non e nel medesimo modo in cui I'Uomo Perfetto prende parte a
tutte quante le (suddette) stazioni, perché anzi ciascuno di loro ha definita
una (sua) peculiare stazione, che non gli e consentito di oltrepassare. Quello
che viene loro insegnato, in quel loro sussistere, & in ragione delle loro
attitudini, che il Nunzio nobilissimo, benedica Iddio lui e la sua Famiglia,
comprende (tutte), egli che include la totalita delle cose, essendo (egli)
I'ordine dell'effettuarsi delle perfezioni che competono ai vari mondi, e di
tutto quel che viene prodotto, secondo il livello del suo effettuarsi.

Ma quanto al resto di questo detto insigne, esso & fuori del nostro proposito,
ond'e che abbiamo rinunziato ad esporlo, essendo esso meritevole d'un
ragguaglio (ben piu) esteso, e d'ulteriore discussione, e di chiarimento (piu)
minuzioso. Forse Iddio ci concedera d'esporlo in un opuscolo a parte.

Questi insegnamenti che hanno luogo nel prodursi intellegibile del Nunzio
nobilissimo, e della sua Famiglia ottima e pura, la pace d'lddio su tutti quanti
loro, sono la realta (stessa) del Vaticinio e dell'lmamato nel mondo del
comando occulto, di cui hai gia appreso, in quel che precede, l'insieme ed i
particolari.

Ond'e che suggelliamo il (nostro) discorrere di questo argomento, volgendo
le redini della (nostra) penna ad una guisa diversa di trattazione, che e quella
che concerne la Luogotenenza, ed il Vaticinio, e I'Intimita, nel prodursi
dell'apparenza creata. Laonde ne imploro da lddio Altissimo il buon esito,
perché Egli é il migliore dei patroni, che la (Sua) pace e la (Sua) benedizione
siano sul (Suo) Inviato, e sulla sua Famiglia ottima e pura.

Fiaccola terza

Nella quale suggelleremo il discorso sui segreti della Luogotenenza, del
Vaticinio, e dell'Intimita, quanto al prodursi dell'apparenza creata, e quanto
all'arcano dell'elezione dei Nunzi (divini), la pace su di loro, colla loro
dignita nei confronti del nostro Nunzio, benedica Iddio lui e la sua Famiglia;
essendovi in essa (fiaccola) balenii di luce, che accennano a segreti
dominicali.



85

Primo Balenio

Forse che ti sara pervenuto il ragguaglio, essendoti stata resa palese la cosa
grazie ai nostri chiarimenti, quanto al fatto che ai nomi divini spetta
d'includere e d'essere inclusi, e di sovraintendere, e d'essere sovraintesi.
(Laonde) alcuni dei nomi divini sono comprensivi di quelli di bellezza,
siccome il "largitore”. Nel mentre alcuni (altri) includono (in sé) quelli di
maesta, siccome "padrone”, e "soggiogatore”. Ma non Vv'é nei nomi divini
grado d'esaustione assoluta e d'unita complessiva delle realta divine,
leggiadre o soverchianti che siano, a guisa di semplicita d'insieme, se non
per il nome "lddio", Signore di tutte quante le realta divine, chiave delle
chiavi dei tesori reconditi. E esso il nome inclusivo, il compiuto, il massimo,
Il perpetuo, il sempiterno, I'eterno. | nomi altri da lui, persino le loro matrici,
non giungono a siffatto livello d'inclusione, anche se, o pit 0 meno, alcuni di
loro sono inclusivi d'altri.

Secondo balenio

Siccome tu avrai gia avuto modo d'apprendere dal tenore di quello che
t'abbiamo (sinora) esposto, quanto al fatto che il manifestarsi delle
determinatezze esteriori ha luogo soltanto in ragione di quel che comportano
I nomi divini, secondo I'ordine contenuto nella Scienza Dominicale, oltre che
in conformita colla presenza delle determinatezze fisse; del pari ciascuna
delle realta dei nomi divini ha un suo sottoposto, che e quel che ne viene
manifestato nel mondo dell'arcano, essendo il giudizio su quel che procede a
manifestarsi, e quel che ne procede, uguale secondo la norma divina.
Laonde, in quel che viene manifestato del "largitore”, (o "benefico™,) e la
largizione a predominare, divenendo (percio essa) inclusiva delle restanti
manifestazioni di leggiadria e venusta, in modo da avere autorita si di esse.
Nel mentre quello che viene manifestato del "padrone”, e dell™unico™, ¢ a
questa stregua in rapporto al manifestarsi del soggiogamento. Essendovi
peraltro obbligatorieta inevitabile, in ragione del Giudizio antecedente
dell'adempimento divino, e della Provvidenza Largitrice, che vi sia un essere
Vicario, onnicomprensivo della totalita degli attributi dominicali, e delle
realta dei nomi divini, acciocché (esso) abbia ad essere quel che viene
palesato del nome massimo "lddio™.

In definitiva, per il fatto che tutto quello che é nell'esistenza, &€ segno di
quello che é nell'arcano, € inevitabile che addivenga anche alla realta della
determinatezza fissa umana, vale a dire, della determinatezza fissa di
Muhammad, benedica Iddio lui e la sua Famiglia, ed alla presenza del nome
massimo, alcunché che abbia a manifestarle nella determinatezza, ond'abbia



86

a palesarne i decreti dominicali, ed a giudicare sulle determinatezze esteriori,
con la medesima autorita che il nome massimo ha sui restanti nomi, e che la
determinatezza fissa dell'Uomo Perfetto ha sulle rimanenti determinatezze.
Laonde, chi sia conforme a siffatta qualita, vale a dire, alla qualita divina
essenziale, sia (egli) Vicario in questo mondo, siccome €, che (anche) per il
suo principio si ha la stessa cosa.

Terzo balenio

Siccome il nome massimo "lddio", merceé della sua stazione onniesaustiva,
comprende l'insieme dei livelli dei nomi divini, conformemente all'aspetto
dell'unita complessiva semplice della (suo) essere, ond'e che viene a
conoscerne le realta, in virtu della sua scienza, conforme alla sua essenza; in
modo da conoscerne anche la guisa dell'apparire delle forme nella presenza
intellegibile, e I'essere determinato, ed il modo del loro del loro dileguarsi e
sparire nella stazione occulta dell'Uno, che ¢ la realta massima che s'aderge
sui nomi divini; dunque, siccome la resurrezione maggiore, per gli esistenti
esteriori, avviene grazie alla soppressione delle luci delle loro ipseita sotto
lo splendore della Luce Dominicale, merce del ritorno di tutto quel che Ne
viene manifestato a quel che vi si manifesta, grazie al suo estinguersi in
esso; (del pari allora) avviene che le determinatezze fisse ed i nomi divini
addivengano a farsi soverchiare dal sole dell'Unita Essenziale, venendo le
loro luci cancellate nel cospetto della Sua Luce. (Tutto questo avviene) per
mezzo dell'Uomo Perfetto, quanto alle determinatezze esteriori, e tramite la
determinatezza fissa di Muhammad, benedica Iddio lui e la sua Famiglia,
guanto alle determinatezze fisse, e mediante il nome divino massimo, nei
confronti dei nomi divini; siccome ti sara dato modo d'apprendere, a lddio
piacendo, in quello che addiverrai ad accertare, di quanto ti verra esposto dei
due archi dell'ascesa, a patto che ce ne vanga concesso l'ausilio. Sicché, a
questa stregua, il nome divino massimo € quello che sussiste nel prodursi
dell'apparire, in modo da comprendere (in sé€) I'insieme dei livelli dei nomi, e
le realta di (tutte) le determinatezze, contemplando (cosi) le cose secondo
quello che sono, con l'intenderle grazie alla sua visione essenziale. Laonde
esso vede (anche) il modo del loro rapporto con i nomi divini, loro principi,
sino alla porta della loro Signoria, che sono essi, per le cose esistenti
nell'esteriorita, la realta della Resurrezione Maggiore. Essendo dunque
quella, nella sua realta, la notte del decreto di Muhammad, benedica Iddio
lui e la sua Famiglia, siccome te ne addiverra il ragguaglio, a Iddio piacendo.

Quarto balenio



87

Cosi come avviene che i nomi comprensivi siano preposti ai nomi soggetti
alla loro inclusione, onde (quelli) li sottomettono e li soverchiano,
competendo (del pari) ad ogni nome un suo insieme dell'includere
concernente piu nomi, sicché a questa stregua la sua tutela € piu (o meno)
comprensiva, ed i suoi soggetti piu (0 meno) numerosi, sin tanto che il tutto
non addivenga alla sua conclusione nel nome massimo "lddio", comprensivo
del complesso di tutti i nomi, nella sempiternita e nell'eternita, onde la sua
tutela non e limitata ad un nome od a pit nomi; nel medesimo modo stanno
le cose quanto al manifestarsi (ulteriore), che include (in sé) cose involte
entro cose. Sicché il mondo e rappresentazione di tutto quello che e nei nomi
divini, e nella scienza dominicale.

Dond'e che I'ampiezza della cerchia della Luogotenenza e del Vaticinio,
cosi come la loro ristrettezza, nel mondo del dominio, sono in ragione
dell'includere da parte dei nomi preposti, quanto a quello che tra loro
dispone e da legge; essendo dunque questo il segreto della differenza tra i
Nunzi (divini ed i loro Eredi), su di loro la benedizione e la pace, sin tanto
che la cosa non approdi a quel che € manifestato del nome divino massimo e
complessivo. La cui Luogotenenza €& permanente, continua, inclusiva,
sempiterna, ed eterna, preposta alle rimanenti Luogotenenze, ed ai restanti
Vaticini. Siccome (del pari, anche) in quello che ne viene manifestato, le
cose stanno allo stesso modo. Perché il ricorrere dei Vaticini dei vari Nunzi
(divini), la pace su di loro, e ricorrere del suo Vaticinio e della sua
Luogotenenza, essendo essi palesamento della sua essenza nobilissima, cosi
come le loro Luogotenenze sono quel che viene manifestato della sua
Luogotenenza complessiva. Ond'e che egli, benedica Iddio lui e la sua
Famiglia, é il Vicario massimo, mentre (a loro volta) gli altri Nunzi sono
Vicari, altri da lui, dei (restanti nomi complessivi). Ché anzi tutti quanti i
Nunzi sono suoi Vicari, essendo il loro appello, nella (sua) realta, appello a
lui (, al Nunzio massimo), ed al suo Vaticinio, benedica Iddio lui e la sua
Famiglia:"Ed Adamo, e chi € oltre a lui, sono sotto il mio vessillo"(146).
Laonde, da quello che é il primo palesamento del dominio (di questo nostro
basso mondo), sino al suo compimento, nel suo essere del tutto soverchiato
dal soggiogamento del fulgore della luce unica, addiviene il configurarsi
della sua Vicereggenza, manifestatasi in questo dominio.

Quinto Balenio

Da quel ragguaglio che t'abbiamo riferito, e dai chiarimenti che te ne sono
pervenuti, puo darsi ti sia dato d'arrivare a comprendere quel che disse la
Guida di quelli ch'attestano l'unita divina, modello delle genti della
conoscenza, il Condottiero dei Credenti, benedica Iddio lui e tutta quanta la



88

sua gente:"Sono con i Nunzi occultamente, e sono con [l'Inviato d'lddio
apertamente™(147). Perché invero egli, le benedizioni d'lddio siano su di lui,
e (in sensu diviso) il depositario dell'intimita assoluta universale, essendo
I'Intimita (, a sua volta, in sensu composito,) I'interno della Luogotenenza,
nel senso che I'Intimita assoluta universale é l'interiorita di questa sorta di
Luogotenenza (, della Luogotenenza divina). Laonde egli, la pace su di lui,
in virtu della stazione della sua Intimita universale, s'aderge su ogni anima,
con tutto quello che (essa) ha acquisito, essendo (inoltre) con tutte le cose,
mercé d'una concomitanza divina che s'aderge (su di loro) ponendole nella
sua ombra, essendo (questa) I'ombra della concomitanza sussistente della
Realta divina; quantunque I'intimita, quando concerne i Nunzi, la pace su di
loro, sia maggiore; concedi loro in particolare la tua riflessione.

Sesto Balenio

Vale la pena (qui) riportare le particolari considerazioni che il Maestro ed
uomo di conoscenza Perfetto Qad’T Sa°1d A-§-Sarif Al Qomi (148), che lddio
sia soddisfatto di lui, ha riservato a quanto € stato esposto minutamente da
un altro degli uomini di conoscenza. Dice egli, nel Bawariqu-I-
Malakutiyyah:

"Invero le realta esteriori, nel loro stato d'occultamento, sono sotto la
copertura dei nomi, a cui spetta di fungere da tramite della loro evidenza.
Posero allora (quelle realta) a quei nomi la domanda concernente il loro
bisogno, dicendo:"Invero l'inesistenza ci ha accecati quanto all'apprenderci
gli uni gli altri, ed alla conoscenza di quel che vi € dovuto da parte nostra. Se
avviene che voi manifestiate le nostre determinatezze, ci concederete i vostri
doni, ond'e che ci sara possibile costituirci grazie a quello che da noi vi e
dovuto, essendo la vostra sovranita costitutiva; ed € oggi (stesso cosi) che
voi sarete i nostri sovrani, grazie al vostro (stesso) potere, senza bisogno
d'esercito o di strumento (alcuno). Questo € quel che vi chiediamo, maggior
vantaggio quanto a voi, di quanto non sia nel nostro diritto™. Quando i nomi
divini ebbero ascoltato la favella delle realta occulte, guardarono entro le
loro stesse essenze, assentendo alle possibilita (ivi incluse); laonde
richiesero che se ne palesassero i giudizi, tanto che se ne avessero a
distinguere le determinatezze, con (tutti) i loro effetti. Siccheé "colui che
foggia", e "colui che regola™, ed altri da loro, guardarono nella loro essenza,
e non vi scorsero née foggia, né regola, né altro. Laonde quei nomi
addivennero alla presenza del nome "il creatore”, dicendogli:"Forse tu potrai
trovare questi decreti, che le loro realta richiedono”. Rispose (allora) il
"creatore":"Tutto questo e di pertinenza del nome "il possente”, perché io
sono compreso nella sua cerchia, sicché é a lui che dovete rivolgervi”. Disse



89

dunque il "possente™:"lo sono sotto l'autorita del "volente", perché non trovo
In voi determinatezza che non sia particolare, non essendo la qual cosa se
non merce del suo farla tale, addivenuto che gliene sia il comando del suo
Signore, sicché é soltanto cosi che io potro apprendermene all'effettuarsi™.
Onde ricorsero al "volente”, riferendogli quello che aveva detto il
"possente”. Disse allora il "volente™:"Il "possente” ha ragione, ma io
nondimeno guardo alla precedenza della scienza del nome "lo sciente”,
affinché abbiano a palesarsi i vostri effetti, onde io addivenga a dare
particolarita a quello che vuole Iddio dei vostri decreti, perché invero io sono
sottoposto al suo statuto”. Si rivolsero quindi al nome "lo sciente", il quale
disse:"Certo la scienza ha la precedenza quanto alla vostra efficacia, ma
ciononostante viene prima la buona creanza, giacché qui il comando non € in
ragione dei meri bisogni, ma (ne) é indispensabile di volta in volta il
permesso. Perché noi tutti siamo in presenza del nostro Patrono, che ¢ il
nome "iddio".

Quindi i nomi si radunarono nella presenza divina, per rammentare a lui le
loro faccende, palesandogli quel che esigevano le loro realta. egli disse
(loro):"lo affermo di essere, per (mio) diritto, il nome esaustivo delle vostre
realta, che le comprende nei loro (vari) livelli, essendo invero la prova della
Purissima Santita dell'Essenza, e della Presenza Una. Ma aspettate, voi ed i
vostri compagni, sinché non Gli presenti i vostri intendimenti, quindi
disse:"O Colui che & Lui, o Colui Che non é altri che Lui, ha discusso il
consesso supremo, cosi hanno detto le determinatezze™. Egli proclamo dal
Suo segreto:"Va' da loro, e di' a ciascuno dei nomi quello che comportano le
loro realta”. Onde usci il nome "iddio™, e con lui il nome "il dicente", perché
dessero da Lui ragguaglio dei nomi divini, e delle loro possibilita,
rammentandoNe loro il comando che (Egli) aveva stabilito. Onde lo
"sciente" s'apprese al palesamento della prima possibilita, ed il "possente™ al
manifestarsi della seconda, ed il "volente" alle restanti determinatezze.
Sicché ne apparvero i dorsi e le esistenze.

Ma il caso pervenne sino al contrasto ed alla disputa, per le pretese dei nomi
di bellezza e di maesta. Dissero dunque le determinatezze:"Certo noi
temiamo che il nostro ordine finisca col corrompersi, tanto che alcuni di noi
prevarichino sugli altri, onde abbia ad incoglierci quel nulla nel quale
eravamo”. Sicché fecero ricorso, cosi questa, come l'altra volta, ai nomi
depositari dell'insegnamento, allo "sciente”, ed il "regolatore”, dicendo
loro:"O nomi a cui spetta la Sovranita su di noi, se il vostro comando fosse
secondo la norma di cio che e noto, e nei limiti di quel che é stabilito, per il
fatto che in voi c'e una Guida, che fa si che noi si discenda, e che discendano
I vostri effetti in noi, le cose andrebbero meglio per noi e per voi'.



90

Ascoltarono questo, e la faccenda fu messa nelle mani del “regolatore". Il
"regolatore” si reco quindi dal Nominato, donde usci col comando del Reale
al "signore", al quale ordino:"Emetti (tu) il comando, facendo quello che la
faccenda esige quanto alla permanenza (principiale) delle possibilita”.
Rispose:"Ascolto ed obbedisco". Sicché si prese due Ministri, che gli fossero
d'aiuto nel suo ufficio, il “regolatore", ed il "discernimento”. Disse allora
Iddio Altissimo:"L'uno regolera la cosa, e l'altro distinguera i segni, affinche
vi sia dato d'addivenire alla certezza sull'incontro col vostro Signore™(149),
vale a dire, il vostro Signore, che é Egli la Guida. Osserva pertanto quello
che fu il giudizio del verbo d'Iddio, avendo certezza quanto al produrseNe
del beneficio" (150).

Settimo balenio

Forse avverra che, con l'ausilio d'lddio, ed il favore della Sua conferma,
dopo d'avere compreso quel che é contenuto in questo opuscolo, nulla di
simile a cui non penso che tu abbia mai avuto modo d'apprendere da nessun
altro trattato, ti sara possibile capire quello a cui fa riferimento quell'uomo
di conoscenza, interpretando il significato ultimo che compendia questi
disvelamenti.

A te dunque, e poi ancora a te, che Iddio ti conservi dall'inizio alla fine, sta
d'addurne al palesamento i casi simili, pur senza giungere a penetrarne
compiutamente lI'abbondanza. Senza che tu abbia a tenere in nessun conto le
maldicenze (proferite) contro tutto questo, da chi non ne ha compreso gli
intendimenti, com'é costume di taluni, che pure ostentano la propria
adesione alla scienza. Perché invero essi mettono sulla bilancia della
mancanza di correttezza, quanto a questi medesimi argomenti, il fatto
d'essere destituiti d'ogni ragguaglio, con tutta la loro mancanza di ogni
comprensione a questo medesimo riguardo. Laonde li vedrai immaginare
tutte queste loro enormita, tutte le loro calunnie, riservando ogni (possibile)
denigrazione a questi stessi disvelamenti, quantunque questi siano ben piu
veementi del loro meretricio, protetti e preservati da loro e dalla loro
ignoranza. Che Iddio ci protegga dal male di Satana, che preclude la via del
beneficio (divino).

Ottavo balenio

Sappi dungue che tutto quello che t'abbiamo esposto, sollevandone da te il
velo del segreto, & merce del fatto d'avere rivolto lo sguardo, a che i causati
vengano ricondotti alle loro cause (eminenti), riferendo (cosi) tutto quello
che e loro sottoposto, con tutto quello che lo concerne, alle sue Signorie.
Perché le cose stanno (proprio) come ha detto il Maestro ed uomo di



91

conoscenza, Kaje °abdu-l-Lah Al Ansart:"Tutti sono in apprensione per
come finira la bisogna, ma io ne temo l'inizio”. Ed anche accenna a cio
Mawlawi, nel Matnaw1:"Voglio vedere la causa, fai dunque un buco"(151).
Sicché (tutto) questo, in definitiva, € conforme al gusto di chi é a
conoscenza del disvelamento concernente il patto sempiterno ed il primo
decreto; non fosse che, volgendo lo sguardo all'ordine che contraddistingue
il palesamento delle realta divine nelle figure sante, pure, e buone, dei Nunzi
(divini) e degli Intimi, la pace su di loro, (s'addiviene al)la guisa successiva
del discorso, al fine di togliere il velame (ulteriore) dal volto del (suo)
proponimento.

Nono balenio

Ha detto l'uomo di conoscenza perfetto, e Maestro dei nostri Maestri, Aqa
Muhammad Rida Qomsey (152), che Iddio sia soddisfatto di lui, nel suo
opuscolo compilato per dare ragguaglio dei "quattro viaggi*(h), che
riportiamo (qui di seguito) in compendio:

"Sappi che il viaggio € movimento dalla (propria) sede, nel verso di una
meta, percorrendone le poste (successive). Esso o concerne la forma
(esteriore), senza che la cosa abbisogni d'ulteriore chiarimento; oppure ha un
senso interiore (e trascendente), la qual cosa puo essere di quattro sorte:

La prima e quella del tragitto dal creato al reale, (che si compie) togliendo i
veli di tenebra e quelli di luce che si frappongono tra il viandante e la sua
Realta, Che invero e con lui eternamente, e sempiternamente. | suoi tre
elementi sono i veli di tenebra dell'anima passionale, quelli di luce
dell'intelletto, e quelli di luce dello spirito. Il che significa (, che questo
tragitto si porta a compimento) risalendo dalle tre stazioni (suddette), tolti
che ne siano stati i tre veli (rispettivi). Laonde, tolti che siano stai tutti quanti
i veli, il viandante contemplera la Venusta del Reale, col che Ne viene
annichilito dall'Essenza, essendo dunque questo il livello dell™estinzione".
In essa v'é peraltro il "segreto”, e (quel che ne €) "nascosto”, ed il "piu
nascosto”. Qui ha termine il primo viaggio, dove il suo essere diventa essere
autentico, addivenendogli I"'annullamento”, donde procede (talora) lo
"sviamento"(coi suoi deliri), tanto che egli (, di per sé) é giudicato
miscredente. Ma se la Provvidenza Divina glielo evita, Essa lo accoglie in
Sé, donde svanisce l'annullamento, sicché egli si fissa nella servitu
(adorante), dopo il palesamento dominicale.

Quindi, compiuto che abbia il primo viaggio, intraprende il secondo, che é
quello dal Reale al Reale mediante il Reale, perché (Gli) & divenuto Intimo,
essendo diventato il suo essere, Essere Reale; Onde pone mano all'itinerario
(che conduce) dall'Essenza alle (Sue) Perfezioni, in modo da giungere a



92

conoscere tutti quanti i nomi (d'Essenza), senza ch'abbia ad appropriarsene
per sé stesso, addivenuto che Ne sia al cospetto. Laonde la sua Intimita
diviene compiuta, tanto da negare la sua propria essenza, le sue qualita ed i
suoi atti, nell'Essenza del Reale, e nelle Sue Qualita, e nei Suoi Atti
(Essenziali). Nella qual cosa si consegue anche I'estinzione dall'estinzione,
che ¢ il livello "piu nascosto”. Cosi dunque si compie il circolo dell'Intimita,
avendo allora termine il secondo viaggio, dopo del quale s'intraprende il
terzo.

E questo il tragitto dal reale al creato, nel quale (suo) stato trascorre per i
livelli degli atti, addivenendogli la trasparenza compiuta, onde permane
grazie alla permanenza d'lddio, sicché dunque viaggia nei mondi delle
"potesta”, delle "dominazioni”, e dell™umanita”, tanto da conseguire una
parte del Vaticinio, ma senza che abbia ad addivenire al Vaticinio
legiferante. E allora che ha termine il terzo viaggio, dopo del quale egli
intraprende il quarto.

Questo e l'itinerario dal creato al creato mercé del Reale, nel quale egli
contempla le creature, assieme ai loro effetti e le loro inerenze, venendo a
conoscerne i nocumenti e gli impedimenti, con i modi del (loro) ritorno a
Iddio, con quel che Ve le conduce, avendone notizia, cosi come di quello
che I'impedisce. Ond'e che diviene Nunzio del Vaticinio legiferante (153).
Qui ha termine il suo compendio.

Decimo Balenio

A mio awviso, il primo viaggio, quello dal creato al Reale, e quello a cui
spetta di toglierNe i veli, che Ne sono il lato adiacente al creato, (onde
s'abbia a pervenire alla) visione della Bellezza del Reale grazie al
palesamento degli atti, che €, nella sua autenticita, manifestarseNe
dell'Essenza nei vari livelli dell'esistenza, essendone questo il rispetto
adiacente al reale. Oppure, con un altro modo d'esprimersi, mercé del
disvelarsi a lui del Volto del Reale. Laonde v'é, al termine di questo
itinerario, la visione di tutto il creato siccome palesamento del Reale e Suo
segno. E qui che ha termine il primo viaggio, dopo del quale l'itinerante
intraprende il secondo, che é dal Reale vincolato a quello assoluto. Ond'e
che per lui si dilegua l'ipseita esistenziata, annullandosi al suo cospetto le
determinatezze create merce dell'universalita, tanto da assurgere alla sua
Resurrezione Maggiore, grazie al palesarsi dell'ldentita completa,
irraggiandosi per lui il Reale grazie alla stazione di questa (stessa) Identita,
al punto che, con tutto questo, non vede piu assolutamente nessuna cosa,
tanto che viene ad estinguersi dalla sua (propria) essenza, dai suoi attributi, e
dai suoi atti.



93

Ma se in questi due viaggi rimane un qualche residuo della sua egoita, gli si
fa (allora) incontro Satana, che si insinua tra i suoi due lati, con tutta la sua
balia, onde ne proviene lo "sviamento"(, con i suoi deliri). Questi sviamenti,
tutti quanti, sono tra le magagne del viandante (spirituale) ed del suo
itinerario, essendo dovuti al permanere dell'egoita e dell'effettualita. Ond'e
per questo, secondo la convinzione delle genti dell'itinerario (spirituale), che
e inevitabile che il suo viandante debba avere un Maestro, che lo guidi sulla
via, avendone conoscenza delle modalita, ma senza ch'egli abbia ad essere
con cio distolto da che abbia a percorrere (anche) la via dell'esercizio degli
atti legali. Essendo peraltro le vie del tragitto interiore piu numerose del
novero degli aliti delle creature.

Quindi, se la Provvidenza Divina lo ha accolto in sé, essendo essa la
stazione che fissa le attitudini, siccome ha affermato il Maestro °arabi:"E
quegli che riceve non é se non dalla Sua profusione santissima™(154), essa lo
rinvia al suo sé, ond'e che egli intraprende il terzo viaggio, che e dal Reale al
creato, grazie al Reale. Vale a dire, che esso € dalla Presenza dell'Unita
complessiva, a quella delle determinatezze fisse. Presso le quali, gli si
disvelano le realta delle cose, e le loro perfezioni, col modo del loro
avanzarsi alla volta della Stazione Prima, e del loro ricongiungersi alla patria
d'origine. Ma egli non diviene in questo viaggio Nunzio legiferante, perché
non fa ritorno al creato quanto al prodursene delle determinatezze (ulteriori).
Ond'e che egli riprende il suo itinerario, procedendo al quarto viaggio, che e
dal creato (al creato), in quanto esso é reale. Vale a dire, che esso e dalla
presenza delle determinatezze fisse al creato, ovverosia alle determinatezze
esteriori, merce del Reale, vale a dire, merce del loro essere reale,
contemplando (ivi) la Bellezza del Reale nel tutto, laonde addiviene a
conoscerle grazie alle stazioni, che spettano loro nel procedere intellegibile,
avendone inoltre scienza quanto al modo dell'itinerario sino alla presenza
delle determinatezze (fisse), e quanto a (tutto) quel che le trascende, col
modo del loro ricongiungersi alla loro patria d'origine. Sicché é in questo
(quarto) viaggio che egli legifera, attuando i decreti delle forme esteriori,
con quelli interiori del (loro) cuore, ricevendo annunzio e ragguaglio d'lddio,
e delle Sue qualita, e dei Suoi nomi, conoscendone I'efficacia, nella misura
dell'attitudine dei sostrati.

Undicesimo balenio

Sappi inoltre, che e inevitabile, che questi quattro viaggi spettino a ciascun
Inviato legiferante, sia pur essendo disparati i livelli a cio connessi, le loro
differenti stazioni. Perché invero, ad uno dei Nunzi e degli Inviati, ad
esempio, compete il manifestarsi del nome "il largitore". Laonde contempla,



94

nel primo viaggio, il nome "Largitore", dal Suo apparire nel mondo, mentre
il secondo viaggio finisce col dileguarsi in Esso delle cose, dopo di che
ritorna con la largizione, e l'essere che ne procede, al mondo, tanto che
rimanga definito il circolo del suo Vaticinio. Ed € in questo stesso modo per
il palesamento dei restanti nomi, in ragione delle differenze che procedono
dalla presenza intellegibile. Sino a che la cosa non approdi al palesarsi del
nome "lddio", onde (il viandante) contempla, alla fine del primo viaggio, il
Reale con I'insieme delle sue produzioni, in una guisa esplicita, senza che
nessuna cosa abbia a distoglierlo da alcunché. Alla fine del secondo viaggio,
egli consegue lI'annullamento d'ogni realta nel Nome Divino Complessivo, il
che e anzi anche col suo stesso annullarsi nell'Unita Pura. Col che egli fa
ritorno al creato grazie all'Essere Divino Esaustivo, spettando dunque (cosi)
a lui il Vaticinio (principiale), Eterno, e sempiterno (, e perenne), con la
(sua) Luogotenenza ed esteriore ed interiore.

Dodicesimo Balenio

Sappi che questi "viaggi" competono anche agli Intimi Perfetti, ivi incluso
il quarto. Perché esso addiviene alla nostra Guida, al Condottiero dei
Credenti ed ai suoi puri Figli, li benedica Iddio tutti quanti, non fosse che,
essendo il Nunzio (divino), benedica lddio lui e la sua Famiglia, il detentore
(del principio) della stazione esaustiva, non rimane luogo alcuno per l'ufficio
legiferante quanto a nessuna delle creature dopo di lui. Laonde all'Inviato
d'lddio Altissimo, che Egli benedica lui e la sua famiglia, questa stazione
spetta per principio, mentre ai suoi puri Luogotenenti (e Successori), la pace
su tutti quanti loro, essa compete (,quanto al resto,) per conseguenza e
subordinazione, essendo unica la spiritualita del (loro) tutto.

Il nostro Maestro e Dottore nelle scienze divine, uomo di conoscenza
completo, Sahabadi (155), che Iddio estenda la sua ombra sulle teste dei suoi
discepoli, ha detto:"Se Ali, la pace su di lui, fosse apparso prima dell'Inviato
d'lddio, benedica Iddio lui e la sua Famiglia, avrebbe palesato la legge,
siccome I'ha palesata il Nunzio (divino), benedica Iddio lui e la sua
Famiglia, ond'e che egli sarebbe stato(cosi) Nunzio ed Inviato. Questo per la
loro unita nello spirito, nella loro stazione esteriore ed interiore.

Sigillo e Legato

Sta invero a te, in tutta sincerita di spirito, e poi ancora a te, ch'lddio
t'assista dall'inizio alla fine, di svelare questi segreti a chi non ne abbia
contezza, senza lesinarli a quanti non ne sono a parte, ma ricordandoti che la
scienza dell'interno della legge procede dagli statuti divini e dagli arcani
dominicali, ond'é che la richiesta ch'essa sia sottratta alle mani degli estranei



95

ed alle loro viste, é per la grandezza della distanza, che fa si che il loro vano
immaginare, con quello che e ovvio per i loro pensieri, a dispetto di tutte le
loro sottigliezze, ne sia separato.

Ed a te sta di volgerti a questi fogli (di scrittura) con lo sguardo di chi
comprende, onde cio non abbia ad essere se non dopo I'esame completo dei
discorsi di quanti sono pervenuti a Iddio Altissimo tra le genti della Soglia,
dopo d'averne dunque appreso la scienza presso i suoi depositari, tra i grandi
Maestri ed uomini di conoscenza eminenti; perché altrimenti il nudo ricorso
a conoscenze come gueste non aumentera altro che i danni, senza avere altro
risultato se non la (loro) preclusione.

Laonde suggelliamo quest’opuscolo, rendendo lode a Iddio, il Re
Onnisciente. E la benedizione e la pace siano sui Suoi Nunzi e sui Suoi
Intimi nobilissimi, specialmente sul loro Signore, tra di loro il piu eminente,
su Muhammad, e sulla sua Famiglia, la benedizione d'lddio sia su tutti
quanti loro.

E giunta dunque alla fine questa dissertazione, per mano del suo autore,
povero e miserabile, che non dispone di per sé stesso di giovamento o
nocumento, senza morte, senza vita, senza resurrezione, il mattino del giorno
dell'Uno, il quindici del mese insigne di Sawwal, 1349 anni dopo la
migrazione del Nunzio (divino), la benedizione, la pace, e la salute eterna,
sempiterna (, e perenne) su di lui, e sulla sua Famiglia. E sia lode a lddio
dall'inizio alla fine, nel palese e nel recondito.



96

Note del curatore

1) Maratu-1-°uqil, volume VIII, pagina 146, hadit 6.

2) Dal Diwan di Hafez Sirazi, sesto gazal.

3) Questo discorso, ci & giunto in molte versioni quanto al suo contenuto.
Tra queste, lI'invocazione "Munajatu-I-°arifin", dell'lmam Sajjad, la pace su
di lui:"E non ha stabilito per il creato via alla Sua conoscenza, se hon merce
dell'impotenza nei suoi confronti”. E da Sadru-lI-Muta'allihin, Al Mabda'u
wa-I-Ma‘ad, p. 38:"Occorre confessare l'incapacita di conoscerlo, essendo
questo I'apice della Sua conoscenza". E da Muhiyu-d-Din, Al Futihatu-I-
Makkiyyah, v. 11, p. 255:"Sia gloria a Colui che non ha posto via alla Sua
conoscenza, che non fosse I'incapacita di conoscerlo”.

4) Riferimento a Samse Tabrizi.

5) Sacro Corano, VI, 19.

6) Si faccia riferimento al verso insigne:"E cosi che mentono quelli che
ricusano i segni d'lddio"(S.C., XXIlII, 63).

7)S.C.,V, 64)

8) Usalu-1-Kafi, v. 1, p, 100, hadit 1.

9) Usalu-I-Kafi, v.1, p, 82, hadit 2.

10) Dal Nunzio divino, benedica lddio lui e la sua famiglia:"La Mia
largizione precede la Mia collera”,°almu-I-Yaqin, v. I, p. 57.

11) Accenno al celebre detto tramandatoci da Ali, la pace su di lui:"Chi
conosce sé stesso, conosce il suo Signore", Guraru-I-AHukm, e Duraru-I-
Kalim, p. 625, hadit 7946. Nella Misbahu-§-Sari°ah esso & riferito al Nunzio
divino, benedica lddio lui e la sua Famiglia.

12) Riferimento al celebre verso:"Ad lddio spettano i nomi piu belli,
invocatelo avvalendovene, ed allontanatevi da quanti se ne discostano, che
avranno la ricompensa per quello che fanno", S.C., VII, 180.

13) Molla Sadra, Al Asfaru-I-Arba®ah, v. VIII, p. 327, Quarto Viaggio,
capitolo 7, sezione 1.

14) Al Hasr, 22-24.

15)S. C., I, 37.

16) Majmii®atu-r-Rasa'il, Risalatu-I-Bawariqu-I-Malakiitiyyah, p. 307.

17) Al Futihatu-l-Makkiyyah, v.I1, p.302-303, c. 177.

18) Nahju-I-Balagah, sermone 177. Commento al Nahju-I-Balagah di Ibn
Abi-I-Hadid, v. x, p. 17.

19) Dalle Kalamatu-l-Makntinah.

20) Usalu-I-Kafi, v. I, P. 103, hadt 11.

21) Commento al Tawhid, v. III, p. 46.



97

22) Ad esempio, nel Kafi, v. I, p. 82; e nel Tawhid, p. 31.

23) Ha detto I'Altissimo, che sia glorificato:"Nessuna cosa € come Lui", S.
C., XLII, 11.

24) S.C., VII, 180.

25) S. C., XVII, 110.

26) Al Asfaru-1-Arba°®ah, v. VI, p. 110

27) Riferimento al verso:"Presso di Lui sono le chiavi dell'Arcano, che Egli
soltanto conosce”, S. C., VI, 59.

28) Riferimento al detto del Nunzio divino della nota 35.

29) S. C., XVIII, 100.

30) S. C., XCVIlI, 1.

31) Dal Nunzio divino:"Invero Iddio (si cela dietro) settantamila veli di luce
e di tenebra. Se venissero tolti, gli splendori del Suo Volto arderebbero quel
che & oltre Lui" Biharu-l-Anwar, v. 55, p. 54, codicillo allo hadit 13. Al
Tajalliyatu-I-Ilahiyyah, p. 258.

32) °awali-I-La'ali, v. |, p. 54, h.79.

33) Misbahu-I-Uns, p. 74.

34) Miftahu-I-Gaybi wa-I-Wujid, p. 77.

35) Usilu-I-Kaft, v. I, p. 147, h. 8

36) S. C., LXXII, 27.

37) Usalu-l-Kafi, v. I, p. 256, h. 2.

38) Si tratta di Fayd’e Kasani, nel suo libro Al Wafi, in margine al detto di
Abi °abdi-I-Lah, la pace su di lui:"ll cominciamento d'lddio & in una
cosa...", v. I, p. 113.

39) Al Ta°ligah, 23.

40) A-t-Tawhid, p. 376, h. 22 e 32.

41) Prefazione di Qaysart ai Fusls, sezione terza.

42) Fusasu-I-Hikam, al Fassu-l-Adami, p. 16.

43) Diwan di Hafez, gazal 94.

44) Nota 16.

45) Risalatu-l1-Bawariqi-l-Malakatiyyah.

46) S. C., X1V, 4.

47) P.43.

48) Al Mahjjatu-1-Bayd’a', v. VIII, p. 193.

49)S.C., I, 7.

50) S. C., 11, 10.

51)S.C., I, 78.

52) Usalu-l-Kafi, v. I, p. 85, h. 1.

53) Tawhid, p. 285, h. 3.



98

54) L'Imam Komeyni, che Iddio santifichi il suo segreto, ha esposto questa
narrazione nel suo commento allo hadit 37 del suo libro dei Quaranta Hadit.
Cosi come hanno fatto molti commentatori del Kafi e del Twhid, tra i quali
Sadru-I-Muta'allihin, nel suo commento al Kaft, p. 232; e MajlisT nel
Marétu-l-°uqal, v. I, p. 274, e nel Bihru-l-Anwar, v. III, p. 274 e seguenti.
Nelle loro raccolte, Kulayni e Sudiig hanno aggiunto qualche ulteriore
chiarimento.

55) Nota di °bdu-r-Rzzaq al Kasani al commento al Diwan di Ibn Farid’, p.
23, quinta sezione della prima parte.

56) Riferimento al celebre detto del Nunzio divino:"lo sono la citta della
scienza, ed Ali ne e la porta”, Ta’liqah, 159.

57)S.C.,V, 37.

58) L'intero verso e:"Svariati sono i nostri riguardi, ma il nostro bene é
unico-Tutto accenna a quella bellezza™. Non e stato possibile reperire il
nome dell'autore.

59) S. C., XXXV, 3.

60) S. C., XVIII, 64-82.

61) S.C., XXIV, 35.

62) Riferimento al detto del Nunzio divino, benedica Iddio lui e la sua
Famiglia:"Le vie a lddio sono pari al novero degli aliti delle creature"
Commento di Golsan Raz, p. 153. E premessa al commento di Qaysart ai
Fusts, sezione 128,

63) S.C., XVIII, 84.

64) °ilmu-l-Yaqin, v. I, p. 54., con qualche minima discrepanza. Premessa
di Qaysari, sezione 12

64) °Imu-I-Yaqin, v. I, p. 520.

65) Riferisce °azzu-d-Din Kasani, nella sua Misbahu-I-Hidayah, p. 210, che
Mose, quando chiese al Suo Signore di vederLo, udi una voce dal Messo
Supremo:"ll Signore dei Signori non € nella polvere", Marasadu-I-°ibad, p.
28; Kalamatun Makniinah, p. 12; commento di GolSan Raz, p. 746 e 759;
Asraru-1-Hukm, p. 23.

66) L'intero verso e:"L'essere trascorre entro la sua Perfezione-la loro
determinatezza é fatto del considerare™, commento di Golsan Raz, p. 746.
67) Espressione corrente presso le genti della conoscenza, come nei Fusts,
Al Fassu-I-Yusafi, p. 163.

68) Narrazione proveniente da diverse fonti: °almu-I-Yaqin, v. II, p. 971;
Majma®u-I-Bayan, nota a margine del verso 112 della sura suddetta; Al
Kasaf, v. II, p. 432, nota a margine alla medesima.

69) Igbalu-1-A°mal, p. 646.



99

70) Citazione di un verso dal maestro Mahmiid Sabstari. L'intero verso & il
seguente:"Che cos'ha in comune la polvere col mondo della purezza?-Quale
apprendere e tanto debole quanto I'apprendere dell'apprendimento?”
Commento di Golsan Raz, p. 729.

71) S. C., XXXIX, 69.

72)S.C., IV, 79.

73)S.C., LVII, 3.

74) 1gbalu-1-A°mal, p. 339.

75) A-t-Ta°ligah, 77.

76) Diwan di Hafez Sirazi, gazal 196.

77) °ilmu-I-Yaqin, v. II, p. 1061, con qualche differenza.

78) S.C., 1X, 49.

79) Al Asfar u-l-Arba®ah, v. VI, p. 181-182,

80) Al Asfaru-I-Arba®ah, v. VI, p. 181-182.

81) Shabu-dDin Yahya Ibn Habs Soraward.

82) Commento alla Hkatu-I-Israq, p. 347-358.

83) Ta’ligah, 18.

84) Al Futihatu-I-Makkiyyah, v. II, p. 133.

85) Bihru-lI-Anwar, v. XV, p. 24, h. 44; ed anche, v. XXV, p. 22.

86) Biharu-l-Anwar, v. XVL p. 402, h. 1.

87) Biharu-lI-Anwar, v. XXVII, p. 280, h. 3; ibidem, v. XXV, p. 17, h. 31.
88) Riferimento al verso celeberrimo del Sacro Corano:"Quando
presentammo il deposito ai cieli, ed alla terra, ed alle montagne, rifiutarono
d'addossarselo, e se ne guardarono, e se ne face carico l'uomo perché egli e
invero iniquissimo e stoltissimo, XXXIII, 72.

89) S. C., XXXIII, 13.

90) S. C,, LI, 9.

91) Ta°liqah, 77.

92) Com'g riportato nel Kafi, che Husam Ibnu-I-Hukm chiese ad Abi °abdi-
I-Lah dei nomi d'Iddio e della loro derivazione. Cosi formulo la sua
domanda:"Da dov'é che deriva (il nome) Iddio?" Al che (I'Imam)
rispose:"Husam, "lddio" deriva da "dio", e "dio" comporta quel che e detto
tale, senza che il nome sia il nominato. E chi adora il nome senza il
Nominato, e miscredente e non adora nulla. Mentre chi adora il nome e il
Nominato, li associa, ed adora due (dei). Ma chi adora il Nominato senza il
nome, & quella l'attestazione dell'Unita Divina". Usalu-I-Kaff, v. I, p. 114, h.
2.

93) Al Asfaru-I-Arba®ah, v. VIII, p. 12.

94) S. C., VII, 29.



100

95) Bsa'iru-d-Darajat, p. 39; Kamalu-d-Din, p. 254, h. 3.; Ma®ani-l-Akbar,
p. 108; A-t-Ta’ligah, 99.

96) S. C., VII, 54.

97) Ci e stato tramandato che Abt °abdi-I-Lah disse:"Iddio creo la volonta
grazie a sé stessa, quindi creo le cose grazie alla volontd”, Usalu-I-Kafi, v. I,
p. 110, h. 4.

98) Usalu-I-Kafi, v. I, p. 441, h. 9.

99) Qomsey ha riferito questo detto a Jamid nel suo commento alle
Rasa'ilu-1-Qaysari, Risalatu-t-Tawhid, p. 13; Misbahu-1-Uns di Ibn Fanari, p.
62 2 79; commento di Qaysari ai Fusis, p. 221; Al Futiihatu-l-Makkiyyah, v.
l, p. 292.

100) At-Tawhid, p. 179, h. 12.

101) Teologia di Aristotele, p. 293.

102) Al llahiyyat mina-§-Sifa', p. 402.

103) Sarhu Hikmati-I-Iraq, p. 342.

104) S. C., LIV, 50.

105) S. C., I, 115.

106) A-t-Ta°liigah, p. 38.

107) Risatu-n-Nusiis, p. 74.

108) Miftahu-1-Gaybi wa-l-Wujad, p. 69.

109) At-Ta°ligah, 63.

110) Al Istilahat, p. 118.

111) At-Ta’liqah, 77.

112) At-t-Ta°liqah, 18.

113) E stato riportato il medesimo detto anche nelle Kalamatun Makninah.

114) S. C., LVII, 3.

115) At-t-Ta’ligah, 87.

116) Riferimento al verso 182 della strah III.

117) S, C. LIII, 9.
118) Detto menzionato, con alcune differenze, nelle Kalamatun Makntinah,
p. 101.

119) A-t-Ta°ligah, 18.

120) Fusasu-l-Hikam, p. 112,
121) Fusiisu-l-Hikam, p. 100.
122) A-t-Ta°ligah, 16.

123) Majmii®u-r-Rasa'il p. 295.
124) A-t-Taligah, p. 51.

125) Teologia, p. 237 e 242.
126) Teologia, p. 1609.

127) A-t-Taligah, 122.



101

128) Da quello che ci & stato narrato da °abdu-l-Wahidi-I-Jazjani, discepolo
di Ibn Sina; vedi Serre Godaste Ibn Sina, di Sa°tdu-n-Nafisi, p. 3.

129) Riferimentoa S. C., L, 16.

130) Usdlu-1-Kafi, v. L, p. 20, h.14.

131) S. C., II, 31.

132) A somiglianza di quanto é stato detto da Sadru-I-Muta'allihin:"Non vi
fosse stato I'Amore, non vi sarebbero stati il cielo, le terre, il mare", Se
Risale, p. 129.

133) A-t-Taligah, 23.

134) °uytinu akbaru-r-Rid’a, la pace su di lui, v. I, p. 204, h. 22.

135) Biharu-I-Anwar, v. XV, p. 15, h. 19.; v. XXV, p. 22, h. 38; Asraru-§-
Sari®ah wa Atwaru-t-Tariqgah wa Anwaru-l-Haqiqah, p. 94.

136) Sarafu-d-Din, p. 171.

137) Usilu-1-Kafi, v. L, p. 282, h. 4.

138) Detto cosi riportato nel Kalamatun Makntnah dall'Inviato
d'lddio:"(lddio) suscito Ali con ogni Nunzio in segreto, e con me
apertamente”, p. 167.

139) Al I°tigadat, p. 64.

140) Usialu-1-Kaft, v. I, p. 132, h. 6.

141) Marétu-I-°uql, v. II, p. 80, aggiunta al sesto h.

142) A-t-Taliqah, 18.

143) A-t-Taligah, 98.

144) Usilu-1- Kafi, v. I, p. 117, h. 8.

145) Ci e stato tramandato che il Condottiero dei Credenti, la pace su di lui,
disse:"Vidi il Kidr, la pace su di lui, in sogno, prima d'una notte di
plenilunio, e gli chiesi:"Insegnami qualcosa che mi protegga dai nemici".
Rispose:"Di":O Egli, o Colui Che non c'e egli altri che Lui”. Quando mi
svegliai, lo raccontai all'Inviato d'lddio, benedica Egli lui e la sua Famiglia,
che mi disse:"Ali, ti ha insegnato il nome massimo". E fu sulla mia lingua in
un giorno di plenilunio”. A-t-Tawhid, p. 89., h. 2.

146) A-t-Taligah, 100.

147) A-t-Taligah, 161.

148) A-t-Taligah, 16.

149) S. C., XIll, 2.

150) Majmii®atu-r-Rsa'il, p. 307.

151) Il verso, nella ristampa di Nikolson, suona come segue:"Bisogna
vedere la causa, fa' un buco-perché il velo venga arso sino alla radice",
Matnawi di Maulaw1 Rumi, v. 11, p. 100, verso 1552.

152) A-t-Taliqath, 106.

153) A-r-Risalatu fi--Tahqiqi-1-Asfari-I-Arbaah, p. 394.



102

154) A-t-Ta°ligah,49.
155) A-t-Ta°ligah, 34.

Note del traduttore

a) Vedi Sacro Corano, LIII, 14.

b) Riferimento questo al celeberrimo Hadttu-t-Faqalayn, la narrazione dei
due carichi, che sono, al di la di ogni interpretazione fuorviante ed arbitraria,
il Corano e la Famiglia del Nunzio divino, da lui lasciati in pegno alla
comunita dei credenti, acciocche attenendovisi essa non abbia a cadere in
fallo.

c) Il termine "dominio™ e la nostra tradizione di "mulk”, alla lettera, in
arabo, "regno", "dominio", "possesso”. Nel mentre abbiamo tradotto i
termini "malakut", e "jabartt" con due vocaboli, "dominazioni", ¢ "potesta",
che abbiamo tratto dall'angelologia cristiana, ad indicare qui un rapporto e
Immediato, ed ulteriore e mediato, quantunque in entrambi i casi
trascendente, col mondo corporeo ed immaginale, sia pur tenendo conto
della trascendenza ulteriore, esemplificata dai vari livelli delle
determinatezze fisse, vale a dire dagli ordini dei vari livelli immateriali, non
individuati, e del loro succedersi secondo una sequela di gradi, differenti
nella loro molteplicita per la variazione di un’unitd numerica, alla quale
pone fine, determinandoli e fissandoli, in quanto € la sola a conoscerne e
stabilirne il novero della profusione, I'atto libero della volonta divina.

d) Jibt & una divinita meccana preislamica. Tagat ¢ un termine che compare
piu volte nel Sacro Corano, ivi adoperato per personificare i simulacri fallaci



103

dei poteri luciferini e delle blandizie fuorvianti di questo nostro basso
mondo, oltre che delle sue continuazioni immaginali inferiori e superiori.

e) La cosiddetta "Teologia” di Aristotele, detta in Arabo "Utdldjiya", e
invece da attribuirsi a Plotino, caposcuola del Neoplatonismo, delle cui
Enneadi (insieme di nove trattati da ascriversi a ciascun libro) comprende i
libri quarto, quinto e sesto. Vedi a questo proposito, nello "Adabe Namaz
dell'lmam Komeyni, Tehran , 1372, a p. 303, la nota 513. Vedi anche la
menzione che ne viene fatta, associandola ad altri testi arabi di origine
ellenica, alla p. XI della prefazione al Il tomo, Oxford 1977, ed a p. VI della
prefazione al 111 tomo, Oxford 1982, delle opere di Plotino della Biblioteca
Oxoniensis, della Oxford University Press. Con la medesima attribuzione, la
Theologia ¢ citata pil volte anche da Molla Sadra. E rimarchevole, a questo
medesimo riguardo, com'é che Aristotele sia pervenuto al mondo islamico
come trasfigurato dalle dottrine sapienziali neoplatoniche.

f) Riferimento a S. C, VII, 143.

g) In Arabo, "fa"

h) Si veda l'opera dallo stesso nome di Molla Sadra citata alle note 13, 26
79, 80.



104

Tabella delle translitterazioni

Vocali lunghe 31,1,



105



