
  
 

 
 

 
 

Tawhid di Mufaddal 
 
 
 

I discorsi dell’Imam Ja’far al-Sadiq  
sulle meraviglie della creazione dell’uomo e dell’universo 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Irfan Edizioni 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Traduzione in italiano basata sulla versione in persiano di ‘Allamah Majlesi, curata 
da Mohammad Farbudi 
 
Traduzione in italiano: Fatemeh Emami Meybodi  
Revisione: Patrizia Landi  
 

Finito di stampare nel mese di Giugno 2025 presso Printi srl (Avellino) 

 

Progetto grafico e copertina a cura del Centro Culturale Imam Alì di Milano 

 

Tutti i diritti riservati 

 

© 2025 Associazione Culturale “Imam Alì” di Milano 

 
Pubblicato da: 

Irfan Edizioni 

C/da Sofferetti 125 87069 

San Demetrio Corone (CS) 

www.irfanedizioni.com 

 

ISBN 979-12-81523-16-6 

http://www.irfanedizioni.com/


 
 
 
 
 
 
 

 
Col nome di Dio Clemente e Misericordioso 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Indice 
 

 
 
 
 
Origine della narrazione e la grazia che ne scaturì per Mufaddal                7 
 
 
Primo incontro 
 

L’essere umano                                                                                                        9 
 
 
Secondo incontro 
 

Il Regno animale                                                                                                    39 
 
 
Terzo incontro 
 

L’Ambiente                                                                                                            61 
 
 
Quarto incontro 
 

I disastri naturali                                                                                                   85 
 
 
Note                                                                                                                         101 
 

 
 
 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Origine della narrazione  
e la grazia che ne scaturì per Mufaddal 

 
 
 
 
 
 
     Muhammad ibn Sinan riferisce da Mufaddal ibn ‘Umar che [quest’ul-
timo] disse: «Un pomeriggio mi trovavo seduto presso la rawzah, tra la 
tomba del Profeta (pace su di lui) e il suo pulpito, e riflettevo sulla nobiltà 
e le virtù che Iddio l’Altissimo ha conferito esclusivamente al nostro si-
gnore e a lui ha donato. Virtù di cui gran parte della gente non è a cono-
scenza e ne è ignorante, e non sa che posizione elevata Iddio l’Altissimo gli 
ha elargito. 
     Mentre ero assorto in questi pensieri, entrò improvvisamente Ibn Abi al-
‘Awja, il quale, a quei tempi, era uno degli atei e di coloro che negavano 
l’esistenza di Dio, e si sedette in un punto da cui potevo sentirlo. Una volta 
seduto, arrivò un suo compagno e si sedette accanto a lui. Ibn Abi al-‘Awja 
indicò prima il sacro sepolcro del Profeta (pace su di lui) e osservò: “Il pro-
prietario di questa tomba possedeva i più alti livelli di gloria e tutti gli at-
tributi lodevoli, e la sua posizione era sempre in stato di elevazione”. 
     Il suo compagno aggiunse: “Era un filosofo che dichiarava di possedere 
un’elevata posizione e un grado superiore e per supportare ciò compì mi-
racoli, fu così che prevalse sugli intelletti, sconcertò il senno degli uomini e 
immerse le menti nel mare della riflessione. E quando risposero alla sua 
chiamata, sapienti, eruditi ed oratori si convertirono in massa alla sua reli-
gione. E poiché pose il suo nome nella chiamata alla preghiera [azan], il po-
polo, sui monti, nelle pianure e nei deserti, di giorno e di notte, ripete il suo 
nome cinque volte al giorno nella chiamata alla preghiera e nell’iqamah, 
nelle moschee e nei luoghi di preghiera e in tutte le città dove il suo invito 
è arrivato e dove ha echeggiato alzandosi la sua reputazione, e la sua auto-
rità si è manifestata, e il suo nome si rinnova ogni volta, e rimangono vive 
la sua profezia e la sua memoria”. 
     Ibn Abi al-‘Awja disse: “Non menzionare Muhammad (pace su di lui), 
ché mi sconcerta l’intelletto e la mia mente è confusa riguardo alla sua 
prassi”. 
     Così disse e iniziarono a parlare dell’esistenza del Creatore del mondo, 
affermando che questo universo non ha un creatore e pianificatore e tutte 

7



le cose sono venute ad essere naturalmente senza nessun pianificatore ed 
edificatore, è sempre stato così e sarà sempre così». 
     Mufaddal narrò: «Quando udii le parole insensate di quel maledetto, 
non riuscii a trattenermi dalla rabbia e rivolgendomi a lui dissi: “O nemico 
di Dio! Sei diventato ateo e rinneghi l’esistenza di Colui Che ti ha creato 
nella migliore combinazione e dato forma nel modo più bello e perfetto, 
Iddio che ti ha sviluppato nell’aspetto fino ad arrivare a ciò che sei adesso? 
Se riflettessi su te stesso e ti avvalessi delle tue percezioni, riconosceresti 
prove evidenti di Dio in te stesso, i segni della Sua creazione, nonché le 
prove della Sua esistenza e potenza; [quindi] le argomentazioni della Sua 
scienza e saggezza risulterebbero chiare”. 
     Ibn-Abi al-‘Awja replicò: “Ehi tu! Se sei un teologo, discuteremo con te 
con il loro metodo, e se ci offrirai prove allora ti seguiremo, ma se non lo 
sei allora discutere con te è inutile. E se sei uno dei compagni di Ja’far ibn 
Muhammad (pace su di lui) sappi che lui non ci parla in questo modo e non 
discute con noi così, giacché questi discorsi che hai appena sentito, egli li 
ha uditi più volte e mai si è rivolto a noi insultandoci, e ribattendo alle no-
stre parole non è mai andato al di là del discorso, poiché egli è il signore 
della pazienza e della mitezza, dell’intelletto e della calma, e in nessun caso 
l’ira, la sconsideratezza e la fretta possono prendere il sopravvento su di 
lui. Egli ascolta i nostri discorsi e le nostre argomentazioni, lasciandoci 
esprimere ciò che abbiamo in mente, e quando ci illudiamo di averlo con-
vinto, confuta le nostre tesi con poche parole e in breve dimostra la sua vi-
sione, e non siamo in grado di ribattere a quelli che sembrano miracoli. Se 
anche tu sei uno dei suoi compagni, dovresti parlarci com’è degno di lui”». 
     Mufaddal disse: «Uscii dalla moschea abbattuto e impensierito per gli 
effetti della miscredenza di questo gruppo di atei e senza religione, nonché 
delle loro congetture sulla negazione del Creatore del cielo e della terra, sui 
musulmani. Mi recai presso il mio signore l’Imam Sadiq (pace su di lui) che 
vedendomi turbato mi chiese che cosa fosse successo. 
     Dopo avergli riferito le parole di quegli atei, mi disse: “Presto renderò 
nota la saggezza del Creatore riguardo alla creazione dell’universo, delle 
belve, degli animali, dei volatili, degli insetti e di ogni essere che possiede 
un’anima, dagli animali ai quadrupedi, ai vegetali e agli alberi da frutto e 
non, alle erbe eduli e non, cosicché chi è in grado di trarne lezioni, ne tragga 
e il sapere dei credenti si arricchisca e gli atei e i miscredenti ne rimangano 
attoniti”. Quindi aggiunse: “Domani mattina presto vieni da me”». 
     Mufaddal disse: «Fui contento di questa notizia di cui non avevo rice-
vuto pari fino ad allora, tornai a casa e al pensiero di quella piacevole pro-
messa non dormii la notte». 

8



Primo incontro 
 

L’essere umano 
 
 
 
 
 

     Mufaddal narra: «Fattasi mattina, mi recai al cospetto di colui che rap-
presenta quella famiglia nobile e magnificente, chiesi il permesso di entrare, 
entrai nella stanza e rimasi in piedi. Mi ordinò di sedermi, mi sedetti, do-
podiché si alzò e mi indicò di seguirlo in una stanza solitaria, mi recai con 
lui e mi sedetti di fronte a lui. 
     Mi chiese: “Mufaddal! Sembra che tu abbia trascorso la notte in attesa 
della nostra promessa!”. 
     Gli risposi: “Sì, o mio signore”. 
     Ribatté: “Mufaddal! Dio c’era e non c’era niente anteriore a Lui, e Lui 
permane e non c’è fine alla Sua esistenza, e Lui è meritevole di lode per 
averci illuminato, e a Lui è dovuta gratitudine per ciò che ci ha elargito, 
ovvero per le scienze e le conoscenze elevate, e i gradi superiori e per averci 
prescelti tra le Sue creature attraverso la Sua conoscenza, e attraverso la Sua 
saggezza ci ha resi loro testimoni”. 
     Chiesi permesso al mio signore per annotare ciò che diceva, egli accon-
sentì. 
 
 
Di coloro che dubitano del Creatore   
 
     Quindi affermò: “Mufaddal! Coloro che dubitano dell’esistenza del 
Creatore sono ignoranti delle cause e dei fini della creazione, e sono limitati 
nel comprendere le saggezze che Iddio ha reso evidenti nella creazione, tra 
le creature dei mari, dei deserti, delle montagne e delle pianure,  pertanto, 
a causa della loro limitata conoscenza, hanno scelto la via della negazione, 
e a causa del loro debole discernimento si sono aperti al rifiuto e alla testar-
daggine, negando che le creature abbiano un Creatore e sostenendo che la 
creazione non abbia un pianificatore e tutto ciò che accade non sia dovuto 
a una creazione, volontà, saggezza e un disegno. Ma Iddio è al di sopra di 
come lo descrivono. ‘Li annienti Iddio. Quanto sono fuorviati’.1  

9



Essi nel loro stato di deviazione e confusione paiono come dei ciechi che 
mettono piede in una casa che è stata edificata nel modo migliore e più so-
lido possibile, [ove] sono stesi i tappeti più lussuosi ed è fornita di tutti i 
generi di cibi e bevande e abiti di cui l’uomo necessita, in cui tutto è posi-
zionato nel luogo più adatto, in un modo ben pensato e ben organizzato. 
Quando però costoro mettono piede in quella casa solida, vagano a destra 
e a sinistra, come se entrassero con gli occhi serrati, in modo da non poter 
ammirare né l’edificio né tutti i beni di cui è fornito per gli abitanti della 
casa, o, addirittura, potrebbero inciampare in una stoviglia o altra cosa po-
sizionata al proprio posto, di cui si ha necessità, ma non sapendo perché sia 
stata collocata lì e quale scopo abbia, a causa della loro ignoranza, rimpro-
verino adirati la casa e colui che l’ha edificata. 
     Sì, è così che questo gruppo nega la giusta predestinazione divina e il 
perfetto disegno della creazione. Giacché i loro intelletti non riescono a co-
gliere le cause, le ragioni e i benefici delle entità, sono ignoranti e confusi e 
non comprendono come e in che modo è utile ciò che è stato messo in opera 
in questa dimora terrena, ossia la perfezione e la solidità della creazione, la 
bellezza dell’opera e la correttezza del sistema. E quando uno di loro scopre 
la causa di un fenomeno che non conosceva, ma non ne coglie la funzione, 
allora lo condanna, e lo considera qualcosa di sbagliato o senza uno scopo 
chiaro nel creato. Così fecero i seguaci di Mani2 e gli atei corrotti usciti dalla 
religione, e i deviati come loro che ingannandosi credono di aver abbando-
nato la servitude verso Iddio il Grande. 
     Quindi è necessario che la persona, cui Iddio ha elargito la Sua cono-
scenza, guidato verso la Sua religione e donato la grazia, rifletta sulla pia-
nificazione della creazione delle creature e sul perché sono state create, e 
mediti sulle ragioni e sulle argomentazioni che dimostrano l’esistenza del 
loro Creatore. Egli deve essere grato a Dio, e ringraziarLo per questa grande 
benedizione e implorare e supplicare Iddio che lo mantenga sempre saldo 
su questa via, aumentando la Sua guida, perché Iddio l’Altissimo dice: ‘Se 
sarete riconoscenti, accrescerò [la Mia grazia]. Se sarete ingrati, in verità il Mio 
castigo è severo!’”.34 
 
 
La prima argomentazione dell’esistenza del Creatore 
 
     L’Imam (pace su di lui) disse: “Mufaddal! La prima prova e argomenta-
zione dell’esistenza di Dio e di un creatore (elevato è il Suo rango), sono 
proprio il sistema stesso, la composizione degli elementi e la formazione di 

10



un sistema in modo perfetto e completo. Quindi, se riflettessi profonda-
mente sul creato, percepiresti quest’ultimo come una dimora costruita con 
tutto ciò di cui i servi di Dio hanno bisogno.  
     Il cielo è come un tetto per questa dimora, la terra vasta come un tappeto 
che è stato steso per loro, le stelle disposte in modo ordinato sono come luci 
appese al soffitto di questo elevato edificio, i tesori e le pietre preziose na-
scoste tra le montagne e le colline sono riserve per loro e ogni cosa è stata 
creata per una ragione. L’uomo è come una persona cui hanno consegnato 
questa dimora mettendole tutto a disposizione, piante coltivate per i suoi 
benefici, e animali creati perché ne beneficiasse. Quindi questa disposizione 
perfetta è una chiara dimostrazione del fatto che questo mondo è stato 
creato sulla base di una predestinazione, saggezza, ordine e beneficio, e il 
creatore di tutto ciò è uno solo, che li ha legati l’uno all’altro, rendendone 
alcuni dipendenti e bisognosi degli altri”.5 
     “Sia lodata la Sua santità, sia esaltata la Sua maestà, onorato sia il Suo 
volto, e non c’è dio all’infuori di Lui, Egli è al di sopra di ciò che sostengono 
su di Lui i negatori, ed è al di sopra di ciò che Gli attribuiscono gli atei”. 
     Quindi l’Imam (pace su di lui) disse: “Mufaddal! Inizierò parlando della 
creazione dell’uomo, ascolta e impara”. 
 
 
La Provvidenza divina riguardo al feto 
 
     “Il primo esempio è la provvidenza da parte dell’Altissimo sulla dispo-
sizione del feto nel grembo materno, in cui esso è protetto da tre pareti: 
ventre, utero e placenta. Il feto non ha modo di nutrirsi, né di scacciare i 
mali, né di attrarre benefici, quindi Dio, con la Sua disposizione, fa sì che 
attraverso il sangue mestruale gli arrivino i nutrienti necessari, come anche 
l’acqua. Questo nutrimento gli arriva fino a quando la sua creazione sarà 
perfezionata e completata, il suo corpo si sarà rafforzato, e la sua pelle avrà 
acquistato la resistenza per affrontare il clima esterno, così da non essere 
leso né dal freddo né dal caldo, e i suoi occhi avranno sviluppato la tolle-
ranza alla luce. Quando questo accadrà, il dolore del parto avrà il soprav-
vento sulla madre e la farà agitare, finché non darà alla luce il bambino”. 
 
 
 
 
 
 

11



La provvidenza divina dopo la nascita del bambino 
 
     “Quando esce dal grembo materno, e mette piede nel mondo, necessita 
di un altro tipo di nutrimento. Così Iddio trasforma lo stesso sangue im-
puro, che era il suo nutrimento nell'utero, in un latte delicato e ne cambia il 
sapore e il colore e le caratteristiche nutritive, giacché questo tipo di nutri-
mento è più adatto per il neonato rispetto a quello precedente. E quando ne 
necessita, su disposizione di Iddio Onnipotente e Saggio, il latte è pronto, e 
su ispirazione divina tira fuori la lingua, agita le labbra in segno di fame, e 
in quel momento i due seni della madre sono come due piccoli otri appesi, 
pronti a fornire cibo ogni volta che lo richiede. 
     E fin quando il suo corpo è tenero e delicato, il suo intestino piccolo, le 
sue membra morbide e delicate, non potendo cibarsi, si nutrirà del latte 
materno. Quando sarà cresciuto e rafforzato, avrà bisogno di cibo più ener-
getico per irrobustire il suo corpo e le sue membra, quindi Dio gli farà cre-
scere dei molari affilati così che possa masticare, ammorbidire i cibi più 
duri e ingoiarli facilmente, e continuerà a crescere così fino alla pubertà. 
Allora, all’uomo cresceranno i peli sul viso, che sono per lui simbolo di vi-
rilità e dignità, per mezzo dei quali si distingue dall’età puerile e dalla so-
miglianza con le donne. Mentre il viso della donna sarà privo di peli per 
conservarne la bellezza, il che farà sì che gli uomini siano attratti da lei, 
garantendo così che l’umanità non si estingua e la specie sia preservata. 
     O Mufaddal! Rifletti sulla provvidenza di Dio nelle diverse circostanze, 
e su ciò che ne consegue, è possibile che tutto questo avvenga senza un 
pianificatore? 
     Se il sangue non raggiungesse il feto nell’utero, quello si seccherebbe 
come una pianta senza acqua. Se al momento del suo completo sviluppo il 
dolore del parto non lo facesse uscire dallo stretto utero, rimarrebbe sempre 
lì, come un vivo sepolto in una tomba. Se dopo la nascita non fosse nutrito 
con il latte, morirebbe di fame o mangerebbe cibi non adatti al suo corpo, 
che non lo nutrirebbero adeguatamente. Se al momento del bisogno di nu-
trimenti energetici non gli crescessero i denti, non potrebbe masticare il cibo 
e sarebbe difficile per lui ingoiarlo. Se il latte fosse sempre il suo unico nu-
trimento, il suo corpo non diventerebbe robusto e non potrebbe svolgere 
lavori pesanti, inducendo la madre a occuparsi soltanto di lui trascurando 
gli altri figli. E se non gli crescesse la barba, rimarrebbe sempre con l’aspetto 
di un bambino o di una donna e non avrebbe quella dignità e magnificenza 
peculiari di un uomo”. 
     Mufaddal disse: “O mio signore! Ho visto uomini che rimangono senza 
barba fino alla vecchiaia, perché ciò avviene?”. 

12



     L’Imam (pace su di lui) rispose: “La loro condizione è causata dalle 
azioni dei loro avi e Iddio non è ingiusto verso i Suoi servi”.6  
     Poi disse: “Chi costantemente vigila sulle condizioni in cui si trova 
l’uomo e lo provvede di ciò che più è adatto a lui, se non Colui Che lo ha 
portato dal nulla assoluto alla sfera dell’esistenza e si è fatto carico delle sue 
necessità? 
     Se tutte le cose potessero essere prive di un senso e senza che un ente le 
gestisse in questo sistema, la predestinazione e la gestione delle cose do-
vrebbero causare disordine, e questa affermazione è estremamente ridicola 
e falsa, e dimostra l’ignoranza di chi la pronuncia. Ogni essere razionale sa 
che dal disordine non deriva l’ordine e che la gestione non causa il disor-
dine. Iddio è più grande di quanto sostengano gli atei”.7 
 
 
Se il bambino venisse al mondo dotato di conoscenza 
 
     L’Imam (pace su di lui) disse: “Se il bambino venisse al mondo sapiente 
e saggio, il mondo gli apparirebbe molto insolito e rimarrebbe sorpreso, 
perché improvvisamente osserverebbe cose che non conosce, e incontre-
rebbe cose mai viste prima, come le diverse dimensioni del mondo, gli uc-
celli, i quadrupedi e simili, ora dopo ora, giorno dopo giorno. E ciò è simile 
alla situazione di qualcuno che viene imprigionato e trasportato da una 
città all’altra e, nonostante abbia vissuto altre situazioni simili, si sente 
smarrito e spaventato, invece una persona che viene imprigionata quando 
è bambina e ignara, apprende più rapidamente il linguaggio e le usanze 
rispetto a chi viene imprigionato in età adulta e dotato di conoscenza. Inol-
tre, se il bambino nascesse saggio, dentro di sé proverebbe vergogna e umi-
liazione a causa dell’incapacità di camminare, della necessità di essere por-
tato sulle spalle, di essere avvolto in un telo, cullato e vestito. Mentre tali 
cure sono necessarie, a causa della delicatezza del suo corpo e dell’umidità 
nelle sue membra al momento della nascita.  Oltre a ciò, se il bambino na-
scesse sapiente e compiuto, non avrebbe più la dolcezza e l’innocenza tipi-
che dell’età infantile. Quindi, l’uomo all’esordio della sua vita è ignaro e 
inconsapevole di ciò che tiene occupati gli abitanti del mondo, affronta le 
cose con una mente debole e una conoscenza limitata. Man mano, la sua 
conoscenza aumenta nel vedere ogni cosa, prende coscienza delle cose 
strane e si abitua alle diverse circostanze. Progressivamente, passa dallo 
stato di stupore e contemplazione alla capacità di gestire e pianificare au-
tonomamente la propria vita attraverso il proprio intelletto, apprende le-

13



zioni dalle esperienze vissute, e può quindi incorrere in errori e dimenti-
canze, ed è chiamato ad atti di obbedienza e reso responsabile degli atti 
peccaminosi. 
     Se al momento della nascita avesse avuto un intelletto pienamente svi-
luppato, un corpo robusto e fosse stato capace di agire indipendentemente, 
per i genitori la gioia nell’educare i figli sarebbe svanita, i benefici che i ge-
nitori ne avrebbero tratto sarebbero venuti meno e così anche la ricompensa 
divina, che spetta loro per diritto. I genitori e i figli non avrebbero formato 
un legame affettivo reciproco, poiché i figli non avrebbero avuto necessità 
di protezione ed educazione da parte dei genitori. Appena nati si sarebbero 
separati dalle madri, e da quel momento nessuno avrebbe riconosciuto i 
propri genitori, e, di conseguenza, non avrebbe potuto evitare di chiedere 
in matrimonio la propria madre, sorella e parenti stretti. E il minimo inde-
gno [per un individuo] rispetto a ciò, ma anzi più ripugnante e abomine-
vole di tutto è che se il bambino nascesse con intelletto e consapevolezza 
vedrebbe qualcosa che non è lecito e bello vedere, ossia la nudità della ma-
dre. Non vedi come nella creazione ogni cosa è stata disposta da Dio con la 
massima saggezza e giustizia, e come le piccole e grandi cose sono state 
liberate dalle impurità dell’errore e del traviamento?”. 
 
 
La filosofia del pianto dei bambini 
 
     “Mufaddal! Osserva il beneficio del pianto dei bambini e sappi che nel 
cervello dei neonati vi è un’umidità che, se permanesse, potrebbe causare 
malattie, come la cecità e simili. Pertanto, il pianto elimina quest’umidità 
dalla testa e contribuisce alla salute del corpo e alla salute della vista. Seb-
bene il bambino tragga beneficio dal pianto, ai genitori questo vantaggio è 
nascosto, e cercano di farlo tacere con ogni mezzo, non sapendo che il 
pianto è in realtà qualcosa di vantaggioso per lui e gli fa bene. Allo stesso 
modo, è possibile che vi siano molti benefici che gli atei, i quali disprezzano 
la provvidenza del Creatore, non conoscono. Se ne venissero a conoscenza, 
non giudicherebbero negativamente alcun fenomeno. Molti di coloro che 
negano la presenza di benefici in alcune cose, lo fanno a causa della loro 
ignoranza; se comprendessero, allora non giudicherebbero alcun fenomeno 
come inutile, la verità è che essi non sono a conoscenza delle cause. Ci sono 
molte cose riguardo a cui la conoscenza delle creature è limitata, mentre la 
conoscenza divina le abbraccia completamente”. 
 
 

14



La filosofia della fuoriuscita della saliva nei bambini 
 
     “Per quanto riguarda il liquido che fuoriesce dalla bocca dei bambini, la 
maggior parte delle volte serve a eliminare l’umidità, ché se rimanesse nei 
loro corpi, potrebbe causare gravi malattie. Puoi osservare come per l’ec-
cesso di umidità alcuni vengono affetti da pazzia o confusione o paralisi o 
tremore e simili. Pertanto Dio ha stabilito che questa umidità sia espulsa 
dalla bocca dei bambini per garantire la loro salute in età adulta. Egli ha 
mostrato benevolenza al Suo creato con questo dono e questa saggezza di 
cui sono ignari, e se comprendessero i Suoi doni concessi loro, il riflettere 
su di essi li farebbe astenere dal peccato e dalla disobbedienza. Lode a Dio 
che elargisce i Suoi doni alle creature, degne e non, ed Egli è più maestoso 
di ciò che Gli attribuiscono i deviati e gli atei”. 
 
 
La filosofia della creazione degli organi riproduttivi  
 
     “Mufaddal! Osserva come Dio l’Onnipotente ha creato gli strumenti per 
l’accoppiamento nell’uomo e nella donna in modo che siano conformi alla 
loro funzione! Ha dato all’uomo uno strumento che si dilata e si allunga, di 
modo che il seme raggiunga la cavità dell’utero, poiché il liquido seminale 
deve versarsi in esso. D’altra parte, ha creato per la donna un involucro 
profondo in cui si uniscono i gameti sessuali, e che abbia anche la capacità 
di accogliere il bambino e mantenerlo al sicuro fin quando il suo corpo non 
si sarà rafforzato e potrà uscire. Non sono questi, segni della provvidenza 
di Dio Saggio e Premuroso? ‘Gloria a Lui! Egli è ben più elevato di ciò che Gli 
associano’”.8 
     “Mufaddal! Rifletti su tutti gli organi del corpo e sulla provvidenza di-
vina che ha creato ognuno di essi con uno scopo: le mani per lavorare, le 
gambe per camminare, gli occhi per vedere, la bocca per mangiare, lo sto-
maco per digerire, il fegato per suddividere gli umori, i pori per espellere 
gli scarti e gli organi sessuali per la procreazione. Se riflettessi su tutti gli 
organi, capiresti che ciascun organo è stato creato per una funzione e rea-
lizzato per un beneficio specifico”. 
     Mufaddal disse: “Ribadisco, mio signore, che alcuni sostengono che 
tutto ciò è opera della natura”. 
     L’Imam (pace su di lui) replicò: “Chiedi loro se la natura che conoscono 
è dotata di sapienza e potere. Se rispondono di sì, allora hanno perso la fede 
in Dio e L’hanno nominato Natura, poiché è logico che la natura non pos-
sieda alcuna consapevolezza e volontà. 

15



     E se affermano che la natura non ha né consapevolezza né volontà, è 
chiaro che tali azioni salde e indipendenti, basate sulla saggezza e un dise-
gno preciso, e disposte senza l’interferenza di nessun altro ente, non pos-
sano provenire da una natura priva di consapevolezza. Tuttavia, è consue-
tudine divina far sì che le cose avvengano attraverso delle cause, e gli igno-
ranti si soffermano solo su queste cause, inconsapevoli dell’Origine di tutte 
le cause che è il loro Creatore”. 
 
 
La Provvidenza di Dio, il Saggio, riguardo al cibo nel nostro corpo 
 
     “Mufaddal! Rifletti sulla provvidenza di Dio Onnipotente e Saggio per 
il raggiungimento del cibo a tutto il nostro corpo: prima il cibo entra nello 
stomaco, lo stomaco lo digerisce e manda la sua parte più essenziale al fe-
gato, attraverso alcuni vasi sottili, che hanno la funzione di filtrare il cibo, 
così da evitare che le parti più grossolane e pesanti raggiungano il fegato, e 
scongiurare danni al fegato che è molto delicato e non può sopportare cibi 
grezzi. Quindi il fegato accoglie il cibo filtrato, e per provvidenza di Dio, il 
Sapiente, lo trasforma in sangue, flemma, bile gialla e bile nera.9 Dopodi-
ché, attraverso altri vasi, i nutrienti raggiungono il resto del corpo, nello 
stesso modo in cui le acque sotterranee scorrono in tutto il sottoterra e, [il 
fegato agisce] come un filtro, ciò che è eccedente ed inutile, se non dannoso 
per il corpo, scorre verso di esso, e i canali che sono stati creati portano la 
bile gialla verso la cistifellea, la bile nera verso la milza, e i liquidi verso la 
vescica. 
     Oh, quanto è elevato il rango di Dio che ha disposto il destino con sag-
gezza e ha stabilito saldamente la gestione delle cose. Lode e gratitudine a 
Lui come ne è degno e meritevole”. 
 
 
La composizione del corpo e l’armonia degli organi 
 
     “Ora, rifletti sulla saggezza e la disposizione divina nel creare il corpo e 
nel collocare ogni organo al proprio posto, disponendolo di recipienti per 
gli scarti degli alimenti e degli umori, affinché questi eccessi e impurità non 
si diffondano nel corpo causando malattie e dolori. 
     Benedetto sia Iddio che ha reso benevola la loro sorte e ha stabilito fer-
mamente la loro provvidenza, Egli è meritevole di lode e ringraziamento”». 

16



Mufaddal narra di aver affermato: «O mio signore! Descrivimi la crescita e 
lo sviluppo del corpo in tutte le fasi fino al raggiungimento della maturità 
e del completamento. 
     L’Imam (pace su di lui) disse: “La prima disposizione riguarda la forma-
zione del feto, in un luogo dove non può essere visto né toccato da alcuna 
mano. In tale luogo, si manifesta la Sua provvidenza che lo fa partorire con 
una creazione formata e con membra proporzionate. E gli è stato donato 
tutto ciò che è necessario per l’integrità e il beneficio del corpo, inclusi or-
gani, viscere, tessuti e altre parti essenziali del corpo come ossa, carne, 
adipe, midollo, tendini, vene e cartilagini. 
     Quando il feto viene al mondo, puoi osservare come cresce con tutte le 
membra che si sviluppano proporzionatamente e mantenendo la stessa 
forma, e questo sviluppo proporzionato è uguale dall’infanzia fino all’età 
adulta e al raggiungimento del massimo vigore fisico, qualora riesca a rag-
giungere quell’età, altrimenti perirà prima. Può una cosa del genere avve-
nire se non grazie alla saggezza e alla disposizione di Dio Onnipotente? 
     Mufaddal! Osserva ciò che Dio ha conferito all’uomo nella sua creazione, 
donandogli superiorità rispetto agli animali, poiché è stato creato in modo 
da poter stare in piedi, sedersi correttamente e utilizzare le mani e gli arti 
per eseguire i lavori. Se fosse stato creato come un quadrupede, con il corpo 
protratto in avanti, non sarebbe stato in grado di compiere alcuna attività 
in modo indipendente”. 
 
 
I cinque sensi e la filosofia della loro creazione 
 
     “Ora, Mufaddal, osserva questi sensi che Dio ha specificamente confe-
rito all’uomo nella sua creazione, e per mezzo dei quali ha donato nobiltà 
al genere umano rispetto agli altri esseri. Osserva in che modo ha collocato 
gli occhi nella testa, come delle luci poste sui minareti, affinché abbia una 
visione completa e possa analizzare tutto. Non ha collocato la vista nelle 
parti inferiori del corpo, come le mani e i piedi, per evitare che sia soggetta 
a danni o che a causa di lavori pesanti si rechino lesioni ad essa. E non ha 
collocato gli occhi nelle parti centrali del corpo, come l’addome e la schiena, 
dove la vista degli oggetti potrebbe essere ostacolata. Nessun luogo era più 
adatto per questo senso se non la testa, la parte più alta di tutte, ed essa è 
come un monastero [su un’altura] per i cinque sensi, dove vengono perce-
piti gli oggetti sensibili e nessuna percezione sensibile va persa.  
     Dunque, ha creato l’occhio per percepire i colori. Se non ci fosse l’occhio 
per vedere i colori, la creazione dei colori sarebbe stata inutile. Ha creato 

17



l’orecchio per percepire i suoni, se non ci fosse stato l’orecchio, la creazione 
del suono sarebbe stata inutile. E così per tutti i sensi: se ci fossero stati gli 
oggetti sensibili ma non i sensi, la loro creazione sarebbe stata vana, e vice-
versa, se l’occhio fosse stato creato, ma non l’oggetto colorato, la creazione 
dell’occhio sarebbe stata vana, e se l’orecchio fosse stato creato ma non il 
suono, la creazione dell’orecchio sarebbe stata vana. 
     Allora considera come ogni cosa è stata creata per un’altra cosa, e come 
per ogni senso è stato creato un oggetto sensibile, e per ogni oggetto sensi-
bile è stato creato un senso corrispondente. 
     Sono state inoltre stabilite condizioni che fungono da intermediarie tra 
il senso e la realtà sensibile, senza le quali la percezione non avverrebbe, 
come per esempio la luce e l’aria in funzione, rispettivamente, della vista e 
dell’udito. Se non ci fosse la luce per rendere visibile il colore agli occhi, 
l’occhio non potrebbe percepirlo. E se non ci fosse l’aria per trasmettere il 
suono all’udito, l’udito non potrebbe percepire il suono. 
     Può rimanere celata a qualcuno, dotato di una mente sana e che usa il 
suo intelletto, la verità che ti ho descritto sulla realtà dei sensi? E per dispo-
sizione e decreto di chi, se non di Dio, il Benevolo e Onnisciente, si realiz-
zano queste azioni sagge? 
     Mufaddal! Rifletti sulla condizione del cieco, e sulle carenze che incontra 
nella sua vita: non vede ciò che ha di fronte a sé, non è in grado di distin-
guere i colori, non riconosce la bellezza e la bruttezza dei volti, se si trova 
sull’orlo di un precipizio non può evitarlo, e se un nemico lo attacca, non 
può difendersi, non può svolgere alcun mestiere come la scrittura, la fale-
gnameria e l’oreficeria e simili. Anzi, se non fosse per l’acume del suo in-
telletto, sarebbe simile a una pietra inerte. 
     Allo stesso modo, chi è sordo soffre di molte difficoltà nella vita quoti-
diana, poiché è privato del piacere della conversazione, del dialogo e delle 
melodie affascinanti e rilassanti. Parlare con lui risulta molto difficile per le 
persone, che si sentono frustrate nel comunicare con lui. Non sente le noti-
zie e le conversazioni degli altri, e quindi è come se fosse assente pur es-
sendo presente, come se fosse morto pur essendo vivo. 
     E colui che è privo di intelletto è come un animale, anzi, molti dei bene-
fici che gli animali conoscono, i folli non li comprendono. 
Non vedi come gli organi, i sensi, l’intelletto e le percezioni dell’uomo, tutto 
ciò che gli è necessario – e la mancanza di ciascuno di questi porterebbe a 
una condizione di svantaggio – sono tutti presenti nella sua creazione? 
Tutto questo è una prova che l’uomo è stato creato per disposizione e de-
creto di Dio, il Sapiente e Onnisciente”». 
 

18



Perché ci sono individui privi di alcuni organi? 
 
     Mufaddal chiese: “Perché in alcuni uomini privi di questi organi non si 
osservano le condizioni che hai descritto?”. 
     L’Imam (pace su di lui) rispose: “Ciò è una forma di educazione e un 
esempio per chi ne è affetto e per gli altri; per esempio, i sovrani puniscono 
il popolo affinché non commetta azioni scorrette e gli altri possano trarre 
insegnamenti dalla loro punizione. La società approva e non protesta con-
tro queste punizioni, accettando le loro decisioni. 
     Inoltre Iddio ha colpito queste persone con tali problemi così nel caso in 
cui rendano grazie a Dio e tornino a Lui, dopo la morte Egli le premierà 
concedendo loro ricompense così grandi che, in confronto, considereranno 
queste sofferenze come molto leggere e insignificanti, a tal punto che, se 
dopo la morte si trovassero di fronte alla scelta di ritornare al mondo ter-
reno con un corpo sano o nella stessa condizione, sceglierebbero sicura-
mente quest’ultima, per ricevere più ricompense”. 
 
 
La filosofia della creazione di alcuni organi in forma singola o doppia 
 
     “Mufaddal! Rifletti su quale sia la provvidenza e la filosofia della crea-
zione degli organi in forma singola o doppia. Per esempio la testa è una, 
poiché per l’uomo non c’è vantaggio nell’avere due teste. Anche pensan-
doci, avere due teste risulterebbe inutile, poiché i sensi di cui necessitiamo 
si possono concentrare in un solo organo. Inoltre, se ci fossero due teste, e 
la prima parlasse, la seconda rimarrebbe inattiva, di conseguenza non ci 
sarebbe necessità di quest’ultima. E se la seconda parlasse contemporanea-
mente alla prima, per l’uditore risulterebbe difficile capire quello che 
stanno dicendo entrambe. 
     Le mani sono state create in coppia, poiché per l’uomo non c’è utilità 
nell’avere una sola mano che causerebbe solo difficoltà nello svolgimento 
delle attività. Se un falegname o un muratore avesse una mano monca, non 
sarebbe in grado di svolgere il proprio lavoro! Anche se tentasse di lavo-
rare, con grande sforzo e grande difficoltà, non potrebbe eseguire il suo la-
voro come chi ha due mani, dove una mano assiste l’altra nello svolgimento 
del lavoro”. 
 
 
 
 

19



I prodigi della creazione dell'orecchio e della lingua 
 
     “Rifletti attentamente sul dono della voce e della parola e degli stru-
menti che Dio Onnipotente ha concesso all’uomo per questo scopo. La la-
ringe è come un tubo da cui esce la voce e i suoni, mentre la lingua, i denti 
e le labbra sono strumenti per articolare le lettere e far emergere le varie 
melodie. Non vedi che chi ha perso i denti non può pronunciare corretta-
mente la lettera s? E chi ha un labbro cadente non riesce a pronunciare bene 
la lettera f? E chi ha la lingua pesante non può esprimere correttamente la 
lettera r? Tra gli strumenti, la cosa più simile a ciò è la piva, infatti la laringe 
da sei punti di vista è simile alla piva in cui si immette l’aria, e i muscoli che 
comprimono i polmoni affinché fuoriesca il suono sono come le dita che si 
posano sulla canna perché passi l’aria, le labbra e i denti che articolano le 
lettere e i suoni sono come le dita che si alternano sulla bocca della canna 
per produrre melodie diverse. E anche se abbiamo paragonato il luogo di 
fuoriuscita del suono a una piva e alla sacca che contiene l’aria, per facili-
tarne la comprensione, in realtà dovremmo paragonare questi strumenti 
all’orecchio, poiché la creazione di quest’ultimo è antecedente a quella.10 
     I benefici citati che provengono da esso, sono tutti frutto della creazione 
divina, e quest’arte è stata imparata, e replicata da parte delle creature su 
esempio della creazione divina. 
     Ora che ti ho informato sulle funzioni di questi organi nella produzione 
della parola e nell’emissione delle lettere, devi sapere che questi organi 
svolgono altre funzioni oltre a quelle già citate; ad esempio, la trachea è un 
mezzo tramite cui circola l’aria rinfrescando il cuore, e se questo passaggio 
si bloccasse, anche solo per un po’, l’essere umano morirebbe. 
     La lingua percepisce i gusti e li distingue in amaro, dolce e agrodolce, 
distingue l’acqua salata da quella dolce, quella sporca da quella pulita, e 
inoltre svolge altre funzioni come deglutire il cibo o mandar giù l’acqua. 
I denti triturano il cibo per facilitarne la deglutizione e inoltre possiedono 
altre funzioni, infatti sono sostegni per le labbra ed evitano che queste ul-
time diventino cadenti. 
     Non hai visto le labbra cadenti e tremanti di chi non ha denti? Costoro 
succhiano lentamente l’acqua per evitare che l’acqua raggiunga la gola tutta 
in una volta, poiché, se ingurgitassero l’acqua tutta in una volta, blocche-
rebbero la gola impedendo la respirazione oppure il liquido potrebbe cau-
sare ferite interne alla gola. Inoltre, le labbra sono come due porte che si 
aprono e chiudono sulla bocca, le quali la aprono e chiudono quando serve. 
Quindi, con questa spiegazione hai compreso che ogni parte del corpo pos-
siede diverse funzioni, ogni organo viene utilizzato nello svolgimento di 

20



diversi compiti, come l’ascia di un falegname che svolge diversi lavori: in-
taglia il legno, scava la terra e altro ancora”. 
 
 
Il cervello, il cranio e la loro salvaguardia 
 
     “Se aprissero il cranio e scomponessero il cervello, lo vedresti avvolto in 
diverse membrane, che lo proteggono da effetti i quali potrebbero causare 
disfunzioni cerebrali e lo salvaguardano dai movimenti. Le ossa del cranio 
sono come un elmo che protegge la testa, di modo che in caso di un colpo 
o abrasione alla testa, quest’ultima non subisca danni. E sulla pelle crescono 
i capelli, che come una pelliccia proteggono la testa dal freddo e dal caldo. 
Chi, se non Dio Che lo ha creato, ha protetto il cervello in modo così ammi-
revole, e lo ha reso il fulcro dei sensi? La protezione è necessaria per la testa 
e il cervello, poiché quest’ultimo organo gode di un’elevata posizione a 
causa del suo ruolo importante, superiore rispetto alle altre parti del 
corpo”. 
 
 
La filosofia della creazione delle palpebre 
 
     “Mufaddal! Rifletti sulle palpebre degli occhi, osserva come Dio ha 
creato le palpebre simili a delle tende sull’occhio, come se fossero appese. 
Le estremità dell’occhio sono dotate di anelli che fanno sì che le palpebre si 
aprano e chiudano, e gli occhi sono posizionati in una cavità protetta dalle 
palpebre e dalle ciglia che crescono su di esse”. 
 
 
Le meraviglie della creazione del cuore, delle costole e della gabbia toracica 
 
     “Mufaddal! Chi ha posto e nascosto il cuore al centro del torace, rive-
stendolo di una membrana che funge da vestito? E ha posto le costole sopra 
di esso come protezione, rivestite di carne e pelle, per impedire che qual-
cosa dall’esterno lo colpisca e lo ferisca? 
     Chi ha posto due aperture nella faringe? Dove la prima [trachea] è desti-
nata alla respirazione e alla fuoriuscita della voce e l’altra [esofago] manda 
il bolo allo stomaco, e la prima viene chiusa durante la deglutizione attra-
verso una copertura [epiglottide] che impedisce al bolo di raggiungere i 
polmoni e soffocare l’individuo. 

21



     Chi ha fatto dei polmoni un ventilatore, sempre in moto senza mai fer-
marsi, per il cuore, al fine di evitare che il calore si accumuli nel cuore, cau-
sando la morte dell’uomo?  
     Chi ha creato per gli orifizi dell’urina e delle feci valvole che si chiudono 
e si aprono in modo volontario, permettendo l’espulsione di queste so-
stanze? Se così non fosse, l’urina e le feci scenderebbero costantemente in 
modo incontrollato, creando disturbo alla vita dell’uomo.  
     Quante di queste benedizioni può elencare e descrivere l’uomo? In 
realtà, ciò che non possiamo enumerare supera ciò che possiamo, e ciò che 
la gente ignora è più di ciò che conosce.  
     Chi, se non Dio Onnipotente, ha reso lo stomaco un organo così forte e 
robusto, capace di digerire cibi pesanti, e il fegato morbido e delicato, affin-
ché possa assorbire gli alimenti ed elaborarli più finemente dello stomaco? 
Pensi che tutte queste realtà, ricche di qualità e benefici, possano esistere 
senza la predestinazione di un Pianificatore Saggio e Sapiente? È impossi-
bile immaginare una cosa del genere, se non attraverso la potenza di Dio 
Onnipotente che conosce le cose prima di averle create, nulla è al di fuori 
della Sua potenza ed Egli è a conoscenza di tutto in modo preciso”. 
 
 
La filosofia nella disposizione di molti organi del corpo 
 
     “Mufaddal! Rifletti sulla ragione della creazione del midollo: perché il 
midollo è stato collocato all’interno delle cavità delle ossa, se non per pro-
teggerlo e preservarlo da danni? 
     Perché il sangue fluido è stato racchiuso nelle vene, come l’acqua che 
viene contenuta in recipienti? Non è forse per trattenerlo e impedirgli di 
fuoriuscire dal corpo o di scorrere dove non dovrebbe? 
     Perché le unghie sono state collocate attorno alle dita? Non è forse per 
proteggerle e assistere l’essere umano nelle sue attività? 
     Perché l’interno dell’orecchio è costituito da una forma complessa, si-
mile a un labirinto? Non è forse per attenuare la potenza del suono, ed evi-
tare così di danneggiare il timpano? 
     Perché Dio ha posto questi muscoli sulle cosce e sui glutei? Non è forse 
per evitare dolore mentre si è seduti? Così come chi è indebolito dalla ma-
lattia o altro soffre se non c’è qualcosa di morbido tra lui e il terreno. 
     Chi ha creato l’essere umano maschio e femmina, se non Colui Che lo ha 
fatto per la procreazione? 
     Chi, se non Dio, ha dotato l’uomo di desideri e speranze, affinché, per il 
perseguimento di tali desideri, si impegni a dare origine alla discendenza? 

22



     Chi, se non Colui Che lo ha creato produttivo, lo ha dotato dei mezzi per 
lavorare? E chi lo ha reso produttivo, se non Colui Che ha fatto del lavoro 
una necessità per lui? E chi ha reso l’uomo bisognoso, se non Colui Che lo 
ha provvisto dei mezzi necessari per soddisfare le sue esigenze? 
     Chi gli ha conferito privilegio rispetto agli altri animali attraverso la con-
sapevolezza, se non Colui Che lo ha reso responsabile delle sue azioni, sta-
bilendo per lui una ricompensa per le buone e le cattive azioni? 
     Chi lo ha guidato alla soluzione, se non Colui Che lo ha dotato d’inge-
gno, fornendogli la prova definitiva per la verità?   
     Chi si è preso la responsabilità delle questioni che non potrebbe risolvere 
da solo, se non il Signore Cui non si può mai rendere abbastanza grazie per 
i Suoi doni? 
    Mufaddal! Ora rifletti su questi fenomeni che ti ho appena descritto, pos-
sono verificarsi senza l’esistenza di un creatore? Può esistere una fabbrica 
così ben organizzata? Gloria a Dio, Egli è ben più grande di quel che Gli 
attribuiscono!”. 
 
 
Il cuore e la qualità della sua creazione 
 
    “Mufaddal! Ora ti descriverò il cuore e i suoi numerosi pori, disposti di 
fronte ai pori presenti nei polmoni, che hanno lo scopo di ventilare il cuore. 
Se questi non fossero disposti gli uni di fronte agli altri, l’ossigeno che 
giunge al petto attraverso il respiro non raggiungerebbe il cuore, uccidendo 
l’uomo. Può un individuo sapiente sostenere che questi fenomeni possono 
avvenire senza una saggia progettazione?". 
 
 
La filosofia e il beneficio nella creazione dei due sessi 
 
     “Se vedessi il lato di una porta con un chiavistello, penseresti che 
quest’ultimo sia stato costruito senza motivo, o piuttosto concluderesti che 
colui che ha realizzato il chiavistello, ha posto anche un gancio sull’altro 
lato della porta, e che il chiavistello serve per unirsi al gancio? Allo stesso 
modo, il maschio degli animali è come la metà di un chiavistello, e la ra-
gione impone che sia stato creato in coppia, affinché si unisca e quindi il 
suo organo riproduttivo si combini con l’altro organo per il bene della pro-
creazione. 

23



     Vergogna a coloro che pretendono di intendersene di filosofia e sag-
gezza, ma non percepiscono questa straordinaria creazione, e negano il di-
segno divino e il creatore dell’universo. Non sanno forse che, se l’organo 
maschile fosse sempre debole e pendente, non potrebbe raggiungere l’utero 
per depositare il seme? E se fosse sempre eretto, come potrebbe una per-
sona voltarsi nel letto o camminare in mezzo alla gente, con una tale con-
formazione sempre eretta davanti a sé? Una tale vista imbarazzante farebbe 
sì che il desiderio sessuale domini sempre sia gli uomini che le donne. Per-
tanto, Dio l’Altissimo, ha stabilito che l’organo rimanga in uno stato di ri-
lassamento per la maggior parte del tempo e si erga solo quando necessario 
per garantire la continuità della generazione”. 
 
 
I doni divini nel mangiare, nel dormire… 
 
     “Mufaddal! Osserva come fonti di insegnamento i doni concessi da Dio 
nel mangiare, nel bere e nella facile espulsione degli scarti. Non è questo 
un segno di buona progettazione che un architetto collochi il bagno nella 
parte più occulta della casa? Allo stesso modo il Creatore eterno e il Piani-
ficatore saggio ha collocato il luogo dell’espulsione degli scarti, pari al 
luogo di decenza nell’essere umano, nell’organo più nascosto, di modo che 
non sia visibile né da davanti né da dietro, dove è coperto dalle natiche. In 
condizioni normali quest’organo è nascosto, tranne quando l’uomo ha la 
necessità di evacuare, quindi sedendosi, l’organo si esterna ed espelle gli 
scarti. O quanto è benedetto e pieno di grazia Iddio le Cui benedizioni non 
possono essere enumerate e la Cui misericordia è continua e infinita”. 
 
 
Filosofia della creazione dei denti 
 
     “Mufaddal! Rifletti su questi ‘mulini’ che sono stati creati nella bocca 
dell’uomo. Osserva come alcuni sono stati fatti aguzzi per incidere, sepa-
rare e dividere il cibo, mentre altri sono stati creati piatti per masticare e 
triturare il cibo, poiché l’essere umano necessita di entrambi. Quelli incisivi 
sono posti davanti, mentre quelli per triturare sono situati dietro, in modo 
che frutta, carne e altri alimenti siano prima incisi dai denti anteriori e, una 
volta entrati nella bocca, vengano triturati dai molari posteriori”. 
 
 
 

24



Della creazione dei capelli e delle unghie  
 
     “E rifletti ancora, sulla creazione dei capelli e delle unghie, che crescendo 
e allungandosi, gradualmente hanno bisogno di essere accorciati, per que-
sto Dio li ha creati privi di sensibilità, affinché non provochino dolore e 
fastidio durante il taglio. Se non fossero stati creati così, l’uomo indulge-
rebbe tra due scelte spiacevoli: lasciarli crescere, infastidendolo, oppure ac-
corciarli, il che gli avrebbe causato dolore”. 
     Mufaddal chiese: “Perché Dio non ha creato questi elementi in modo che 
rimanessero sempre della stessa lunghezza e non crescessero?”. 
     L’Imam (pace su di lui) rispose: “Dio ha concesso dei benefici nella cre-
scita e nell’accorciamento di entrambi, benefici di cui la maggior parte delle 
persone non ne comprende il valore e non ne è riconoscente. Sappi che le 
tossine del corpo vengono eliminate attraverso la crescita dei peli nei folli-
coli della pelle e attraverso l’allungamento delle unghie. Per questo motivo 
è stato prescritto all’uomo di depilarsi, radersi i capelli e tagliarsi le unghie 
ogni settimana, affinché peli e unghie crescano più rapidamente e le tossine 
vengano espulse dal corpo. Però se li lasciasse crescere e non li accorciasse, 
si allungherebbero più lentamente facendo sì che le tossine permangano nel 
corpo causando diverse malattie. Inoltre, Dio non ha fatto crescere i peli 
dove sarebbero dannosi: se i peli crescessero sugli occhi, causerebbero ce-
cità, se crescessero sul palmo delle mani e sulla pianta dei piedi, rendereb-
bero impossibile il tatto e alcune azioni non potrebbero essere eseguite fa-
cilmente. Se crescessero sui genitali maschili, il piacere del rapporto ses-
suale sarebbe compromesso per uomo e donna. Quindi nota come Dio non 
ha fatto crescere i peli dove non era vantaggioso. Questo non è esclusivo 
dell’uomo, vale anche per i quadrupedi, i predatori, e tutti gli animali che 
si riproducono: nonostante tutto il loro corpo sia coperto dal pelo, le parti 
indicate rimangono spoglie per questa ragione. Quindi rifletti per bene 
sulla creazione di Iddio il Saggio, dove non c’è spazio per l’errore e tutto si 
basa su una filosofia e su un beneficio. 
     I seguaci di Mani, che cercavano di trovare difetti nella creazione, criti-
cavano la presenza dei peli che crescono sul pube e sotto le ascelle, senza 
sapere che la crescita di questi peli è dovuta all’umidità che si accumula in 
queste aree, simile a quello che succede alle piante che crescono nei suoli 
dove si concentra l’acqua. Non vedi che queste aree nascoste sono più 
adatte per accogliere questi scarti? 
     Inoltre, c’è un altro beneficio nella crescita di questi peli: l’uomo, rimuo-
vendoli non solo beneficia dei meriti concessi da Dio, bensì quest’impegno 

25



lo tiene lontano dall’ozio, da cui scaturisce la corruzione. Inoltre la pulizia 
e l’igiene personale tengono lontano l’uomo da molti mali e peccati”. 
 
 
La creazione della bocca e i suoi vantaggi 
 
     “Rifletti sulla saliva e i benefici che essa comporta, osserva come l’Altis-
simo ha fatto sì che sia sempre presente nella bocca per mantenere umidi la 
gola e il palato. Senza questa umidità, i denti si seccherebbero, si rovinereb-
bero e perderebbero freschezza. Se questa umidità non si mescolasse con il 
cibo, quest’ultimo non sarebbe deglutito facilmente, e la saliva funziona 
come un mezzo di trasporto per portare il cibo allo stomaco. Inoltre, l’umi-
dità della saliva raggiunge anche la cistifellea, organo che favorisce il be-
nessere del corpo, e in caso si seccasse l’uomo morirebbe.  
     Alcuni teologi ignoranti e filosofi poco intelligenti ritengono che se l’ad-
dome si potesse aprire come una camicia, con lo scopo di permettere al me-
dico di aprirlo ed esaminare l’interno, o di operarlo e curarlo, sarebbe me-
glio rispetto all’attuale condizione in cui è chiuso e nascosto alla vista, ren-
dendo difficile riconoscere le malattie interne se non attraverso segni am-
bigui e indizi incerti, come l’osservazione delle urine e delle feci, l’odore 
del sudore e altri metodi che spesso portano a errori, i quali talvolta pos-
sono risultare fatali per il paziente. 
     La risposta a questa ambiguità è che se fosse così semplice diagnosticare 
e trattare le malattie interne, la gente non avrebbe più paura della malattia 
o della morte, e acquisirebbe una tale fiducia nella propria sopravvivenza 
e superbia per la propria salute da cadere nella ribellione e nella corruzione. 
Un altro problema sarebbe stato quello dei liquidi che dall’addome sareb-
bero traspirati costantemente, macchiando ovunque ci si fosse seduti o 
sdraiati, rendendo sempre umidi e sporchi i vestiti e di conseguenza ren-
dendo amara e penosa la vita quotidiana. Inoltre, gli organi come lo sto-
maco, il fegato e il cuore funzionano grazie al calore naturale che Dio ha 
racchiuso nel corpo. Se l’addome fosse in possesso di aperture che permet-
tessero di vedere l’interno e di inserirvi le mani, l’aria fredda entrerebbe nel 
corpo annullando il calore naturale e causando la morte dell’uomo.  
     Pertanto, sappi che ogni fantasia che si intreccia nella mente, se non cor-
risponde all’immagine che il Creatore saggio ha dato agli esseri, è errore e 
menzogna”. 
 
 
 

26



La filosofia riguardo agli istinti che spingono all’azione 
 
     “Mufaddal! Rifletti sulle azioni che il Creatore Altissimo ha disposto 
nell’uomo, come mangiare, dormire, accoppiarsi e altre azioni simili che 
Dio ha stabilito. Osserva come ha posto nell’anima dell’uomo un istinto per 
cui sente la necessità di soddisfare quelle azioni e stimola l’uomo a com-
pierle. Per esempio, per soddisfare la fame bisogna mangiare, l’energia del 
corpo si trova in ciò. La stanchezza e l’insonnia spingono al sonno, da cui 
dipendono il riposo e il recupero delle forze del corpo. Il desiderio sessuale 
spinge all’unione, da cui dipende la continuità della discendenza e della 
specie umana. Ora, se non ci fosse la fame, e il mangiare fosse dovuto solo 
al fatto che l’essere umano sa che il corpo necessita di cibo, e nella natura 
umana non ci fosse una condizione che lo costringe a mangiare, molte volte 
per pigrizia l’uomo si asterrebbe dal cibo, fino al deteriorarsi del suo corpo, 
causandogli la morte. Parimenti, a volte l’uomo necessita di medicinali per 
la salute, ma indugia così tanto nella pigrizia che ciò porta a malattie gravi 
e in seguito alla morte. 
     Allo stesso modo, se il sonno non fosse dotato di un impulso, e l’uomo 
dormisse solamente perché sa che il corpo e le sue energie ne hanno biso-
gno per riposare e rinforzarsi, è possibile che per pigrizia o per brama di 
lavorare, avrebbe impedito a se stesso di dormire, fino a rendere il suo 
corpo fragile e debilitato.  
     E se il piacere sessuale fosse solo per generare figli, è possibile che 
l’uomo si sarebbe mostrato riluttante al riguardo, fino a ridurre o interrom-
pere la discendenza, poiché ci sono persone che non desiderano o non 
hanno interesse ad avere figli. Osserva come Dio, il Pianificatore e il Sa-
piente, ha stabilito un impulso naturale per ogni azione che giova al corpo, 
affinché lo inciti e lo obblighi a compiere quell’azione”.  
 
 
Spiegazione delle quattro facoltà dell’essere umano 
 
     “Sappi che nell’essere umano ci sono quattro facoltà: la prima è la facoltà 
attrattiva, che accoglie il cibo e lo introduce nello stomaco. 
     La seconda è la facoltà ritentiva, che trattiene il cibo nello stomaco e nelle 
altre parti, affinché il corpo svolga naturalmente la sua funzione su di esso. 
La terza è la digestione che digerisce il cibo nello stomaco, separa la sua 
parte più pura e la distribuisce in tutto il corpo. 
     La quarta è quella espulsiva: dopo che il corpo ha assunto la parte ne-
cessaria, espelle in vari modi gli scarti del cibo di cui non necessita.  

27



     Rifletti sulla disposizione di queste quattro facoltà e sulle loro funzioni, 
poiché il corpo necessita di tutte loro e della filosofia e della provvidenza a 
loro legate. Per esempio se non ci fosse stata la facoltà attrattiva, come 
avrebbe fatto l’uomo ad andare alla ricerca di cibo, da cui dipendono la 
crescita e la forza del corpo? E se non ci fosse stata la ritenzione, come 
avrebbe fatto il cibo a rimanere nello stomaco affinché lo digerisse? E se 
non ci fosse stata la digestione come si sarebbe processato il cibo per sepa-
rarne la parte più pura e sostituire le energie del corpo che sono state con-
sumate? E se non ci fosse stata l’espulsione, come sarebbero stati espulsi gli 
scarti del cibo che restavano della digestione? 
     Non vedi come il Saggio e Potente Creatore, con la Sua fine arte e la Sua 
provvidenza benevola, impiega queste facoltà nella realizzazione del 
corpo? 
     Ora ti faccio un esempio: il corpo è come la dimora di un re, e in questa 
dimora dispone di servitori, assistenti, lavoratori, progettisti e disegnatori 
che sono incaricati degli affari della dimora. Alcuni sono incaricati di por-
tare le cose necessarie per loro, un altro gruppo si occupa di distribuire le 
cose tra loro, alcuni si occupano di conservare le provviste fino al momento 
del bisogno, altri sono incaricati di preparare queste provviste, altri si oc-
cupano di consegnarle e un altro gruppo si occupa di liberare la casa dalla 
sporcizia. Quindi sappi che Dio è quel ‘re’ Saggio che è il creatore di quella 
dimora-corpo, e i Suoi ‘servitori’ sono gli organi e le membra del corpo 
umano, i ‘disegnatori’ sono queste quattro facoltà menzionate, e noi ab-
biamo spiegato in modo esauriente le loro funzioni, e abbiamo chiarito ciò, 
al contrario di quello che i medici hanno affermato nei loro libri, poiché essi 
trattano l’argomento in modo utile per la preparazione di medicine e la co-
noscenza delle malattie. Noi, invece, l’abbiamo spiegato per sollevare gli 
animi della gente dai malanni del dubbio e dell’incertezza e rimuovere il 
velo dell’ignoranza, la cecità e le vie della menzogna dalla loro vista, affin-
ché, con certezza, riconoscano e ammettano l’esistenza del Creatore 
dell’universo e della Sua saggezza”.11 
 
 
Le facoltà che Dio l’Altissimo ha collocato nell’anima 
 
     “Mufaddal! Visto che hai conosciuto le facoltà del corpo, ora rifletti sulle 
facoltà che ِ Dio ha collocato nell’anima dell’uomo e i loro benefici, come ad 
esempio la facoltà riflessiva, immaginativa, intellettiva, della memoria e al-
tre facoltà”. 
 

28



La facoltà della memoria e i diversi aspetti dei vantaggi che possiede 
 
     “Se la facoltà della memoria non facesse parte di queste facoltà, in che 
condizione si ritroverebbe l’uomo? E poiché non si sarebbe ricordato cosa 
ha lasciato in mano agli altri, e cosa hanno lasciato gli altri a lui, cosa ha 
dato e cosa ha ottenuto, ciò che ha visto e sentito o ha detto o gli hanno 
detto, che problemi sarebbero sorti nella sua vita quotidiana e nei suoi af-
fari? Non si sarebbe ricordato di chi gli ha fatto del bene e di chi gli ha fatto 
del male, e cosa gli è vantaggioso e cosa svantaggioso. Se fosse passato più 
volte da una via, non l’avrebbe imparata e riconosciuta. Se avesse passato 
tutta la vita a discutere di un argomento, non se lo sarebbe ricordato. Non 
avrebbe potuto credere a nessuna religione. Non avrebbe potuto sfruttare 
nessuna esperienza. Non avrebbe potuto imparare da nessuna azione del 
passato. Una persona del genere si sarebbe meritata di essere completa-
mente esclusa dall’umanità e che il nome di uomo le venisse tolto. 
Rifletti bene su quali problemi comporterebbe alla condizione dell’uomo, 
se solo una di queste facoltà dell’anima venisse a mancare, per non parlare 
di quando tutte venissero a mancare”. 
 
 
I benefici della dimenticanza non sono meno dei benefici della memoria! 
 
     “E se rifletti sul dono della dimenticanza in un uomo, vedi che è un dono 
più grande rispetto al dono della memoria. Se non ci fosse stata la dimenti-
canza nell’uomo, nessuno avrebbe trovato consolazione dopo le avversità, 
nessun rimpianto avrebbe avuto fine, nessun rancore si sarebbe estirpato 
dal cuore. Non avrebbe potuto godere di nessuno dei beni del mondo, poi-
ché le calamità e le sventure che lo avrebbero colpito sarebbero sempre ap-
parse ai suoi occhi, e mai avrebbe nutrito la speranza che, per esempio, un 
re suo nemico, lo risparmiasse, o un invidioso smettesse per un attimo di 
pensare a lui. 
     Non vedi che Dio il Saggio, ha posto nell’uomo la memoria e la dimen-
ticanza, nonostante entrambe siano in antitesi l’una con l’altra? In ognuna 
c’è un vantaggio che non si può descrivere ed entrambe sono necessarie per 
quanto riguarda le questioni degli uomini. 
     Quindi se consideri questi aspetti antitetici, vedrai che essi portano al 
riconoscere l’unicità del Creatore, non credenza nella pluralità, come hanno 
erroneamente pensato gli zoroastriani, i quali hanno creduto in due divi-
nità, ‘Gloria a Dio, egli è al di sopra di ciò che gli attribuiscono’. Come nel 
corpo ci sono queste due realtà antitetiche, che lavorano insieme, e che il 

29



Creatore ha dovuto porre nel corpo, affinché la sua creazione fosse com-
pleta, così nel macrocosmo, cioè nel mondo esteriore, dove alcuni conside-
rano alcune cose benefiche e altre maligne, l’esistenza di entrambe è neces-
saria, entrambe sono benefiche e utili, ma gli ignoranti non sono a cono-
scenza di ciò”. 
 
 
I benefici del pudore 
 
     “Mufaddal! Osserva ciò che ha distinto l’uomo dagli altri animali, ov-
vero la nobile e vantaggiosa qualità del pudore, poiché se non ci fosse stato 
il pudore, nessuno avrebbe accolto l’ospite, nessuno avrebbe mantenuto le 
sue promesse, nessuno avrebbe soddisfatto le necessità della gente, nes-
suno avrebbe fatto del bene e nessuno si sarebbe astenuto dalle cattive 
azioni. Addirittura molte persone svolgono gli atti obbligatori solo per pu-
dore. Per esempio, se gli uomini non provassero vergogna e pudore, non 
rispetterebbero i diritti dei genitori, non farebbero del bene né visiterebbero 
i parenti, non restituirebbero ai loro proprietari i beni lasciati loro in custo-
dia e non si asterrebbero da molte azioni malvagie. Non vedi come Dio ha 
conferito all’uomo ogni qualità che ha ritenuto utile per lui e ha completato 
il suo mondo terreno e ultraterreno con ciò che gli è utile?”.  
 
 
I benefici del parlare e dello scrivere 
 
     “Mufaddal! Rifletti sul dono del parlare che Iddio ha conferito all’uomo, 
un dono, per mezzo del quale può esprimere ciò che è nel suo pensiero e 
nella sua mente. Se non ci fosse questo grande dono, ovvero quello del par-
lare, l’uomo sarebbe stato come un quadrupede, non sarebbe stato in grado 
di esprimersi su ciò che gli passava per la mente e non avrebbe potuto sa-
pere ciò che pensano gli altri. 
     E ancora Mufaddal! Rifletti sui benefici della scrittura, per mezzo della 
quale, le notizie dei predecessori vengono preservate per i popoli 
dell’epoca corrente e del futuro. Un dono, attraverso il quale, scrivendo li-
bri sulla scienza, la letteratura e così via, queste scienze ci sono rimaste. 
Attraverso la scrittura l’uomo riporta e registra i suoi conti e affari con gli 
altri. Se non ci fosse stata la scrittura, le notizie di alcuni periodi che ci sono 
arrivate da varie persone non ci sarebbero state. Se qualcuno fosse andato 
in viaggio la sua famiglia non avrebbe ricevuto sue notizie. Si sarebbero 
perse le scienze e sarebbero state trascurate, le norme e le usanze sarebbero 

30



andate distrutte e perse, si sarebbe creato un grande disordine negli affari 
delle persone e ciò che gli uomini avevano bisogno di vedere, ripassare e 
su cui prestare attenzione, come le questioni e le narrazioni religiose, ne-
cessarie alla loro conoscenza, sarebbero andate perse. 
     Se qualcuno dice: parlare e scrivere non è tra le cose che Dio ha creato 
nell’uomo, bensì è stato l’uomo con la sua intelligenza a crearle e sono in-
venzioni dell’uomo, e per questo, nei diversi popoli in cui si parlano diversi 
idiomi, la scrittura e la lingua si sono diversificate, come per esempio le 
scritture araba, sanscrita, ebraica, latina e così via, e in ogni popolo e gruppo 
si parla in una lingua e si scrive con una scrittura. A ciò, noi rispondiamo 
affermando che anche se l’uomo, complessivamente, ha avuto un ruolo nel 
parlare e nello scrivere, tuttavia, pure questi ruoli sono parte del potere 
perfetto di Dio Onnipotente e sono un dono dal tesoro della Sua misericor-
dia, poiché se anche all’uomo Dio non avesse concesso la lingua parlante e 
una mente capace di percepire come non ha concesso agli animali, egli non 
avrebbe avuto la capacità di parlare. E se non avesse donato i palmi e le dita 
che sono i mezzi per la scrittura, come avrebbe potuto scrivere? Così come 
gli animali, che non sono capaci né di parlare né di scrivere. 
     Quindi, tutto questo è originato dalla natura di Dio Saggio e Potente ed 
è un favore che ha concesso alle Sue creature. Chiunque esprima ricono-
scenza per questi doni, otterrà ricompense, mentre chiunque non riconosca 
questi favori, Dio non ha bisogno della gratitudine delle creature, dell’ob-
bedienza e della servitudine dei Suoi servi”. 
 
 
Questioni di cui Dio ci ha fornito il modo di conoscerle 
 
     “Ora Mufaddal rifletti su ciò per cui Dio, il Potente e il Sapiente, ha for-
nito agli uomini il modo di conoscerlo, e su ciò per cui non ha dato modo 
di conoscerlo: osserva come ogni cosa è conforme alla saggezza e al benefi-
cio! Poiché per ogni cosa in cui c’è beneficio religioso e terreno nel cono-
scerlo, Egli ha aperto una via per comprenderlo. E ciò in cui c’è un beneficio 
religioso è nella conoscenza del Creatore, esaltato sia, attraverso prove che 
ha riposto nella creazione delle cose, che testimoniano l’esistenza del Crea-
tore, la Sua sapienza, il Suo potere, la Sua saggezza, la Sua benevolenza, la 
Sua giustizia, la Sua misericordia e il Suo perdono, e altresì nella cono-
scenza di quelle questioni che sono necessarie da sapere per l’uomo, per 
esempio la giustizia nei confronti di tutte le persone, fare del bene al padre 
e alla madre, non tradire la fiducia, rispettare i diritti dei poveri e dei biso-
gnosi e così via. La conoscenza, il riconoscimento e la necessità di rispettare 

31



tutto ciò è insito nella natura di tutti e l’intelletto dell’uomo li considera un 
bene e necessari, che sia musulmano o miscredente, in disaccordo o d’ac-
cordo. 
     Per quanto riguarda ciò in cui c’è beneficio terreno nella sua conoscenza 
e il modo per conoscerlo, questi sono stati insegnati all’uomo, come: la col-
tivazione della terra, la fertilizzazione del terreno, l’estrazione dell’acqua 
dai canali e così via, prendersi cura dei quadrupedi, la conoscenza delle 
piante e delle loro radici, attraverso le quali si curano le malattie, l’estra-
zione dalle miniere dalle quali si estraggono varie pietre preziose, la cono-
scenza della navigazione e dell’immersione subacquea nei mari, la caccia 
degli uccelli e la pesca, la gestione dei mestieri  e dei vari tipi di commercio 
e affari e così via, la cui esposizione impiega tanto tempo e l’elencazione 
risulta difficile, ebbene, il beneficio delle questioni terrene degli uomini si 
trova in essi. 
     Quindi sappi che Dio, il Sapiente, ha dato all’uomo ciò che gli apporta 
beneficio religioso e terreno, e ha impedito che venga a conoscenza di que-
stioni di cui non è all’altezza o non è in grado di sopportare, come la cono-
scenza dell’ignoto, degli eventi futuri e alcuni eventi del passato, di ciò che 
si trova nei cieli, nella terra, nei mari o nelle diverse dimensioni dell’uni-
verso, ciò che accade nel cuore delle persone, nel grembo delle donne e così 
via, sono queste le conoscenze nascoste all’uomo, ciò nonostante alcune 
persone sostengono di conoscerle, ma gli sbagli che commettono, per 
quanto riguarda quello che affermano e giudicano, smentiscono le loro di-
chiarazioni e rivelano le loro menzogne. 
     Dunque rifletti su come sia concessa all’uomo la conoscenza di ciò che 
apporta beneficio religioso e terreno a lui, e di cui necessita, e gli è stato 
impedito e vietato di conoscere il resto affinché riconosca il proprio valore 
e la propria mancanza, dove entrambi sono per il suo bene”. 
 
 
Il segreto dell’occultamento della durata della vita degli uomini 
 
     “Mufaddal! Rifletti sull’occultamento della durata della vita di ognuno, 
se ogni uomo conoscesse la durata della sua vita, se fosse breve, la vita non 
risulterebbe gradevole a lui, perché vedrebbe la sua vita corta e la sua morte 
vicina. Sarebbe come una persona il cui patrimonio è stato ridotto o sta per 
essere esaurito, e vivrebbe sempre nella preoccupazione di diventare mise-
rabile e nella paura di perdere i propri beni. Per l’uomo, la paura di veder 
esaurita la propria vita non è minore della paura di veder il proprio patri-

32



monio esaurirsi, poiché chi perde il proprio denaro e i propri beni ha spe-
ranza nel riacquisirli, ma chi ha certezza nell’epilogo della propria vita, si 
perde nella disperazione e nella rassegnazione. 
     D’altra parte se uno sa che la sua vita sarà lunga, confiderà nell’immor-
talità e si perderà nei piaceri terreni e nei peccati, godendosi questi piaceri 
con la speranza di pentirsene in fin di vita, ma Dio non gradisce e non ac-
cetta questo comportamento da parte dei Suoi servi. 
     Se tu avessi un servitore che si comportasse con te in modo da farti ar-
rabbiare per un anno per poi comportarsi bene per un giorno o un mese per 
compiacerti, tu non accetteresti questo comportamento e non lo considere-
resti uno dei tuoi servitori degni, perché? Perché tu non ti aspetti da lui 
altro che obbedienza e benevolenza nei tuoi confronti, e per quanto con-
cerne i tuoi averi e beni, in tutte le circostanze. 
     Se dici che a volte capita che un uomo pecchi per anni e si penta in fin di 
vita, in tal caso il suo pentimento sarà accettato? 
     Rispondiamo che questi peccati sono avvenuti a causa del predominio 
della passione e dell’incapacità di resistere all’ego e ai suoi desideri, senza 
che avesse l’intenzione di disobbedire in precedenza. Perciò Dio il Miseri-
cordioso, lo perdona e gli concede il Suo favore con il perdono. 
     Ma chi decide di peccare per la maggior parte della propria vita per poi 
pentirsi in fin di vita, in realtà vuole ingannare Colui Che non si può ingan-
nare, con l’intenzione di godere di ogni piacere per pentirsene in fin di vita. 
Inoltre non è detto che possa riuscire in questo intento, perché è estrema-
mente difficile mettere da parte questi piaceri e affrontare le difficoltà del 
pentimento, soprattutto durante l’età della vecchiaia e della debolezza. E 
per un uomo, allorché rimanda il pentimento, non c’è garanzia che la morte 
non prenda il sopravvento su di lui, morendo senza essersi pentito. Questo 
è simile a quando qualcuno, indebitatosi con una persona e con la quale ha 
fissato una scadenza per pagarla, non sia in grado di ripagarla prima della 
scadenza e continui a procrastinare finché non arriva il momento del paga-
mento, ma [nel frattempo] la sua ricchezza si è esaurita e il debito è rimasto 
a suo carico. 
     Quindi è stato dimostrato che la cosa migliore per l’essere umano è che 
la durata della sua vita gli rimanga nascosta, affinché aspetti la propria 
morte per tutta la vita, così che rinunci ai peccati e scelga l’obbedienza a 
Dio. 
     Se dici che, nonostante il fatto che la durata della vita gli sia nascosta e 
aspetti la morte ogni momento, continua comunque a macchiarsi di peccati 
e violare le norme, noi ti rispondiamo che se l’uomo non si astiene dai pec-

33



cati nonostante questa condizione, sarà a causa della sua crescente ribel-
lione e l’indurimento del suo cuore, e non a causa della cattiva gestione o 
di un inganno di Dio. Allo stesso modo di quando un medico prescrive una 
medicina utile per il paziente, se quest’ultimo va contro le prescrizioni del 
medico, non le segue, e non beneficia delle sue disposizioni, non è colpa del 
medico, bensì del paziente stesso, che non l’ha ascoltato e non ha benefi-
ciato delle sue disposizioni. 
     E se un uomo, pur essendo in attesa della morte ogni ora, non si astiene 
dai peccati, avendo fiducia in una vita lunga, allora si merita di commettere 
grandi peccati. 
     Quindi si comprende che in ogni caso l’attesa della morte è preferibile 
per l’uomo rispetto alla consapevolezza della durata della propria vita e la 
fiducia della permanenza in vita. 
     Anche se (secondo la vostra ipotesi) un gruppo di persone, a causa 
dell’attesa della morte diventa negligente e ostinata, tuttavia un altro 
gruppo trae insegnamento da questo aspetto e abbandona i peccati, orien-
tandosi verso le opere meritorie, donando e spendendo i propri beni pre-
ziosi e i propri animali per i poveri e per i bisognosi; sarebbe dunque ingiu-
sto se Dio privasse questo gruppo di tale beneficio solo perché altri non ne 
traggono vantaggio”. 
 
 
La disposizione divina riguardo ai sogni 
 
     “Mufaddal! Rifletti sui sogni, osserva come Dio ha disposto che la verità 
e la menzogna si mescolassero, perché se tutti i sogni fossero stati veritieri, 
tutte le persone sarebbero diventate come profeti e non ci sarebbe stata di-
stinzione tra costoro e le altre genti. Se i sogni fossero state tutte menzogne, 
non avrebbero avuto alcuna utilità.  Quindi Dio ha stabilito che a volte 
siano veritieri, affinché gli uomini traggano vantaggio dal beneficio collo-
catovi per guidarli, oppure traggano un avvertimento affinché evitino un 
danno, anche se molti sogni sono menzogne e l’essere umano non può affi-
darsi completamente ad essi”. 
 
 
La saggezza nella creazione di diversi elementi per l’uomo 
 
     “Ora rifletti sulla creazione di diversi elementi che Dio ha predisposto 
per il bene degli uomini. Ha creato elementi come la terra per la costru-
zione, il ferro per i mestieri, il legno per la cantieristica navale e simili, la 

34



pietra per i mulini e altri usi, il rame per la realizzazione di recipienti, l’oro 
e l’argento per gli scambi, le pietre preziose per l’accumulo di beni, i semi 
e i cereali per diversi utilizzi culinari, la frutta e la carne per il nutrimento 
e il godimento, il profumo per renderci estasiati, le medicine per la salute 
del corpo, gli animali da soma per il trasporto dei carichi e per montarli, la 
legna per accendere il fuoco, la cenere per la realizzazione del saruj12, la 
ghiaia per rivestire il terreno, quanti esempi simili si possono ancora illu-
strare? 
     Dimmi! Se qualcuno entrasse in una casa e osservasse la dispensa dove 
sono immagazzinate tutte le necessità degli uomini, e vedesse ogni cosa al 
suo posto predisposta in modo saggio, percependo ognuna conforme a un 
bene di cui egli è consapevole, affermerebbe mai che queste siano state 
create senza un progetto, una disposizione e la volontà di un Pianificatore? 
Dunque com’è possibile affermare che un mondo così vasto, dove in ogni 
cosa è presente un beneficio, si sia realizzato senza un Pianificatore saggio 
e un Creatore consapevole e intelligente?”. 
 
 
La disposizione di Dio nel lavoro dell’uomo 
 
     “Mufaddal! Osserva e rifletti sugli elementi che sono stati creati per i 
bisogni degli uomini e le molteplici disposizioni benevole che Dio ha posto 
in essi, osservali come esempi, come i semi e i cereali sono stati creati per il 
nutrimento dell’uomo, e contemporaneamente Dio ha dato all’uomo l’in-
carico di macinarli e impastarli per fare il pane. Ha creato la lana per la sua 
copertura, e lo ha incaricato di filarla e tesserla. Ha creato l’albero per il suo 
bene, e lo ha incaricato di piantarlo e annaffiarlo e prendersene cura. Ha 
creato le erbe curative per lui e lo ha obbligato a trovarle nei luoghi in cui 
spuntano e a combinarle per realizzare medicinali per le diverse malattie. 
E così via per il resto delle cose. 
     Osserva come Dio si è assunto il compito di dare all’uomo ciò che è al di 
fuori del suo potere. E per ogni cosa che è in grado di compiere, Egli lo ha 
incaricato di un lavoro e un’azione, affinché s’impegni a raggiungerla, ciò 
è a suo vantaggio ed è per il suo bene; poiché, se queste cose gli fossero 
state messe a disposizione senza fare alcuno sforzo, si sarebbe lasciato an-
dare all’ebbrezza e alla ribellione, e forse avrebbe compiuto atti tali da por-
tare anche se stesso alla rovina. 
     Inoltre, se tutte le necessità dell’uomo fossero pronte, la vita non avrebbe 
avuto nessun piacere per lui, e non ne avrebbe goduto. Non vedi, per esem-
pio, che chi è ospite di un gruppo che si prende carico di tutto il cibo, delle 

35



bevande e delle altre faccende, presto si sentirà stanco e malinconico, den-
tro di sé nascerà un conflitto che lo spingerà ad alzarsi e a fare qualcosa? 
Dunque, quale sarà lo stato di colui a cui per tutta la vita saranno state sod-
disfatte tutte le necessità, di modo da non avere bisogno di occuparsi di 
alcun compito? 
     Sulla base di ciò, tra le disposizioni giuste e opportune per quanto ri-
guarda gli elementi creati per l’uomo, vi è la seguente: che in esse siano 
presenti lavori affinché l’ozio e l’inattività non lo rendano stanco e malin-
conico. Queste attività impediranno a lui di occuparsi di questioni senza 
esito o anche se l’avessero avuto non sarebbero state benevole per lui”. 
 
 
La disposizione di Dio nel sostentamento dell’uomo e nel fornire acqua e pane 
 
     “Sappi Mufaddal! All’apice del sostentamento dell’uomo e della sua vita 
c’è l’acqua e il pane, osserva come Egli ha disposto il suo comando in queste 
due disposizioni: poiché nell’uomo il bisogno di acqua è maggiore rispetto 
al bisogno di cibo e considerato che la capacità di sopportare la fame è mag-
giore rispetto alla capacità di sopportare la sete, e visto che l’uomo ha più 
necessità di acqua  ̶  per mangiare, fare l’abluzione minore e maggiore, la-
vare i vestiti, dissetare i quadrupedi e innaffiare i campi e così via  ̶  Dio ha 
creato l’acqua in abbondanza, affinché non vi sia la necessità di comprarla 
e non incontri difficoltà per ottenerla. Ma in merito al pane, ha determinato 
che lo ottenga ricercando una soluzione e impegnandosi, affinché questo 
impegno lo trattenga dal ribellarsi e dallo svolgere azioni infruttuose. Non 
hai visto quando affidano un bambino, che non ha ancora raggiunto un li-
vello di comprensione, a un insegnante, affinché attraverso i giochi lo tenga 
lontano da azioni che potrebbero arrecare danno a se stesso e alla sua fami-
glia? 
     E inoltre, se l’uomo rimanesse ozioso e lontano da un’occupazione ido-
nea, ciò lo porterebbe a oltrepassare i propri limiti e a commettere azioni di 
grande impatto negativo su se stesso e gli altri. Osserva in che stato sono 
coloro che vivono nel benessere, nella prosperità e nella serenità, e nota 
come vengono colpiti dalla ribellione e dalla corruzione”.   
 
 
La saggezza nella non somiglianza tra gli uomini 
 
     “Rifletti sul perché due persone, tra gli uomini, non si somiglino come 
invece si somigliano gli animali feroci e i volatili, a tal punto che non li si 

36



riesce a distinguere. Osserva, invece, gli uomini che hanno facce diverse, la 
loro creazione che differisce, tanto che non vedrai nemmeno due persone 
avere lo stesso aspetto. La filosofia dietro ciò è la necessità che gli uomini 
hanno di conoscere l’aspetto e le caratteristiche l’uno dell’altro, questo a 
causa degli affari che avvengono tra loro, d’altra parte questa questione non 
è presente tra gli animali e i volatili da avere la necessità di conoscersi. 
     Non noti per esempio che la somiglianza tra i volatili non causa alcun 
danno alla loro vita? Mentre invece se due persone si assomigliassero, gli 
affari con loro risulterebbero difficili per gli altri, per esempio consegnando 
all’una qualcosa che volevano dare all’altra, oppure punire una al posto 
dell’altra. Questo sbaglio si commette a volte quando due persone presen-
tano somiglianze nel loro abbigliamento.  
     Chi è Costui Che con le sue saggezze precise e fini ha favorito i suoi se-
guaci, saggezze che non sono mai state considerate da nessuno, tutte con-
formi al bene, chi se non Dio la Cui Misericordia si estende a tutto? 
     Dunque se vedessi l’immagine del viso di una persona ritratta su un 
muro, e qualcuno ti dicesse che nessuno l’ha disegnata, sicuramente non lo 
accetteresti! 
     Com’è possibile negare la questione davanti a un ritratto inanimato, ma 
accettarla quando si tratta di un essere vivente, dotato di sensi e capace di 
parlare come l’uomo?”. 
 
 
L’arresto della crescita e dello sviluppo negli animali 
 
     “Rifletti: perché gli animali, nonostante un nutrimento costante, non cre-
scono continuamente, e arrivati a un certo livello di crescita, rimangono 
della stessa grandezza e non crescono più? Poiché il vantaggio in tutti i tipi 
di animali è che arrivati a una certa grandezza, rimangano tali, affinché non 
siano confusi tra le specie, e i vantaggi creati per loro non vadano perduti. 
Se fossero continuamente in crescita, quei vantaggi andrebbero persi, 
quindi arrivati a un certo livello di crescita, benché mangino, non crescono 
più.  
Perché tra tutti gli animali, l’uomo è l’unico ad avere difficoltà di movi-
mento e spostamento e gli risulta difficile svolgere lavori impegnativi e de-
licati? Non è forse perché ottenga le necessità della vita, come l’abbiglia-
mento, la casa e la sepoltura, affronti un po’ di impegno e difficoltà? 

37



     Se l’uomo non fosse mai colpito dal dolore e dalla sofferenza, per quale 
ragione abbandonerebbe i peccati e gli atti deplorevoli? Per cosa si pieghe-
rebbe e supplicherebbe Dio? In che modo farebbe del bene alla gente e da-
rebbe l’elemosina ai bisognosi e ai poveri? 
     Non vedi che chi è afflitto da un problema e chiede salute ed è disposto 
a dare elemosina è anche colui che esprime desiderio e inclinazione e mo-
stra umiltà e sottomissione al cospetto di Dio? 
     Se l’essere umano non avesse provato dolore nella punizione, come 
avrebbero punito i ribelli e i malfattori? Come avrebbero insegnato ai bam-
bini la scienza e i mestieri? I servi come si sarebbero sottomessi ai loro pa-
droni e ai loro signori, obbedendo loro? Non è questa una prova per Ibn Al-
Awja’, per gli atei come lui, Mani il pittore e i miscredenti suoi seguaci, che 
negano la saggezza del dolore e delle difficoltà nel mondo?”. 
 
 
La saggezza nella creazione dei due sessi nell’essere umano e negli animali  
 
     “Se fossero nate solo femmine o maschi nel genere umano o negli altri 
animali, sicuramente la generazione umana e quella degli animali si sareb-
bero estinte. Per tale ragione, Dio, il Sapiente e il Saggio, ha stabilito che per 
ogni specie debbano esistere entrambi i sessi, quello maschile e quello fem-
minile.  
     Perché nel momento in cui gli uomini e le donne arrivano all’età della 
pubertà, Dio fa crescere peli folti sulla loro zona pubica e fa spuntare la 
barba sul viso dell’uomo, ma non su quello della donna? Il motivo è che 
l’Altissimo ha determinato l’uomo come tutore e protettore della donna, e 
la donna come compagna per lui. Pertanto ha conferito la barba all’uomo 
simbolo della sua grandezza, del suo onore e della sua magnificenza. Alla 
donna invece non ha conferito queste caratteristiche affinché la bellezza e 
la delicatezza del suo viso e la sua graziosità, che sono proprie della sua 
figura, adatte al piacere dell’uomo, lo attraggano e lui la guardi. 
     Non vedi come Dio, il Sapiente e il Saggio, ha stabilito ogni cosa in con-
formità alla saggezza, senza possibilità di errore?”». 
     Mufaddal narra: «Quando la discussione giunse a questo punto, era 
giunto il pomeriggio e il mio signore si alzò per andare a pregare e affermò: 
“Vai ora e ritorna da me domani mattina”. Tornai a casa contento e soddi-
sfatto per quelle conoscenze acquisite e ringraziai Dio per ciò che il mio 
signore mi aveva insegnato ed elargito e così passai la notte beato e con-
tento». 
 

38



Secondo incontro 
 

Il Regno animale 
 
 
 
 
 

     Mufaddal narra: «Il mattino del secondo giorno, prontamente, mi recai 
dal mio signore e dopo aver chiesto il permesso, mi sedetti al suo cospetto. 
L’Imam (pace su di lui) disse: “Ringrazio Iddio, Colui che crea un tempo 
dopo l’altro, un secolo dopo l’altro e un mondo dopo l’altro, così da punire 
i malfattori e premiare i benefattori, per rendere giustizia. Come sono santi 
e puri i Suoi nomi, e quanto sono immensi e abbondanti i Suoi doni. ‘In 
verità Allah non commette nessuna ingiustizia verso gli uomini, sono gli uomini 
che fanno torto a loro stessi’.13 Le parole di Dio, Grande ed Eccelso, sono il 
motivo di questo enunciato dove afferma: ‘Chi avrà fatto [anche solo] il peso 
di un atomo di bene lo vedrà, e chi avrà fatto [anche solo] il peso di un atomo di 
male lo vedrà’.14 Altri versetti simili sono stati riportati in questo saggio libro, 
perciò il Profeta di Dio (S) affermò: ‘Sono le vostre stesse azioni che tornano 
verso di voi nel Giorno del Giudizio’”. Dopo aver citato queste parole, si 
fermò per qualche minuto, poi riprese: “Mufaddal! Tutti gli uomini sono 
confusi, ciechi e storditi e indugiano nella propria ribellione e seguono i 
tiranni e i demoni. Sono vedenti all’apparenza, ma ciechi nel profondo, e 
non comprendono nulla; all’apparenza sembrano udenti, ma nel momento 
in cui devono sentire le parole della verità, le loro orecchie si appesanti-
scono e non sentono alcunché. Si sono accontentati di questo mondo ter-
reno e sostengono di essere stati guidati. Si sono deviati dalla via degli uo-
mini astuti e consapevoli, e sono intenti a pascolare nelle terre dei signori 
della malvagità e della corruzione. Sembrano essere al sicuro da una morte 
improvvisa e immuni alla punizione. Guai a loro! Quanto sarà faticosa, 
lunga e difficile la loro punizione, e quanto saranno immense le loro soffe-
renze, e nel giorno in cui l’aiuto di nessuno avrà utilità alcuna, solo coloro 
verso cui Dio sarà clemente saranno aiutati”». 
     Mufaddal riporta: «Dopo aver sentito queste esortazioni, così piene di 
significato, piansi tanto. 
     L’Imam (pace su di lui) disse: “Non piangere, poiché quando hai accet-
tato la verità e riconosciuto la tua guida, sei stato salvato”. 
 
 

39



Le meraviglie della creazione degli animali  
 
     Poi disse: “Inizierò menzionando le meraviglie della creazione degli ani-
mali, affinché le incredibili saggezze della creazione degli animali ti siano 
chiare, così come hai acquisito conoscenza riguardo alle altre incredibili 
creazioni. 
     Prima di tutto rifletti su come il Creatore Unico ha strutturato il corpo 
degli animali, di modo che non sia né troppo rigido e duro come la pietra, 
poiché se fosse stato così, [gli animali] non si sarebbero feriti né sarebbero 
stati in grado di svolgere alcun lavoro, ma neanche troppo delicato, perché 
se fosse stato così, non avrebbero potuto reggersi in piedi e svolgere com-
piti gravosi e impegnativi. Quindi ha disposto che la parte esterna risulti di 
carne morbida, e ha inserito all’interno ossa rigide per sostenerla, ha colle-
gato e saldato le ossa ai nervi, ai tendini e alle vene in modo che non si 
sfascino e ha rivestito il tutto con una pelle che lo protegga. Questa combi-
nazione è simile agli omini costruiti in legno, che vengono avvolti in un 
tessuto, in cui i vari pezzi di legno vengono collegati tra loro attraverso cor-
doncini, sui quali applicano la resina (affinché tutto s’attacchi), dove i pezzi 
di legno stanno per le ossa, il tessuto la carne, i cordoncini i nervi e le vene 
e la resina che applicano sta per la pelle. 
     Bene, se fosse possibile che un animale animato e capace di muoversi si 
generasse da solo, senza un creatore, anche quell’omino di legno inanimato 
si creerebbe senza un fabbricante. Ma poiché l’intelletto non sentenzia che 
quella bambola sia stata creata senza un fabbricante, ancor più degno è il 
fatto che non sentenzi una cosa del genere riguardo all’uomo dotato di sen-
sibilità e percezione”. 
 
 
I vantaggi dell’addomesticare gli animali 
 
     “Rifletti sulla fisiologia dei quadrupedi che come gli esseri umani sono 
stati creati di carne, pelle e ossa e dotati delle facoltà di vista e udito. Os-
serva come l’uomo, nei momenti di necessità si serva di loro; se questi fos-
sero stati ciechi e sordi, l’uomo non avrebbe potuto usufruire della loro esi-
stenza, e non sarebbero stati utili in alcun modo. Dio non li ha dotati di 
pensiero e intelletto come l’uomo, affinché si sottomettano e non si sottrag-
gano alla volontà di quest’ultimo quando vorrà appoggiare carichi pesanti 
su di loro e impiegarli in compiti difficili. 
     Se qualcuno affermasse che ci sono uomini che possiedono servi, i quali 
nonostante siano dotati di intelligenza e coscienza, obbediscono ai comandi 

40



dei loro padroni e svolgono anche i lavori più difficili e più impegnativi, in 
risposta diremmo che, in primo luogo, questi uomini (capaci di svolgere i 
lavori pesanti) sono molto pochi; la maggior parte delle persone  si astiene 
da lavori  ̶  come portare carichi, girare le macine e così via  ̶  che talvolta 
nemmeno gli animali da soma tollerano, e, in secondo luogo, se gli uomini 
volessero eseguire i lavori che svolgono gli animali da soma, rimarrebbero 
indietro con le altre occupazioni, dato che per sostituire un cammello o un 
asino è necessario ingaggiare un gran numero di uomini affinché portino a 
termine quel lavoro. Quindi questo obbligherebbe gli uomini a svolgere la-
vori particolari che svolgono gli animali da lavoro, e rimarrebbero indietro 
con le loro attività e mestieri, inoltre sarebbero afflitti da enormi fatiche e 
difficoltà, diventando soggetti a miseria e bisogno nel sostentamento e nel 
lavoro”. 
 
 
Le differenze tra il corpo umano e quello animale 
 
     “E rifletti ancora Mufaddal, su queste tre categorie in cui sono divisi gli 
esseri viventi, ovvero gli esseri umani, i quadrupedi e i volatili, a ciascuna 
delle quali Dio ha concesso ciò che è conforme alla filosofia della loro esi-
stenza; ha stabilito che gli uomini siano dotati di intelletto e acume e inclini 
a lavori come l’edilizia, l’oreficeria, la falegnameria e così via, perciò li ha 
creati con delle grandi mani insieme a delle dita spesse e forti, affinché con 
la possibilità di afferrare gli oggetti possano svolgere la propria profes-
sione. 
     Ha disposto che il sostentamento degli animali carnivori provenga dalla 
caccia, quindi ha creato per loro degli arti molto forti con unghie e artigli 
adatti a catturare la preda, che però non sono utili per svolgere le attività 
umane.  
     Per quanto riguarda gli animali erbivori, poiché non sono stati creati né 
per svolgere attività umane né per cacciare, li ha dotati di zoccoli affinché i 
dislivelli dei pascoli non causino loro danni. Questi zoccoli assomigliano 
alla superficie dei piedi degli esseri umani e hanno una concavità che si 
adatta al terreno affinché siano pronti per essere montati e caricati. 
     E rifletti ancora su come sono stati creati gli animali predatori: Dio li ha 
creati con denti affilati e taglienti, artigli forti e robusti e una bocca larga, 
conformi alla condizione di vita per cui sono stati creati, e li ha dotati di arti 
e strumenti molto adatti alla caccia. 
     Ha dotato i rapaci di becchi e artigli che sono affini alle loro attività. Se 
avesse conferito questi artigli agli erbivori, li avrebbe dotati di strumenti di 

41



cui non necessitano, poiché essi non cacciano e non mangiano carne. Se 
avesse conferito gli zoccoli ai predatori, avrebbe dato loro qualcosa di cui 
non hanno bisogno e avrebbe loro negato qualcosa di cui necessitano forte-
mente, ovvero uno strumento per mezzo del quale procacciarsi il cibo e 
portare avanti la loro vita. 
     Non vedi come Dio, dalla tesoreria della Sua potenza perfetta ha confe-
rito a ognuna di queste due categorie animali ciò che più era adatto al loro 
ordine e alla loro specie, e che portava alla loro sopravvivenza e al loro be-
nessere? 
     Ora rifletti sulla creazione dei quadrupedi, osserva come la prole dopo 
la nascita segue la propria madre e non ha bisogno di essere cullata ed edu-
cata come la prole umana, questo perché le loro madri non sono dotate de-
gli strumenti educativi che hanno gli esseri umani, come la pazienza e la 
conoscenza per educarli, e il potere di svolgerli con il palmo delle mani e le 
loro dita lunghe create proprio a questo fine. Per questo, già alla nascita 
sono dotati di quella forza per reggersi in piedi e muoversi senza bisogno 
di un educatore o qualcuno che se ne prenda cura, affinché non muoiano e 
senza aver bisogno di un educatore raggiungano le loro massime potenzia-
lità. 
     Molti volatili, come i pappagalli, le pernici e i francolini, appena usciti 
dall’uovo, camminano, prendono i semi, invece per quelli che sono deboli 
e non hanno la forza per volare, come i pulcini di piccione domestico e sel-
vatico, Dio il Benevolo, ha disposto nelle loro madri una benevolenza im-
mensa, queste ultime raccolgono il cibo nel loro gozzo e lo riversano nel 
becco dei loro pulcini fino a quando loro stessi non saranno in grado di 
volare e cercare il cibo da soli. 
     Così, Dio l’Altissimo non ha affidato loro molti pulcini, come invece ha 
affidato alle galline domestiche e simili, affinché possano prendersi cura di 
loro così che non muoiano. 
     Quindi, ognuno di questi animali ha ricevuto, dalla disposizione di Id-
dio il Saggio, un beneficio adeguato alla propria condizione”. 
 
 
La filosofia degli arti di numero pari o dispari degli animali 
 
     “Osserva gli arti degli animali, che sono stati creati in numero pari affin-
ché siano adatti per camminare. Se gli arti fossero dispari, non sarebbero 
adatti per camminare, poiché quando si cammina e si sposta un arto, ci si 
appoggia sull’altro arto. Gli animali che hanno quattro arti, invece, muo-
vono due arti e si appoggiano sugli altri due, tuttavia gli arti vengono alzati 

42



e appoggiati in modo opposto l’uno all’altro, ovvero, si sposta l’arto di un 
lato e un altro dall’altro lato, un arto anteriore e uno posteriore; l’animale 
non sposta i due arti anteriori verso avanti per poi appoggiarsi sui due arti 
posteriori, facendo così non potrebbe rimanere in equilibrio, proprio come 
un tavolo o una sedia, che non potrebbe stare in piedi se le venissero tolte 
due gambe [dallo stesso lato]. Quindi gli animali muovono l’arto anteriore 
sinistro insieme all’arto posteriore destro in modo da non perdere l’equili-
brio quando camminano”.   
 
 
L’obbedienza degli animali verso l’uomo 
 
     “Non vedi come l’asino si sottomette per muovere la macina e traspor-
tare carichi, pur rendendosi conto che il cavallo è esente da tali compiti e 
vive confortevolmente? Il cammello, con tutta la forza che possiede, se si 
ribellasse, non potrebbe essere combattuto neanche da un gran numero di 
uomini robusti, allora come è possibile che ubbidisca a un bambino? Il toro, 
con tutta la forza che possiede, come è possibile che ubbidisca al suo pa-
drone a tal punto da farsi porre il giogo attorno al collo e sottoporsi ad arare 
i campi? 
     E il nobile cavallo arabo è disposto a sopportare i dolori inflitti dalla 
spada e dalla lancia per compiacere il proprio padrone! Ed è solo uno il 
pastore che fa pascolare un gregge intero! Se le pecore si disperdessero, 
ognuna in una direzione, chi potrebbe mai inseguirle tutte e riportarle in-
dietro? 
     E così per tutti gli animali che ubbidiscono all’uomo. La loro sottomis-
sione non avviene forse perché non sono dotati di intelletto e pianifica-
zione? Se fossero stati dotati di intelletto e discernimento, si sarebbero aste-
nuti dalla maggior parte dei compiti e si sarebbero rifiutati di soddisfare le 
necessità dell’uomo. Per esempio, il cammello avrebbe rifiutato di ubbidire 
quando gli avessero tirato le redini, il toro si sarebbe ribellato al suo pa-
drone, le pecore del gregge si sarebbero allontanate dal loro pastore, e allo 
stesso modo tutti gli altri animali non avrebbero ubbidito ai loro padroni.  
Parimenti, se i predatori fossero dotati di pensiero e pianificazione, si sa-
rebbero uniti contro i figli di Adamo, annientandoli in breve tempo! Chi 
avrebbe potuto opporsi ai leoni, alle tigri, ai ghepardi e ai lupi, se avessero 
patteggiato l’uno con l’altro, sostenendosi a vicenda? Gli uomini non avreb-
bero mai potuto catturarli. Chi sarebbe stato in grado di resistere e difen-
dersi dai leoni, dai ghepardi, dai lupi e dagli orsi? Non vedi come Dio, il 
Saggio, e Creatore Sapiente ha impedito loro questo comportamento, e li ha 

43



creati in modo che siano loro a temere e fuggire gli uomini, piuttosto che 
gli uomini a temerli, in modo che stiano alla larga dalle loro abitazioni e 
luoghi di residenza, e per paura di imbattersi negli uomini escano solo di 
notte per cercare cibo, mentre di giorno si mettono al riparo? Essi, nono-
stante la forza che possiedono, temono gli uomini senza che questi abbiano 
arrecato loro danno. E se non fosse per il fatto che Dio l’Altissimo li ha creati 
privi di intelletto e timorosi degli esseri umani, sicuramente avrebbero as-
salito le case degli esseri umani, complicando loro la vita”. 
 
 
Filosofia della creazione dei cani e le loro qualità 
 
     “Tra tutti i predatori, Dio ha stabilito che il cane sia amorevole nei con-
fronti del suo padrone, affinché lo sostenga e faccia tutto il possibile per 
impegnarsi a difenderlo, perciò la notte sale sui muri per sorvegliare la casa 
del suo padrone dai ladri, mentre per quanto riguarda la sua amorevolezza 
verso il suo padrone, essa è tale che sacrificherebbe la sua vita per lui e per 
i suoi beni e instaura un’affettuosità e un’amicizia molto profonda con il 
suo padrone, a tal punto che, nonostante la fame, le ingiustizie e le fatiche, 
non si separerebbe mai da lui. 
     Chi ha dotato il cane di queste qualità, affinché sia custode del suo pa-
drone, se non Dio, Colui Che gli ha conferito i seguenti strumenti, all’ori-
gine della sua creazione: ovvero i canini e i denti affilati, artigli acuti e feroci 
e un abbaio forte e minaccioso, perché i ladri si spaventino e non girino per 
la zona in cui vive?”. 
 
 
La saggezza nella costituzione delle varie componenti degli animali 
 
     “Mufaddal! Rifletti sui quadrupedi e la saggezza che Iddio ha adoperato 
nei loro musi; per esempio, ha posto gli occhi davanti, affinché vedano ciò 
che hanno di fronte e non vadano contro il muro o non cadano in una fossa. 
Ha collocato l’incisione della bocca nella parte inferiore del muso, poiché, 
se la loro bocca fosse stata collocata, come negli uomini, in mezzo al muso 
e sopra il mento, non avrebbero potuto afferrare con la bocca le cose dalla 
terra per poi mangiarle, così come è difficile per l’uomo prendere qualcosa 
da terra con la bocca e mangiarla, infatti per l’onore che ha conferito 
all’uomo nel distinguerlo dagli altri esseri animali, ha creato per lui i palmi 
e le dita, affinché afferri e mangi il cibo con le mani, e visto che non era 
vantaggioso per gli animali avere queste mani, Dio ha collocato l’incisione 

44



della bocca nella parte inferiore del loro muso, così che possano incidere 
l’erba con i denti e afferrarla con la bocca, e ha creato i loro musi lunghi 
affinché la bocca raggiunga zone vicine e lontane. 
     E ancora rifletti sulla creazione della coda degli animali, qual è la ragione 
dietro a questa disposizione di Iddio Saggio e Sapiente? Prima di tutto essa 
serve a coprire le loro parti intime, affinché non siano visibili, così come gli 
uomini si coprono abbigliandosi. In secondo luogo, tra l’inguine e l’addome 
si accumulano sporcizie che attraggono mosche e moscerini che li infastidi-
scono e questa coda agisce come un ventaglio (scacciamosche) che allon-
tana queste creature moleste. In terzo luogo, dato che in posizione eretta le 
zampe reggono il peso del corpo, attraverso l’agitare della coda, si fornisce 
una sorta di ristoro al corpo.  
     E così via altri vantaggi che si rivelano nel momento del bisogno, per 
esempio quando si ritrovano intrappolati nel fango e non hanno altra scelta, 
usano la coda per liberarsi. Inoltre ci sono moltissimi vantaggi nelle setole 
derivate dalle code degli animali, di cui gli uomini, nei momenti di neces-
sità, se ne avvalgono.15 
     Dio ha reso il dorso dei quadrupedi piatti, affinché tendano verso il 
basso e possano stare in piedi sulle quattro zampe, così che gli uomini pos-
sano montarli. 
     La vulva della femmina è situata nella parte posteriore del suo corpo 
affinché il maschio possa accoppiarsi facilmente con lei; se fosse stata col-
locata nella parte inferiore dell’addome come nelle donne, il maschio degli 
animali non avrebbe potuto accoppiarsi con lei, poiché gli animali non pos-
sono accoppiarsi in posizione sdraiata come gli esseri umani”. 
 
 
La filosofia nella creazione della proboscide per gli elefanti 
 
     “Rifletti sulla proboscide e osserva la precisione e la disposizione ado-
perate nella sua creazione, la funzione della proboscide è simile a quella 
della zampa di un animale. L’elefante la utilizza per sfamarsi e bagnarsi 
l’addome, se non avesse avuto la proboscide non avrebbe potuto racco-
gliere alcunché da terra, poiché non possiede un collo lungo come gli altri 
quadrupedi, perciò Dio gli è venuto in soccorso creandogli una proboscide 
affinché possa sollevare e prendere da terra ciò che vuole. Chi gli ha confe-
rito la proboscide al posto di un collo lungo, se non Colui Che l’ha creato 
per la Sua grazia? 
     Come può essere casuale una provvidenza del genere, come sostengono 
invece gli atei? Se qualcuno ci domandasse perché non abbia conferito 

45



all’elefante un collo adatto alla sua corporatura, come agli altri animali, ri-
sponderemmo che il peso della testa e delle orecchie dell’elefante sono im-
portanti. Se avesse voluto scaricare questo peso sul collo, il collo si sarebbe 
spezzato, per tale motivo Dio ha attaccato la testa dell’elefante al resto del 
corpo così da evitargli la sofferenza, e al posto di un collo gli ha dato una 
proboscide, affinché possa prelevare il cibo e, senza aggravarlo, ha soddi-
sfatto le sue esigenze e disposto le sue necessità. 
     Ha collocato la vulva della femmina nella parte inferiore dell’addome, 
affinché nel momento dell’accoppiamento si manifesti e il maschio possa 
accoppiarsi facilmente con lei. 
     Osserva come Iddio il Grande ha creato l’elefante in modo diverso dagli 
altri quadrupedi, in modo che il cibarsi e l’accoppiarsi gli siano facilitati 
così come deve essere”. 
 
 
La creazione delle giraffe 
 
     “Rifletti sulla creazione delle diverse parti del corpo della giraffa e la 
somiglianza di ogni parte con quella di un altro animale tra gli animali, 
poiché la sua testa assomiglia a quella del cavallo, il suo collo a quello di 
un cammello, la sua coda a quella del toro e la sua pelle a quella di un leo-
pardo”. 
     L’Imam (pace su di lui) disse: “Un gruppo di miscredenti ha sostenuto 
che questa specie sia nata da un’ibridazione tra diversi animali.16 E la ra-
gione sarebbe che, quando le varie specie animali si radunano intorno a una 
sorgente d’acqua, diverse specie di esse si accoppiano con una femmina 
dando vita a questa ibridazione in cui ogni suo componente riprende le ca-
ratteristiche di uno di questi animali. Quest’affermazione deriva dalla loro 
ignoranza e dalla scarsa conoscenza che hanno rispetto alla potenza del 
Creatore del mondo, grande è la Sua posizione, poiché nessuna famiglia 
animale può accoppiarsi con una specie di un’altra famiglia, per esempio il 
cavallo non si può accoppiare con il cammello, e il cammello con la mucca. 
Se un animale assomiglia a un altro, talvolta può accoppiarsi, per esempio, 
nel caso dell’asino che si accoppia con il cavallo, dando vita al mulo, o del 
lupo con la iena, da cui nasce un animale chiamato sem’. Ma gli animali che 
nascono da queste coppie, nonostante presentino delle somiglianze con i 
genitori, non sono come la giraffa, nella quale ogni componente assomiglia 
a un animale diverso, piuttosto assomigliano nel complesso ai genitori. Per 
esempio la testa, le orecchie e la coda del mulo sono una via di mezzo tra il 
cavallo e l’asino, addirittura il suo verso è una combinazione dei versi dei 

46



genitori. Ciò è una dimostrazione del fatto che la giraffa non è un incrocio 
tra diversi animali, bensì è una delle straordinarie creazioni senza pari del 
Creatore, che dà prova agli esseri umani del potere assoluto del loro Crea-
tore, al Quale nulla può sfuggire, e sappiano che il Creatore di tutte le fa-
miglie di animali è Uno, Che con la Sua volontà potrebbe combinare com-
ponenti di diversi animali in uno solo, e conferire la caratteristica di uno a 
diversi animali, e aggiungere ciò che desidera alla Sua creazione, e sottrarre 
ciò che ritiene, in poche parole, nulla di ciò che desidera è al di fuori della 
Sua Potenza. 
     La ragione della lunghezza del suo collo risiede nel suo habitat, ovvero 
la savana, dove gli alberi sono molto alti, e perciò ha bisogno di un collo 
lungo per raggiungere con la bocca le foglie poste in alto e in questo modo 
procurarsi il cibo necessario”. 
 
 
La straordinaria creazione della scimmia 
 
     “Rifletti sulla creazione della scimmia e la somiglianza con l’uomo nelle 
differenti componenti del corpo; osserva come la testa, il muso, le spalle e 
il suo petto assomiglino a quelli umani, allo stesso modo gli organi interni. 
Dio ha conferito alla scimmia un’accortezza particolare, che la rende in 
grado di cogliere i gesti del suo padrone e replicare la maggior parte dei 
comportamenti umani, e nella sua forma e nelle sue sembianze ha la mas-
sima affinità con l’uomo. La filosofia della sua creazione è quella di far com-
prendere agli uomini che, essi medesimi, sono parte della creazione degli 
animali, ma il Creatore Saggio ha distinto l’uomo dal resto degli animali 
attraverso il dono dell’intelletto e della parola. Se non avesse né la facoltà 
della parola né un’anima razionale, sarebbe come gli altri animali. Quindi 
sia grato a Dio per questi grandi doni e per la Sua grande generosità, e uti-
lizzi l’intelletto per fini utili e costruttivi a se stesso. 
     Nonostante la struttura corporea delle scimmie presenti delle differenze, 
che le avvantaggiano rispetto all’uomo, come il muso, la coda e il pelo che 
le copre interamente, se Dio l’Altissimo avesse conferito loro l’intelletto e 
la facoltà della parola come all’uomo, le scimmie avrebbero fatto parte della 
specie umana. Perciò, in verità, non c’è differenza tra la scimmia e l’essere 
umano, se non per l’intelletto, la facoltà della comprensione della realtà e 
la facoltà della parola”. 
 
 
 

47



Il rivestimento del corpo animale 
 
     “Mufaddal! Osserva la grazia che Dio, il Misericordioso mostra nei con-
fronti degli animali, nell’aver rivestito il loro corpo di pelo, pelliccia e lana, 
che li proteggono dal freddo e dai danni, e nell’averli dotati di zoccoli, sia 
fessi che non17, per evitare lesioni alle zampe. Infatti, essi non hanno né 
mani né dita per filare e tessere i loro indumenti, o per realizzare le proprie 
scarpe, perciò Dio ha incluso un rivestimento come parte del loro corpo e 
della loro creazione, dal quale non si separano finché sono in vita e non 
necessitano di rinnovarlo o cambiarlo. 
     E poiché gli uomini sono stati dotati di mani, dita, intelletto e acume e 
possono procurarsi i propri indumenti, non sono stati creati con alcuna co-
pertura sul corpo, e in questa disposizione sono celati molti benefici: in 
primo luogo, il dedicarsi a queste attività fa sì che si allontanino dal com-
mettere atti vani, dai peccati e dalla corruzione che portano a danni a loro 
stessi. In secondo luogo, togliersi i vestiti in certi momenti li fa sentire più 
comodi e indossandoli in certi modi dà loro soddisfazione. In terzo luogo, 
indossare i vari indumenti di diversi colori, insieme ai cappelli, i turbanti e 
le scarpe, cambiandoli, accresce la loro bellezza e il loro fascino. Infine offre 
la possibilità agli uomini di trovare nuovi lavori e occupazioni, grazie alla 
varietà di attività legate a questo settore, per mezzo delle quali mantengono 
se stessi e le proprie famiglie, quando invece per gli animali ha posto il pelo, 
la pelliccia e la lana al posto degli abiti, e gli zoccoli al posto delle scarpe”. 
 
 
Anche gli animali seppelliscono i loro morti 
 
     “Rifletti, Mufaddal, sulla straordinaria creazione che Dio l’Altissimo ha 
disposto nella natura intrinseca degli animali che, in punto di morte, na-
scondono il proprio corpo agli uomini, come gli uomini che seppelliscono 
e nascondono i loro defunti. E se così non fosse, dove sono le carcasse delle 
belve, dei predatori, degli uccelli e di tutti gli altri animali? Non vediamo 
nessuna di queste! Non pensare che siano celate ai nostri occhi a causa di 
una bassa mortalità, anzi, se qualcuno dicesse che loro sono in numero 
maggiore rispetto agli uomini, avrebbe ragione. 
     Non vedi che non vengono reperite carcasse dei branchi di cerbiatti, 
delle mucche e delle capre selvatiche, e delle altre famiglie di animali pre-
datori come il leone, il leopardo, il lupo, la iena e altri ancora nei deserti, e 
degli insetti sotto terra e sopra terra, e degli stormi di uccelli: corvi, storni, 

48



colombe, passerotti, anatre, oche e la cacciagione, nonostante la loro nume-
rosità, se non di quei pochi che vengono catturati con le trappole e la caccia, 
oppure siano stati uccisi da un predatore. Ognuno di questi animali, 
quando percepisce i segni di morte in sé, si nasconde in luoghi appartati e 
lì muore, e se così non fosse i deserti sarebbero intasati delle loro carcasse, 
perché? Per non far ristagnare l’aria ed evitare di causare la peste e diverse 
altre malattie. 
     Quindi osserva come i figli di Adamo appresero a seppellire i defunti, 
agli albori della creazione, con la vicenda dell’assassinio di Abele per mano 
di Caino e il ritrovamento di due volatili di cui uno aveva ucciso l’altro e 
l’aveva nascosto sottoterra. Osserva come Dio l’Altissimo ha disposto ciò 
nella natura intrinseca degli animali, affinché gli uomini si salvassero dalle 
loro carcasse, e ancora, osserva come il Creatore Saggio li ha resi inclini a 
questa natura intrinseca. Rifletti sull’ingegnosità che ha disposto nell’es-
senza degli animali, un dono da parte di Dio affinché nessuna delle Sue 
creature, pur non essendo dotata di un intelletto, sia privata delle Sue gra-
zie”. 
 
 
Il cervo e l’ingestione del serpente 
 
     “Osserva il cervo che talvolta per guarire da alcune malattie si ciba del 
serpente. Nel momento in cui lo ingerisce la sete prende il sopravvento e, 
istintivamente, per evitare che il veleno nel suo corpo faccia effetto si 
astiene dal dissetarsi, si avvicina a una pozzanghera d’acqua e, nonostante 
la sete, si lamenta fortemente, grida, ma non beve da quell’acqua, giacché 
bevendo anche un piccolo sorso morirebbe all’istante. Osserva come si è 
formata la natura di questo animale che sopporta la sete e non beve, per 
paura di subire un danno, e quindi per salvare sé stesso. Ma l’uomo, nono-
stante l’intelletto e il discernimento non riesce a trattenere i propri desideri, 
pur nella certezza che sono a suo danno”. 
 
 
La volpe e il suo inganno per catturare la preda 
 
“Osserva la volpe: quando non riesce a catturare prede si finge morta, gon-
fiandosi la pancia, cosicché, nel momento in cui passa un volatile, questo 
pensi che sia morta e atterri sul suo corpo con l’intento di cibarsi della sua 
carne, ma la volpe si lancia e lo cattura. Osserva come Colui Che l’ha resa 
dipendente dal cibo e non le ha conferito un intelletto per ragionare, ha 

49



predisposto la sua natura a questa astuzia e all’inganno, poiché la volpe 
non possiede le capacità che hanno gli altri predatori come il leone, la tigre, 
il leopardo e così via, nella lotta, nella fuga, nella rincorsa e nella caccia alla 
preda, perciò Dio il Sapiente e Saggio, per compensare ciò, l’ha dotata di 
astuzia affinché possa procurarsi il proprio sostentamento”. 
 
 
L’inganno del delfino per la cattura dei volatili 
 
     “Il delfino che si trova in acqua, quando vuole catturare un volatile, uc-
cide un pesce, apre il suo ventre così che rimanga a galla, e si nasconde sotto 
quel pesce agitando l’acqua affinché il suo corpo sott’acqua non sia visibile, 
e nel momento in cui il volatile si dirige dal cielo verso il pesce morto per 
catturarlo, il delfino si lancia e afferra il volatile. Osserva come questa crea-
tura si ispiri a tale inganno per agire a beneficio del proprio sostenta-
mento”. 
 
 
La vicenda della vipera e della nuvola 
 
     Mufaddal disse: “Mio signore ditemi della vipera e della nuvola”. 
     L’Imam (pace su di lui) disse: “La nuvola è incaricata di catturare la vi-
pera dovunque la trovi, proprio come una calamita che attira il ferro, per 
questo motivo, nelle stagioni in cui c’è una grande concentrazione di nu-
vole, la vipera non esce dal suo rifugio, ed esce nel cuore dell’estate quando 
non ci sono nuvole in cielo”.18 
     Mufaddal chiese: “Perché la nuvola è incaricata di ciò?”. 
     L’Imam (pace su di lui) rispose: “Per ostacolare la vipera dall’arrecare 
danni agli uomini”. 
 
 
Le meraviglie della creazione delle formiche 
 
     Mufaddal narra di aver affermato: “Mio signore! Voi mi avete già espo-
sto abbastanza sui quadrupedi e sulle meraviglie della loro creazione per-
ché qualcuno ne tragga insegnamento, vi prego di raccontare un po’ anche 
delle meraviglie della vita delle formiche e dei volatili”. 
     L’Imam (pace su di lui) ribadì: “Mufaddal! Rifletti sull’aspetto di questa 
piccola e umile formica, trovi dei difetti in ciò che è per il suo bene? Da dove 
viene questa volontà benevola e questa bellezza visiva nella creazione di 

50



questa modesta formica, se non dalla disposizione del Pianificatore, al co-
spetto del potere del Quale, il piccolo e il grande, l’umile e il potente sono 
uguali?  
     Osserva le formiche e come si riuniscono per procurare cibo, la maniera 
in cui un gruppo di esse si raduna per trasportare i semi nelle loro tane, allo 
stesso modo di come un gruppo di uomini si riunisce per procacciare; ma 
se presti attenzione, vedrai che l’impegno e la cura che adoperano le formi-
che nel loro lavoro sono maggiori rispetto a quelli degli uomini. Non vedi 
come si aiutano a vicenda nel trasportare i semi nelle tane, proprio come gli 
uomini collaborano tra di loro? Successivamente spezzano in due i semi 
affinché non germoglino e non marciscano, e nel momento in cui vengono 
a contatto con l’umidità oppure l’acqua penetra nelle loro tane, li trasferi-
scono all’esterno e li espongono al sole per farli asciugare. 
     Inoltre le formiche costruiscono le loro tane su zone elevate affinché non 
sia luogo di passaggio delle inondazioni e non affoghino. Tutto ciò avviene 
senza un’iniziativa razionale o di riflessione da parte loro, ma grazie 
all’ispirazione del Creatore che le guida verso il bene, nella Sua completa 
benevolenza e misericordia”. 
 
 
Il formicaleone e il ragno  
 
     “Di nuovo, osserva quell’insetto chiamato formicaleone19 e l’inganno e 
la disposizione per il suo sostentamento conferitigli da parte di Dio l’Altis-
simo. Ogni volta che ha la sensazione che una mosca atterri vicino a lui, si 
finge morto e non si muove, concedendole un po’ di tempo, fino a quando 
capisce che la mosca si è assicurata della sua morte e non sta più in guardia. 
Allora si muove lentamente per non allarmare la mosca, e nel momento in 
cui giunge in un luogo dove può catturarla con una sola mossa, la cattura 
con un guizzo rapido. Quando l’ha catturata, con tutta la sua forza blocca 
le sue zampe per non farla scappare fino a quando percepisce che è diven-
tata debole e senza forze, quindi la strappa a pezzi e così [il formicaleone] 
rimane in vita. 
     Ora il ragno, la tela che tesse il ragno è una trappola che costruisce per 
catturare le mosche, vi si mimetizza, e nel momento in cui una mosca vi 
rimane intrappolata si dirige verso l’insetto e lo morde piano piano e così 
conduce la sua vita. 
     In verità, la maniera in cui caccia il formicaleone è simile a quella del 
cane e del ghepardo e il modo di fare di coloro che cacciano attraverso l’uso 

51



delle trappole è come quella del ragno. Quindi osserva come Dio il Pianifi-
catore e il Sapiente ha posto nella natura di queste deboli creature l’inganno 
nella caccia e come ottenere il sostentamento, che gli uomini, senza stru-
menti e mezzi necessari, non potrebbero ottenere.  
     Non sminuire mai le cose da cui potresti trarre degli insegnamenti per 
fare cose più grandi, proprio come queste umili formiche e i loro simili, 
poiché molte persone, quando vogliono fare un paragone associano signi-
ficati profondi a figure modeste, con questo paragone non si generano di-
fetti in quel significato profondo, allo stesso modo in cui se si pesassero 
l’oro e l’argento con il ferro e la pietra su una bilancia, ciò non andrebbe a 
intaccare il valore dei metalli preziosi”.20 
 
 
La creazione degli uccelli e le meraviglie della loro creazione  
 
     Successivamente l’Imam (pace su di lui) affermò: “Mufaddal! Rifletti 
sull’anatomia degli uccelli e la loro creazione: poiché Dio ha provveduto 
che essi volassero nel cielo, ha creato i loro corpi leggeri e di una forma 
compatta, e nonostante avesse creato gli altri animali con quattro zampe, 
nel loro caso si è limitato a due zampe, e per quanto riguarda le dita, ha 
conferito loro quattro dita; per l’espulsione degli scarti ha posto un solo 
orifizio, ha dato una forma stretta e acuta al loro petto, affinché durante il 
volo fenda l’aria, come la prua della nave che viene costruita in forma acuta 
per permetterle di fendere l’acqua. Ha fortificato le loro ali e la loro coda 
con lunghe piume, affinché siano un mezzo per il loro volo. Ha ricoperto 
tutto il loro corpo con un manto di piume, affinché l’aria trapassi e permetta 
loro di prendere il volo e rimanere in equilibrio nell’aria. Dio ha previsto 
che gli uccelli si cibassero di semi o di carne, ingoiandoli senza masticare; 
al posto di creare per loro i denti, ha conferito loro un becco duro e secco, 
affinché afferrino il cibo con esso, senza che il becco si spezzi nell’afferrare 
i semi o nello strappare la carne. Visto che non li ha provvisti di denti e 
poiché si cibano di semi interi e carne cruda, è venuto in loro soccorso po-
nendo al loro interno una grande quantità di calore che digerisce il cibo, 
pur non avendolo masticato, in poco tempo. Come vedi, i chicchi d’uva e 
sostanze simili possono essere espulsi interi dal corpo umano, mentre 
all’interno di un uccello vengono talmente lavorati da non lasciare traccia 
alcuna. E ancora ha previsto che deponessero uova, per dar vita ai pulcini, 
ma non danno alla luce la prole come gli altri animali, poiché se la prole 
rimanesse al loro interno fino al completo sviluppo, ciò causerebbe un ap-
pesantimento che gli impedirebbe di volare e di alzarsi in volo. Quindi Dio 

52



ha creato ogni particolare della creazione degli uccelli nella forma più 
adatta alla disposizione prevista”. 
 
 
Gli uccelli e i volatili nel cielo 
 
     “Rifletti sugli uccelli che ininterrottamente volano nel cielo, osserva 
come covano per una, alcuni per due e altri per tre settimane le uova, per 
dare vita alla prole. Tengono le uova sotto le loro ali finché non si schiu-
dono e, a questo punto, per nutrirli, insufflano aria nella loro bocca per di-
latare il gozzo. Gli uccelli raccolgono il cibo e lo riversano nella gola della 
prole affinché cresca e sopravviva. A proposito, chi ha insegnato agli uccelli 
a raccogliere i semi, ad accumularli nel proprio gozzo e infine riversarli 
come nutrimento alla propria prole? E perché sopportano queste fatiche, 
visto che non possiedono la facoltà del pensiero e del ragionamento, e non 
traggono beneficio dalla loro prole come invece succede per gli uomini che 
sperano nei loro figli, affinché li aiutino e onorino e il loro nome permanga 
nel tempo? Risulta chiaro che è stato Dio, il loro creatore, a stabilire nella 
loro essenza l’istinto per dare vita alla prole ed allevarla, senza che siano a 
conoscenza della causa e riflettano sulle conseguenze. Dio ha stabilito ciò 
nella loro essenza, affinché la loro generazione permanga e la loro specie 
non si estingua, tutto ciò è frutto della grazia di Dio, il Saggio”. 
 
 
I gallinacei e l’inclinazione alla procreazione 
 
     “Mufaddal! Mira i gallinacei, osserva come si animano per il raccolto 
delle uova e l’allevamento dei pulcini, nonostante non abbiano né uova rac-
colte né abbiano preparato un nido, fino a quando il loro padrone, costretto, 
raccoglie le loro uova; loro le sistemano sotto le proprie ali per la schiusa. 
Dio, il Saggio e Sapiente, ha stabilito questo istinto in loro, affinché la loro 
discendenza continui. Egli li ha creati con questo istinto intrinseco, senza la 
facoltà del pensare al metodo di allevamento”.  
 
 
La meraviglia della creazione dell’uovo 
 
     “Osserva quel liquido denso giallo e quel liquido rado bianco in mezzo 
al quale Dio ha creato l’uovo, una parte per la formazione del pulcino e 
l’altra come nutrimento per quest’ultimo fino a quando non fuoriesce. 

53



Prendi in considerazione il fatto che il pulcino deve crescere in un guscio 
molto resistente, dove non ci devono essere vie per penetrare all’interno 
durante questo periodo. Dio ha creato qualcosa nell’uovo che sia nutri-
mento per il pulcino fino a quando si schiude, come chi viene inviato a per-
manere in un castello: il castello deve essere provvisto delle scorte necessa-
rie che devono durare fino alla fine del suo soggiorno”. 
 
 
Filosofia della creazione del gozzo negli uccelli 
 
     “Rifletti sul gozzo degli uccelli e ciò che ha predisposto per essi. Dato 
che le vie per raggiungere il gozzo sono strette, il nutrimento non passa se 
non poco per volta. Se quindi l’uccello volesse aspettare di mangiare il se-
condo seme fino a quando il primo non fosse arrivato al ventriglio, il pro-
cesso diventerebbe lungo, di conseguenza come potrebbe consumare tutto 
il cibo, prendendo in considerazione anche il fatto che per paura dei caccia-
tori e dei predatori deve raccogliere in fretta i semi? Perciò Dio ha collocato 
il gozzo nel suo petto come una sacca, cosicché raccolga il cibo ovunque lo 
possa ottenere, nel minor tempo possibile. In seguito, gradualmente, il cibo 
viene trasferito e triturato, in un primo momento nel ventriglio, che è il suo 
stomaco, dopodiché viene digerito e assimilato dal corpo. Il gozzo ha anche 
un’altra funzione, ossia, visto che alcuni uccelli necessariamente devono ri-
versare il cibo dalla loro bocca a quella della prole, rigurgitare il cibo dal 
gozzo risulta più semplice rispetto a un rigurgito che parta dal ventri-
glio”».  
 
 
Anche la varietà cromatica degli uccelli ha una sua filosofia 
 
     Mufaddal narra: «Gli riferii che alcuni atei, che considerano il mondo 
senza un Pianificatore, sostengono che la varietà nei colori e nella forma 
delle piume e delle ali degli uccelli è causata dalla mescolanza e cambia-
mento dei loro corpi e dai diversi tipi di temperamento in essi.  
     L’Imam (pace su di lui) affermò: “Mufaddal! Le colorazioni variegate dei 
piumaggi dei pavoni e dei francolini che vedi, con le loro bellissime, precise 
e bilanciate forme che sembrano uscite dai più bei quadri dei pittori, come 
è possibile che tutto ciò sia frutto di una natura inconsapevole o una com-
binazione tra umori e temperamenti? Senza dubbio, se queste forme e que-

54



sti colori fossero stati casuali e si fossero generati da sé, non avrebbero do-
vuti esserci nessuna armonia e ordine e tutto avrebbe dovuto essere irrego-
lare e squilibrato. 
     Rifletti sulle piume degli uccelli, osserva come sono unite e intrecciate 
tra di loro come i fili di un tessuto, e collegate come i capelli, in modo che 
quando le tiri non si strappano, ma si aprono in modo che l’aria fluisca tra 
le piume e l’uccello possa volare facilmente. Tra le ali è stata posizionata 
una struttura di forma cilindrica e rigida che mantenga salde le piume al 
corpo e, nonostante la rigidità e la resistenza che possiede, è cava affinché 
il suo peso non impedisca all’uccello di volare”. 
 
 
Gli uccelli piscivori 
 
     “Mufaddal, hai notato quegli uccelli dalle zampe lunghe? E sai che van-
taggi apportano? 
     L’utilità di quelle zampe è che il loro corpo, che spesso si ritrova tra le 
acque, sorretto da queste lunghe gambe, pare come una sentinella in cima 
a una torre alla ricerca di un animale acquatico; ogni volta che intravedono 
una possibile preda, si avvicinano lentamente e la catturano. Se avessero 
avuto le zampe corte, ogni qualvolta avessero voluto avvicinarsi a una 
preda, l’avrebbero fatta scappare nel momento in cui il loro ventre avesse 
raggiunto l’acqua facendola ondeggiare: la preda se ne sarebbe resa conto 
e sarebbe scappata. Quindi ha conferito a questi uccelli due zampe lunghe 
affinché soddisfino il loro bisogno senza comprometterlo. 
     Rifletti sulle disposizioni di Dio, il Saggio, nella creazione degli uccelli, 
osserva che ogni uccello che ha le zampe lunghe è dotato di un collo altret-
tanto più lungo affinché possa afferrare il cibo da terra, poiché se avesse 
avuto zampe e collo corti, non avrebbe potuto afferrare alcunché facil-
mente, quindi Dio gli è venuto talvolta in soccorso conferendogli un becco 
e un collo più lunghi per facilitargli il lavoro. 
     Perciò riflettendo su ogni essere della creazione ne trarresti la massima 
correttezza e saggezza”. 
 
 
Della bellezza della creazione dei passeri 
 
     “Osserva i passeri, vedi come ogni giorno prendono il volo e cercano e 
trovano il cibo, e non è che il loro nutrimento sia collocato in un posto fisso, 
ma devono trovarlo, andando alla sua ricerca e muovendosi. 

55



     Allo stesso modo, anche gli altri animali e gli uomini si devono impe-
gnare per ottenere il sostentamento. 
     Lode a Dio che ha stabilito il sostentamento non in modo che, dopo lo 
sforzo, non sia ottenuto, poiché essi ne hanno bisogno, ma non ha previsto 
neanche che fosse ottenuto facilmente, e per di più in un posto fisso, poiché 
non sarebbe stato a beneficio di nessuno. Infatti, se gli animali avessero il 
loro cibo a portata di mano in un unico luogo, ne avrebbero ecceduto per 
poi morirne. Gli esseri umani, invece, se non fossero stati costretti a procu-
rarsi il proprio sostentamento, sarebbero caduti nell’ebrezza, nella disob-
bedienza e nella corruzione, e a causa della prosperità si sarebbero mac-
chiati di vizi e peccati”. 
 
 
Gli uccelli notturni  
 
     “Sai qual è il sostentamento di quegli uccelli che non escono se non di 
notte, come il gufo e il pipistrello?”. 
     Risposi: “No, o mio maestro”. 
     L’Imam (pace su di lui) rispose: “Il loro cibo proviene da quei piccoli 
insetti e creature che volano sparsi nell’aria, come le zanzare, piccole falene 
o cavallette, le api e così via, che sono talmente diffusi che non mancano da 
nessuna parte”. 
 
 
I vantaggi negli insetti volanti 
 
     “Rifletti riguardo agli insetti volanti, osserva come ogni volta che ac-
cendi una lanterna sulla terrazza o all’interno della casa, immediatamente 
si ammucchiano intorno ad essa tantissimi insetti: se non erano già nell’aria, 
allora da dove sono venuti? Se qualcuno dicesse che sono venuti dal de-
serto, gli chiederemmo come abbiano fatto a percorrere un tragitto così 
lungo in così poco tempo. Come ha fatto l’insetto ad intravedere una luce 
così soffusa da lontano, nonostante tutte le case che la circondano? Eviden-
temente questi insetti sono venuti da un posto vicino alla lanterna, ciò di-
mostra che questi insetti si trovano dappertutto. E quegli uccelli, che escono 
di notte per cibarsi, volano aprendo il becco e catturando nell’aria, all’in-
terno della propria bocca, tali insetti. 
     Osserva come Dio ha procurato il sostentamento di questi uccelli not-
turni dagli insetti volanti. 

56



E tuttavia alcuni sostengono che non ci sia alcun vantaggio nella creazione 
degli insetti volanti e sono inconsapevoli di questo grande beneficio”. 
 
 
La creazione dei pipistrelli e i suoi vantaggi 
 
     “Rifletti sulle meraviglie della creazione del pipistrello, osserva in che 
modo Dio l’ha collocato come una via di mezzo tra gli uccelli e i quadru-
pedi, anche se è più vicino a questi ultimi. Infatti, possiede due orecchie 
larghe, ha i denti e una pelliccia, è un mammifero e partorisce e allatta i suoi 
piccoli, espelle i propri escrementi e cammina su quattro zampe, tutto ciò è 
opposto alla creazione e alle caratteristiche del resto degli uccelli, e ancora, 
a differenza di loro esce di notte e si ciba di insetti volanti. 
     Alcuni ignoranti sostengono che i pipistrelli non si cibano affatto, e che 
la loro fonte di nutrimento è il vento. Questa supposizione è falsa per due 
motivi: primo, giacché espelle i propri escrementi e l’urina, come potrebbe 
produrre materiale fecale se si nutrisse del vento? 
     In secondo luogo, perché Dio lo ha provvisto di denti? Se non si cibasse 
di cibo che ha bisogno di essere masticato, la creazione dei denti sarebbe 
stata vana, ma nessun componente del corpo è stato creato privo di scopo. 
Quanto ai benefici dell’esistenza del pipistrello, essi sono molti e anche noti 
agli esperti, addirittura, il suo escremento viene utilizzato nella prepara-
zione di medicinali. Ma il più grande beneficio risiede nella sua creazione 
che è una testimonianza del potere del Creatore Onnipotente, il Quale mo-
della ogni cosa che vuole nella forma che più ritiene appropriata. 
     Quanto a quel piccolo uccello denominato in arabo ‘figlio di tummarah’, 
è un esserino più piccolo di un passero. Si narra che avesse costruito un 
nido su un albero, quando improvvisamente vide un serpente che, mirando 
al suo nido, aprì la bocca per ingoiare i suoi pulcini. Vedendolo, si preoc-
cupò. Nel momento in cui volle difendersi i suoi occhi si posarono su un 
tribolo, una pianta attorniata interamente da spine, che rimane incastrata 
nella pelliccia. Per ispirazione divina, afferrò il tribolo con il becco e lo gettò 
nella bocca del serpente, dove rimase incastrato; il serpente si agitò, cadde 
per terra e si dimenò fino a quando morì. 
     Se non ti avessi informato di questa incredibile impresa, ti sarebbe mai 
venuto in mente, a te o a chiunque altro, che il tribolo avesse un tale grande 
beneficio? Oppure che questo piccolo uccello fosse capace di un tale in-
ganno?  

57



     In molti casi, i benefici non vengono alla luce, se non quando si verifi-
cano certi avvenimenti oppure fino a quando non li si apprendono dagli 
altri”. 
 
 
Delle meraviglie della vita delle api da miele 
 
     “Rifletti sulle api da miele: la cooperazione tra di loro nella produzione 
del miele, nel costruire i loro alveari esagonali e la precisione adottata. Ri-
flettendoci, ti renderai conto che questi lavori sono portati a termine con la 
massima precisione e cura, e l’ape che li ha costruiti ha lavorato con la mas-
sima delicatezza. Ma se osservi chi compie questi lavori, capisci che è com-
pletamente ignaro e addirittura inconsapevole di se stesso, figuriamoci 
delle altre cose. Quindi questo fatto chiaramente attesta che la delicatezza 
e la saggezza impiegate in questo lavoro non sono proprie dell’ape, ma pro-
vengono dalla saggezza del Pianificatore delle sorti, il Quale ha associato 
l’essenza di quella delicata creatura a queste imprese meravigliose, asser-
vendola al beneficio degli esseri umani e affinché soddisfacesse le loro ne-
cessità”. 
 
 
Le meraviglie della vita delle locuste e il loro sviluppo 
 
     “Rifletti brevemente sulle locuste, osserva come Iddio, il Sapiente, le ha 
dotate di capacità pur nella loro apparente debolezza! Se rifletti sulla loro 
creazione, noterai il loro essere tra le specie più deboli, ma nel momento in 
cui uno sciame di loro si raduna e si avventa verso una città, nessuno è in 
grado di difendersi. Anche se un re potente radunasse il suo esercito per 
combattere contro di loro, non riuscirebbe a fermare l’invasione delle locu-
ste. Non sono queste creature prova del maestoso Creatore, il Quale manda 
la Sua creatura più debole contro quella più forte, che tuttavia non riesce a 
difendersi e non è in grado di annientare il debole? 
     Osservale quando si radunano in uno sciame verso un’altura, sono come 
un’inondazione che si alza sulla terra! E invade le pianure, i monti, il mare, 
le città, i villaggi e i deserti; la loro numerosità arriva al punto da oscurare 
il sole. 
     Se l’uomo avesse voluto crearle con le sue mani, avrebbe impiegato lun-
ghi lassi di tempo per realizzarne solo un decimo. 

58



Questa maestosa e potente creatura dà prova della magnificenza del potere 
di Colui Che nulla è al di fuori delle Sue capacità, Iddio la Cui forza non è 
superabile da nessuna moltitudine”. 
 
 
Le meraviglie della creazione dei pesci e la loro vita 
 
     “Rifletti sulla creazione dei pesci e la loro perfetta corrispondenza con la 
loro finalità: Dio li ha creati senza zampe perché non hanno bisogno di cam-
minare, in quanto il loro ambiente è l’acqua. Non dispongono di polmoni, 
perché non potrebbero respirare in acqua; al posto delle zampe dispongono 
di due pinne molto forti ai propri lati, come due remi che spingono l’acqua 
all’indietro, così come i rematori mettono in moto la barca spingendo i remi 
collocati ai lati. Il loro corpo è coperto di scaglie, che li proteggono dai pe-
ricoli, proprio come una corazza.  
     Dato che hanno una vista debole e l’acqua ostacola la loro visuale, Dio 
ha conferito loro un olfatto molto sviluppato, affinché percepiscano l’odore 
della propria preda anche da lontano per inseguirla. Se non avessero avuto 
un olfatto così sviluppato, non sarebbero stati in grado di approvvigionarsi. 
Dio ha collocato una serie di aperture che fanno trapassare l’acqua che si 
accumula nella bocca dalle orecchie, in questo modo avviene la respira-
zione, che li fa sentire appagati e a loro agio, nello stesso modo in cui anche 
gli altri animali provano benessere durante la respirazione”. 
 
 
I pesci e i benefici di una numerosa riproduzione 
 
     “Rifletti sulla numerosità dei pesci, se osservi il ventre dei pesci vedrai 
tantissime uova, talmente tante da non poter essere contate, e il motivo di 
questa abbondanza è il fatto che i pesci sono l’alimentazione principale di 
molti animali, tra cui i predatori che vivono nei canneti, che si dispongono 
accanto alle sponde in attesa di un pesce, e nel momento in cui sporge un 
pesce lo catturano. Poiché gli esseri umani, i predatori e gli uccelli si nu-
trono tutti di pesce, e anche alcuni pesci si nutrono di pesce, la disposizione 
di Dio Onnipotente è tale da generare un’abbondanza di pesci. 
     Se vuoi comprendere la vastità della saggezza del Creatore e la limita-
tezza della conoscenza umana, osserva la varietà delle Sue creature nei 
mari, la varietà delle specie marine e delle conchiglie, che nessuno può elen-
care o capirne i benefici, se non quei pochi, che nel corso del tempo ne sono 
venuti a conoscenza, testimoniando un evento. 

59



     Per esempio, per il colore rosso, si narra che gli uomini abbiano imparato 
ad utilizzare questo colore dopo aver visto la bocca di un cane, che passeg-
giava sulle sponde del mare, tingersi di rosso per aver mangiato un mollu-
sco. Nel momento in cui gli uomini videro questo colore nella bocca del 
cane, lo apprezzarono venendo a conoscenza della sua bellezza. 
     Ci sono molti altri esempi di come gli uomini siano venuti a conoscenza 
di certi benefici grazie a eventi casuali”». 
     Mufaddal narra: «Arrivati a questa conclusione, s’era fatto mezzogiorno 
e il mio maestro si alzò per andare a pregare e rivolgendosi a me disse: “A 
Dio piacendo, torna domani mattina”. 
     Così tornai a casa pieno di gioia per quelle conoscenze e saggezze con 
cui il mio maestro mi aveva arricchito, ringraziai e lodai Iddio per questa 
grande benedizione e quella notte presi sonno con la massima soddisfa-
zione». 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

60



Terzo incontro 
 

L’Ambiente 
 
 
 
 
 
     Mufaddal narra: «Giunto il terzo giorno, mi recai dal mio maestro 
all’alba, chiesi il permesso di entrare e mi fu concessa la possibilità, mi se-
detti al suo cospetto e l’Imam (pace su di lui) incominciò il suo discorso 
affermando: “Lode a Dio Che ci ha prescelti sugli altri servi, Che non ha 
concesso ad altri eccellenza e nobiltà su di noi, contraddistinguendoci con 
la Sua sapienza, e rafforzandoci con la Sua clemenza. Chi si allontana da 
noi avrà come dimora l’inferno, e chi si sottomette alla nostra guida, avrà 
come dimora il paradiso. Mufaddal! Ti ho riferito della creazione 
dell’uomo, delle disposizioni previste da Dio l’Altissimo dall’inizio della 
creazione dell’uomo, degli stati vissuti da quest’ultimo e di ciò da cui trarre 
insegnamento. Ti ho anche riferito le saggezze celate nella creazione dei 
vari tipi di animali. Ora ti voglio parlare del cielo, del sole, della luna, delle 
stelle, delle orbite celesti, del giorno e della notte, del caldo e del freddo, e 
dei quattro elementi, ovvero la terra, l’acqua, l’aria e il fuoco, e ancora, della 
pioggia, della terra, delle pietre e dei minerali, delle piante, delle palme, 
degli alberi e degli insegnamenti che puoi trarre da essi”. 
 
 
I quattro elementi (acqua, aria, fuoco e terra) 
 
     “Innanzitutto pensa al colore del cielo, perché è stato creato di questo 
colore? Perché è il colore più equilibrato per i nostri occhi e la nostra vista 
e li rafforza. Infatti, i medici dicono che chi soffre di una vista debole deve 
volgere spesso lo sguardo al colore verde tendente al nero (blu polvere), e 
alcuni medici esperti consigliano a chi ha difficoltà visive di guardare con-
tinuamente un contenitore pieno d’acqua di colore ceruleo, per rinforzare 
gli occhi. Perciò osserva come Dio ha creato il cielo di colore blu polvere, 
affinché non sia nocivo per la nostra vista. Quindi, ciò che i sapienti e gli 
studiosi hanno osservato dopo svariate esperienze, se lo esamini con atten-
zione, vedrai che è conforme alla saggezza divina presente in tutte le cose, 
e gli atei e coloro che negano Dio dovrebbero riflettere su ciò e trarne inse-
gnamento. ‘Li annienti Allah. Quanto sono fuorviati!’”.21 

61



Il sole e le sue fasi 
 
     “Mufaddal! Rifletti sull’alba e sul tramonto predisposti per generare il 
giorno e la notte: se il sole non sorgesse, tutte le attività umane sarebbero 
nulle e gli uomini non potrebbero impegnarsi nelle proprie attività. Il 
mondo sarebbe sempre oscurato ai loro occhi; senza la luce la vita non sa-
rebbe stata piacevole. I benefici del sorgere del sole sono evidenti, e non c’è 
bisogno di elencarli. Rifletti invece sui benefici del tramonto del sole: se non 
fosse esistito, la gente non avrebbe avuto riposo e ristoro, considerata tutta 
la necessità che l’uomo ha del sonno e del riposo, per riprendersi dalla stan-
chezza, migliorare le prestazioni e stimolare la digestione del cibo e il suo 
arrivare alle parti del corpo. Se fosse sempre giorno, la brama delle persone 
le spingerebbe a lavorare senza sosta, a tal punto da sfinirsi. Infatti, molti 
individui hanno talmente brama di accumulare beni che se l’oscurità della 
notte non glielo impedisse, non troverebbero pace e lavorerebbero talmente 
tanto da annientarsi. Inoltre, se non arrivasse la notte, la terra si riscalde-
rebbe a tal punto che le piante e gli animali verrebbero distrutti. Per questo 
motivo, Iddio Onnisciente e Onnipotente, con la Sua saggezza e predesti-
nazione, ha disposto che il sole sorga e tramonti, come una lampada che 
viene accesa per le necessità degli abitanti della casa e poi spenta per per-
mettere alla famiglia di riposare. La luce e l’oscurità, essendo antitetiche, 
sono entrambe state create per mantenere l’ordine nel mondo e regolare il 
benessere degli esseri umani”. 
 
 
Della variabilità della posizione del sole 
 
     “Rifletti sul movimento di ascesa e discesa del sole, che segna il cambia-
mento delle stagioni. Nota come in inverno il calore si ritira all’interno degli 
alberi e delle piante, affinché si formino gli elementi necessari per i frutti, 
mentre nell’aria si genera umidità che produce nubi e pioggia, e i corpi de-
gli animali diventano vigorosi, trovando forza e potere. 
     In primavera, le sostanze formatesi durante l’inverno all’interno degli 
alberi e delle piante iniziano a muoversi e le piante fioriscono, e gli animali 
si riproducono. 
     In estate, a causa dell’intensità del calore, i frutti maturano e le sostanze 
in eccesso nel corpo degli animali, come umidità e fluidi inutili, si dissi-
pano, mentre l’umidità sulla terra diminuisce, permettendo a costruzioni e 
altre opere di essere completate facilmente. 

62



     In autunno, l’aria si schiarisce, le malattie si ritirano e i corpi tornano in 
salute, le notti si allungano, il che facilita le attività che devono essere fatte 
al buio. Se esplorassimo a fondo i benefici di ciascuna di queste stagioni, il 
discorso si farebbe lungo”. 
 
 
Il movimento del sole e il formarsi delle stagioni e dei mesi 
 
     “Ora, pensa al movimento specifico del sole e alla disposizione che gli è 
stata data così che succeda in modo specifico, dando origine ai dodici mesi 
e alle quattro stagioni, ossia primavera, estate, autunno e inverno.22 In que-
sto movimento del sole, i raccolti e i frutti maturano, il loro ciclo di crescita 
si completa e inizia di nuovo nell’anno successivo. Non vedi che l’anno so-
lare è calcolato dal movimento del sole, dal primo giorno di farvardin al 
primo giorno di farvardin dell’anno successivo? E così, da quando Dio ha 
creato il mondo, sono misurati i cicli del tempo e i successivi periodi ed ere. 
Gli uomini misurano la durata della loro vita, il tempo di prestiti, affitti, 
contratti e altre cose con il ciclo solare, che si completa in un anno. 
     Pensa a come il sole è stato disposto dal Creatore per diffondere la sua 
luce. Se il sole si fermasse in una posizione fissa nel cielo, senza spostarsi 
da essa, non tutti i luoghi ne avrebbero beneficiato in egual modo, e mon-
tagne e mura avrebbero ostacolato la sua luce. Ma poiché Dio ha voluto che 
il suo beneficio fosse totale, ha determinato che il sole sorgesse al mattino 
da est e illuminasse tutto ciò che vi è nella parte opposta a occidente, muo-
vendosi costantemente e illuminando vari luoghi fino a tramontare a ovest, 
illuminando l’est che non aveva illuminato all’inizio del giorno, così che 
nessun luogo rimanga privo del beneficio del sole. 
     Se il sole dovesse per un anno o anche meno non seguire questo movi-
mento e non illuminare gli abitanti del mondo, il loro stato si trasforme-
rebbe, l’equilibrio e la sopravvivenza diventerebbero impossibili. Ma gli es-
seri umani non riflettono su come questi eventi straordinari si svolgono 
senza alcun intervento umano, e sono realizzati per il bene del mondo e per 
la sopravvivenza dell’umanità, senza mai deviare dai loro cicli?”. 
 
 
La luna e il suo chiarore 
 
     “Di fronte a coloro che negano Dio ragiona della luna, dove vi sono segni 
evidenti che testimoniano l’esistenza di Dio, il Signore dei mondi. Infatti la 
maggior parte delle persone si orienta secondo il ciclo lunare, stabilendo 

63



l’anno lunare, ma esso non coincide con l’anno solare, che è basato sul mo-
vimento del sole. L’anno lunare non copre tutte e quattro le stagioni 
dell’anno solare, e il ciclo completo di crescita di piante e frutti non si com-
pleta in quel periodo. Per questo motivo, gli anni lunari e i mesi lunari sono 
più brevi rispetto ai mesi e agli anni solari e talvolta uno dei mesi lunari, 
come il mese di ramadan, può cadere in inverno o in estate. 
     Rifletti sul chiarore della luna che illumina la buia notte e quale beneficio 
esso apporti. La notte, in effetti, è necessaria per il riposo degli esseri vi-
venti, e il fresco dell’aria giova alla salute delle piante. Ma non sarebbe stato 
di alcun beneficio se la notte fosse sempre oscura, senza alcuna luce, senza 
poter fare nulla; infatti, molte persone necessitano di svolgere le loro atti-
vità durante la notte, perché non hanno avuto abbastanza tempo durante il 
giorno per completarle, oppure a causa del caldo durante il giorno. Per-
tanto Iddio ha disposto la notte con la luce della luna in modo che molte 
attività possano essere compiute, come la lavorazione dei terreni, la costru-
zione di mattoni, il taglio della legna e altre simili. Quindi il Pianificatore 
della notte e del giorno e Creatore del buio e della luce ha posto nella luce 
della luna un’aiutante per la gente nelle questioni della vita e una guida per 
i viaggiatori che si spostano di notte.  
     E inoltre ha disposto che in alcune notti la luna sia presente durante tutto 
l’arco della notte e in altre solo in parte della notte, e in altre ancora non vi 
sia del tutto. 
     E la sua luce è più tenue di quella del sole, perché se fosse stata uguale, 
non ci sarebbe stato più nessun beneficio nella notte, e gli esseri umani, 
come durante il giorno, avrebbero continuato a lavorare e il loro riposo sa-
rebbe stato turbato, ciò li avrebbe potuti portare alla rovina. 
Infine, le fasi della luna: a volte appare come una luna piena, altre volte 
come una falce crescente o decrescente, e durante un’eclisse lunare talvolta 
la sua luce è maggiore e a volte minore, ebbene, tutto ciò serve a ricordare 
agli esseri umani la potenza di Dio, Che l’ha creata e regolata, e per il bene 
dei Suoi servi la cambia come vuole affinché ne traggano insegnamento”.  
 
 
Le stelle e i loro movimenti 
 
     “Mufaddal! Rifletti sulle stelle e sulla differenza nei loro movimenti, os-
serva come alcune di esse non si spostano dal loro posto e, pur muovendosi 
insieme, non si separano mai. Al contrario, alcune sono libere e slegate, 
muovendosi da una costellazione all’altra, separandosi durante il loro cam-
mino. Ognuno di questi gruppi ha due movimenti differenti: uno generale, 

64



come quello che tutte le stelle seguono, ed è il movimento giornaliero che 
avviene da est verso ovest, e l’altro è un movimento specifico che ogni stella 
possiede, e che va da ovest verso est, come una formica che si sposta su una 
pietra da mulino verso sinistra, ma la pietra si sposta nella direzione oppo-
sta. Quindi, la formica compie due movimenti distinti: uno di sua sponta-
nea volontà, che la fa andare avanti, e l’altro forzato, in quanto la pietra la 
spinge nel senso opposto. 
     Allora, chiedi a coloro che sostengono che queste stelle si muovono se-
condo la loro volontà, senza pianificatore e senza una disposizione del co-
struttore del movimento: se è così come dicono, perché non rimangono 
tutte fisse, o perché tutte le stelle non si spostano da una costellazione all’al-
tra? Poiché la casualità ha un significato specifico, come possono scaturire 
dalla causalità e da comportamento autonomo due movimenti diversi e de-
terminati con una misura specifica? Da ciò emerge che il fondamento di 
questi due movimenti distinti è governato dalla misura e dalla determina-
zione di un Creatore saggio, onnisciente e pianificatore, e non è il frutto del 
caso, come dicono i negatori di Dio e gli atei”. 
 
 
Le stelle fisse, i pianeti e la saggezza della loro creazione 
 
     “E se dicono: perché alcune stelle sono fisse e altre mutevoli? Rispon-
diamo: se tutte fossero nello stesso stato e non ci fosse alcuna differenza tra 
i loro stati, senza dubbio non vi sarebbe stato senso nelle loro indicazioni 
per guidare gli esseri umani23, così come gli astronomi utilizzano i movi-
menti del sole, della luna e delle stelle nelle costellazioni e nelle varie di-
sposizioni reciproche24 per dedurre fenomeni futuri che succederanno nel 
mondo. E similmente se tutte le stelle si spostassero, le posizioni e le costel-
lazioni verrebbero meno, infatti, lo spostamento dei pianeti si stabilisce at-
traverso il loro posizionarsi rispetto alle stelle fisse e alle costellazioni, come 
quando lo spostamento di un viaggiatore viene definito attraverso il suo 
passare da tappe fisse e determinate. Se tutte le stelle si muovessero in 
egual maniera, il sistema sarebbe nel caos, le necessità e le prove verrebbero 
meno; in tal caso, qualcuno potrebbe obiettare che, poiché tutti i movimenti 
sono uguali, è probabile che il movimento delle stelle sia casuale e senza 
pianificazione. Pertanto la differenza in questi movimenti dimostra che vi 
è un beneficio e un piano, e una disposizione è stata applicata.  
     Ora rifletti sulle stelle che talvolta appaiono in un anno e talvolta scom-
paiono in alcuni periodi dell’anno, come le Pleiadi, Gemelli, Procione, Sirio 
e Canopo, ebbene, se tutte apparissero contemporaneamente, non sarebbe 

65



possibile utilizzarle per dedurre i vari periodi e le circostanze differenti, 
come ad esempio dedurre la maturazione dei frutti dall’apparizione di al-
cune, da altre il momento della gravidanza dei cammelli, o da altre ancora 
l’inizio di una certa stagione.  
     E come alcune stelle sono talvolta visibili e talvolta nascoste, alcune le 
ha create sempre visibili che non si nascondono mai, come le stelle del Gran 
Carro, che sono sette, la stella polare e le due stelle Pherkad e Kochab, per-
ché è bene che alcune siano sempre visibili per essere segni che indicano la 
direzione della Mecca e le vie nei deserti e nei mari. Infatti, queste stelle 
sono in gran parte sempre visibili nella maggior parte delle zone abitate 
della terra e non sono mai nascoste, sono quindi una guida per orientarsi 
con il cielo e determinare le direzioni e le vie. 
     In ciascuno di questi due stati differenti (ossia la manifestazione e il ce-
larsi delle stelle) vi è un grande beneficio, tale che se uno dei due non si 
realizzasse, verrebbero a mancare grandi benefici. 
     Le stelle portano inoltre molti altri benefici, poiché molti eventi, il cui 
tempo è ordinato dai fenomeni astronomici, come la semina, la messa a di-
mora degli alberi, i viaggi via mare e via terra, sono legati ad elementi come 
i venti, la pioggia, l’arrivo del caldo e del freddo, ed è attraverso di esse che 
i viaggiatori si orientano di notte, ed è grazie alla loro luce che si attraver-
sano deserti oscuri e mari tempestosi. 
     A parte tutti questi vantaggi, nelle stesse loro traiettorie nel cielo, 
quando si muovono verso est o verso ovest, vi sono insegnamenti per chi 
riflette, poiché esse si muovono con una velocità che supera ogni immagi-
nazione. Se queste stelle si muovessero alla stessa velocità vicino a noi, la 
loro luce sarebbe così intensa che accecherebbe chiunque, proprio come 
quando nel cielo ci sono lampi uno di seguito all’altro che possono causare 
la paura di essere accecati.  
     In modo simile, se molte lampade fossero accese in un ambiente e fos-
sero fatte girare rapidamente attorno a un gruppo di persone, la vista di 
queste persone si confonderebbe così tanto che perderebbero l’orienta-
mento. 
     Osserva come Iddio Onnisciente e Saggio ha stabilito che queste stelle 
siano distanti in modo che la loro luce non danneggi la vista, e, nonostante 
questo, il beneficio del loro rapido movimento si realizzi, e anche quella 
poca luce che arriva è giustificata dal fatto che se qualcuno deve svolgere 
un lavoro di notte o compiere uno spostamento necessario, usufruisca della 
loro luce. Se non ci fosse la luce delle stelle, l’uomo non potrebbe spostarsi 
nelle notti oscure. 

66



     Rifletti sulla grazia e sulla saggezza di Dio Onnisciente e Onnipotente, il 
Quale ha creato per beneficio l’oscurità per un tempo determinato, perché 
gli esseri umani ne hanno bisogno, e l’ha mescolata con una quantità di luce 
tale che le azioni degli uomini non diventino difficili”. 
 
 
Descrizione e benefici della sfera celeste 
 
     “Rifletti su come questa sfera celeste, con il sole, la luna, le stelle e le 
costellazioni, si muove costantemente intorno al mondo con un movimento 
ben definito, senza che vi sia alcun cambiamento in essa, e come le quattro 
stagioni si regolano in base a essa, e come tutte le specie di animali e piante 
si sviluppano e raggiungono il loro completamento grazie a questo ordine. 
Pensi che un tale ordine, che porta il beneficio di tutto l'universo, e la sua 
organizzazione potrebbero esistere se Iddio Saggio non li avesse pianifi-
cati?25 
     Se qualcuno ribattesse che a volte tutto questo potrebbe accadere per 
caso, risponderemmo: se questa persona vedesse una ruota da pozzo che 
gira, che irriga un giardino con alberi e piante, e osserva che tutta la mec-
canica e gli strumenti della ruota si muovono secondo norma e sono stati 
progettati per il benessere del giardino, ebbene, penserebbe che questa 
ruota possa esistere senza un costruttore e un progettista? Se una persona 
avesse il coraggio di dire questo, cosa penserebbero gli altri di lui? 
     Se la ragione non è disposta a credere che una ruota, fatta di tavole di 
legno e messa in movimento con una piccola pianificazione per il bene del 
giardino, possa essere stata costruita senza un costruttore, come potrebbe 
accettare che questa grande ruota, creata con innumerevoli benefici che le 
menti umane non possono comprendere, possa essere stata creata senza un 
costruttore e pianificatore potente? E se qualche problema dovesse sorgere 
in queste sfere celesti e terre immense, che richieda riparazione e corre-
zione, come le macchine costruite dagli esseri umani che talvolta necessi-
tano di riparazione e correzione, chi potrebbe risolvere questo problema? 
Quale costruttore sarebbe in grado di portare a termine questa ripara-
zione?”. 
 
La durata della notte e del giorno sono nell’interesse degli esseri umani 
 
     “Rifletti Mufaddal! Sulla durata della notte e la durata del giorno, come 
sono state determinate secondo il bene degli esseri umani. Infatti nella mag-
gior parte delle zone abitate, la durata del giorno non supera le quindici 

67



ore. Se il giorno fosse stato di cento o duecento ore, ogni essere vivente sulla 
terra, sia animale che vegetale, sarebbe perito. Invero, gli animali non sa-
rebbero stati in grado di trovare riposo in un periodo così lungo. Gli animali 
da soma durante questo giorno lungo sarebbero stati sempre impegnati a 
pascolare, e gli esseri umani sempre impegnati nelle loro attività: è chiaro 
che ciò li avrebbe portati all’annientamento. Le piante, d’altra parte, si sa-
rebbero seccate e bruciate per il calore del sole durante tale periodo prolun-
gato. 
     Allo stesso modo, se la notte fosse durata cento o duecento ore, gli ani-
mali non sarebbero riusciti a muoversi e a procurarsi il cibo, morendo così 
di fame. Le piante, senza il calore solare necessario, si sarebbero decompo-
ste, come succede ad alcune piante che crescono in luoghi dove il sole non 
arriva”.26 
 
 
I grandi benefici del freddo e del caldo 
 
     “Trai lezione dall’arrivo del freddo e del caldo, guarda come si avvicen-
dano continuamente in questo mondo, influenzandolo e alternandolo con 
carenza, abbondanza, o equilibrio, in modo da alternare le quattro stagioni 
in un anno, realizzando così i benefici citati e altri ancora. Inoltre, il freddo 
e il caldo svolgono un ruolo nel curare i corpi e li sanano. Se non ci fossero 
il freddo e il caldo, i corpi perirebbero e decadrebbero. 
     Rifletti sul fatto che il freddo gradualmente lascia spazio al caldo e vice-
versa, perché il freddo diminuisce lentamente fino a raggiungere il culmine 
del caldo, e se un passaggio così brusco dal freddo al caldo avvenisse im-
provvisamente, sarebbe dannoso per i corpi e potrebbe causare malattie 
croniche. Proprio come se una persona entrasse in un ambiente molto 
freddo subito dopo aver fatto un bagno molto caldo: questo causerebbe 
danni enormi e probabilmente malattie. Quindi Iddio ha stabilito questo 
passaggio graduale tra freddo e caldo a beneficio delle Sue creature, affin-
ché fosse un chiaro segno dell’Esistenza di Dio Onnipotente e Saggio. 
     Se qualcuno dovesse affermare che il passaggio graduale dal caldo al 
freddo sia dovuto al rallentamento del movimento del sole nell’avvicinarsi 
ed allontanarsi dalla terra, possiamo rispondere chiedendo a cosa sia do-
vuto questo rallentamento del movimento del sole. Se rispondesse che la 
causa è la grandezza dell’orbita che il sole percorre e la distanza tra occi-
dente ed oriente, dovremmo continuare a chiedere la causa finché non 
giungeremmo alla conclusione che tutto ciò è il risultato della saggezza e 
della potenza del Creatore, che con il Suo potere completo e la Sua saggezza 

68



infinita ha creato il movimento del sole conforme ai benefici per le crea-
ture.27 Inoltre, se non ci fosse il calore, i frutti amari non maturerebbero e 
non diventerebbero dolci, dai quali, freschi o secchi, gli esseri umani trag-
gono grande beneficio. Se non ci fosse il freddo, molte colture non durereb-
bero, non germoglierebbero, e non darebbero il raccolto da nutrire uomini 
e animali, avendone anche in eccedenza per la semina successiva. Non vedi 
in ognuno, sia nel freddo sia nel caldo, che benefici immensi sono celati? E 
nonostante i benefici immensi, affaticano il corpo e influenzano l’uomo, an-
che se pure in questi ci sono saggi benefici stabiliti da Dio”.  
 
 
I benefici dei venti 
 
     “Ti invito a riflettere sui benefici dei venti, poiché se per qualche tempo 
non soffiassero, ciò causerebbe malattie, l’aria diventerebbe viziata, i malati 
peggiorerebbero e i frutti marcirebbero. Le piante e le verdure si decom-
porrebbero e si diffonderebbero malattie mortali come il colera, e le colture 
verrebbero danneggiate. Pertanto, il soffiare del vento proviene dalla 
buona disposizione del Creatore Unico”. 
 
 
I benefici dell’aria nel trasmettere il suono 
 
     “Ti parlerò della saggezza e di una caratteristica particolare dell’aria, che 
è il suono, un effetto che si crea dal frizionarsi degli oggetti nell’aria e che 
giunge fino all’orecchio. Le persone, durante tutta la giornata e talvolta an-
che di notte, discutono delle questioni a loro necessarie. Se tali discorsi ri-
manessero [sospesi] nell’aria, il mondo sarebbe colmo di suoni, e la vita per 
gli esseri umani diventerebbe ardua e difficile. Sarebbe necessario rinno-
vare l’aria, proprio come un foglio di carta che, una volta scritto e pieno, 
deve essere sostituito con un altro. E così il bisogno di nuovi fogli aumenta, 
poiché ciò che gli uomini evitano di scrivere e non scrivono è immensa-
mente più vasto di ciò che effettivamente scrivono. Pertanto il Creatore sag-
gio ha disposto l’aria, che è come una carta sottile e nascosta, in modo che 
trasporti le parole quanto basta e dopo di ciò l’effetto delle parole svanisca, 
purificandosi per nuove parole, senza mai invecchiare o deteriorarsi. E que-
sta brezza, che chiamiamo aria, è sufficiente come insegnamento per te, se 
riflettessi sui suoi benefici, poiché la vita del corpo dipende da essa, in 
quanto nel suo flusso e nel suo respiro è celata la vita. Il suo soffio rende 
fresco e vivace il corpo, lo ristora, e porta da lontano i suoni, e trasmette gli 

69



odori piacevoli all’olfatto umano. Non vedi come, da ogni direzione da cui 
soffia il vento, provengano maggiormente il profumo e il suono? 
     Essa è anche portatrice di freddo e di calore, ciascuno dei quali è utile 
per l’ordine dell’universo. I venti che soffiano procurano agio e serenità al 
corpo umano, trasportano le nuvole da un luogo all’altro, le accumulano 
fino a coprire l’intero orizzonte e, dopo la pioggia, il vento disperde le ac-
que, rende fertili gli alberi, raffredda le acque, fa spostare le navi, rende i 
cibi più leggeri, alimenta il fuoco, asciuga gli oggetti umidi come i vestiti e 
molte altre cose. In sintesi, l’esistenza di ogni cosa dipende dal vento: senza 
di esso, le piante appassirebbero, gli animali morirebbero, e gli oggetti di-
venterebbero caldi e si decomporrebbero”. 
 
 
Quali sono i benefici derivanti dalla vastità della terra? 
 
     “Considera, o Mufaddal, tra i quattro elementi preziosi della terra, ossia 
l’acqua, l’aria, la terra e il fuoco – ciascuno creato da Dio l’Altissimo nella 
misura necessaria per l’uomo –, la vastità della terra. Essa è stata concepita 
per offrire spazio sufficiente per le abitazioni, i pascoli e i campi, per servire 
come luogo di crescita degli alberi e per fornire legname a beneficio degli 
esseri umani. Inoltre, contiene spezie, piante medicinali e miniere che of-
frono numerosi benefici. 
     A volte alcune persone ignoranti si chiedono quale possa essere il bene-
ficio di questi deserti aridi e disabitati e di savane vaste. Ma non compren-
dono che proprio in questi deserti si sviluppano gli animali selvatici e vi 
pascolano le greggi, e gli esseri umani hanno la possibilità di ampliare le 
proprie terre se vogliono costruire nuove città e villaggi e trasformare la 
loro patria in un luogo migliore? Molti deserti che oggi sembrano vuoti, un 
tempo furono il sito di palazzi e giardini, dove delle persone vissero e da lì 
si trasferirono. Se non ci fosse stata questa vasta terra, gli esseri umani sa-
rebbero stati costretti dalla densità della popolazione a vivere in spazi an-
gusti e non avrebbero potuto spostarsi altrove. 
     Inoltre, poiché Dio Onnipotente e Saggio ha creato questa terra per la 
vita degli esseri umani e degli animali, l’ha sistemata in modo che agli uo-
mini sia possibile camminare su di essa per svolgere le proprie attività. 
Così, la terra permette anche di sedersi e riposare, favorendo il benessere e 
la comodità, e di compiere azioni buone e perpetue. Se la terra fosse sempre 
stata instabile e tremante sotto i loro piedi, gli esseri umani non avrebbero 
potuto costruire edifici, infrastrutture e gestire bene il commercio; la loro 
esistenza sarebbe stata gravemente compromessa”. 

70



I benefici e la filosofia dei terremoti e dei fenomeni naturali 
 
     “E prendi esempio dal terremoto e dalla saggezza del suo accadere: 
guarda quale rovina porta alle genti, poiché quando accade, il tempo è 
breve per permettere loro di lasciare le proprie case e fuggire. Se qualcuno 
chiede perché a volte accadano i terremoti, rispondiamo che eventi come 
questi sono ammonimenti e avvertimenti che Dio manda per spaventare le 
persone, affinché si astengano dal peccato e ne siano disgustate. Allo stesso 
modo, le calamità che si abbattono sui loro corpi o sui loro beni sono tutte 
destinate a migliorare e rafforzare la loro resistenza e perseveranza in que-
sta vita. E se, dopo tutto ciò, diventano probe, ciò che hanno perso sarà ri-
cambiato nell’aldilà con ricompense e benedizioni che non hanno pari tra 
le cose di questo mondo. E se ciò fosse opportuno, Dio potrebbe ricambiare 
queste calamità con benedizioni anche in questa vita”. 
 
 
La saggezza nella durezza e nella morbidezza della terra  
 
     “Una delle saggezze divine riguardo alla terra è che la sua natura è stata 
creata fredda e asciutta, così come la pietra è fredda e asciutta. Tuttavia, vi 
è una differenza, poiché la pietra è più asciutta rispetto ad altre parti della 
terra. Se la secchezza della terra fosse maggiore, tutta la terra diventerebbe 
dura come la pietra, e le piante, da cui dipende la vita di tutti gli esseri 
viventi, non crescerebbero da essa. In tal caso, l’aratura, la costruzione di 
edifici e tutte le necessità vitali dell’uomo non potrebbero essere realizzate 
facilmente. Pertanto, Dio ha creato la terra morbida e delicata, affinché le 
azioni necessarie per la vita umana possano essere compiute con facilità”. 
 
 
La saggezza nella pendenza della terra, da nord verso sud  
 
     “Una delle disposizioni importanti del saggio Sovrano della creazione è 
che la parte settentrionale28 di ogni luogo è più elevata della parte meridio-
nale, per cui la maggior parte delle acque scorre verso sud.29 Perché Dio, il 
Grande, ha disposto così? Affinché le acque possano scorrere, irrigando i 
vari terreni, e la parte restante si riversi nei mari, proprio come gli architetti 
costruiscono superfici e tetti inclinati affinché l’acqua non ristagni, ma 
scorra via. Per la stessa ragione, il saggio Dio ha posto il punto di origine 
dei venti del nord più in alto rispetto a quello dei venti del sud. Se non fosse 

71



stato così, le acque sarebbero rimaste stagnanti sulla terra, impedendo così 
le attività degli uomini e bloccando le strade. 
     E se non ci fosse questa abbondanza di acqua nei fiumi, nelle sorgenti e 
nei canali sotterranei, le persone si troverebbero ad affrontare grandi diffi-
coltà, poiché l’acqua è essenziale in tutte le loro attività: per bere, per i loro 
animali, per l’irrigazione dei campi, degli orti, dei cereali, e per dissetare 
anche gli animali selvatici, gli uccelli, i predatori, i pesci e gli esseri acqua-
tici. Inoltre, l’acqua comporta altri benefici che conosci, ma di molti altri sei 
ignaro, come il fatto che quando si mescola con cibi e bevande diventa più 
morbida e gradevole. Inoltre, le persone usano l’acqua per lavare il corpo e 
i vestiti, per purificarsi, per impastare la terra necessaria alla costruzione di 
edifici, per spegnere incendi e per fare il bagno per alleviare la fatica e il 
disagio. Ci sono molti altri benefici nell’acqua che diventano evidenti solo 
quando se ne ha bisogno. Se dubiti del grande beneficio di queste acque 
abbondanti, accumulate nei mari, e pensi che non abbiano grande valore, 
sappi che i mari sono il luogo in cui vivono diverse specie di pesci e animali 
marini e vi sono giacimenti di perle, coralli, zaffiri e ambra. Molte spezie e 
gemme vengono estratte dal mare, e lungo le coste dei mari crescono alberi 
e piante aromatiche e medicinali che sono di grande beneficio. Inoltre, il 
mare è un luogo ideale per il commercio che avviene tra terre e paesi lon-
tani, come ad esempio quello che va dalla Cina all’Iraq, da Bassora a Kufa, 
e dalle terre dell’India ad altre città. Se non ci fossero rotte commerciali oltre 
a quelle terrene, molte merci deperibili rimarrebbero nel loro paese d’ori-
gine e si rovinerebbero, senza che alcuno ne potesse beneficiare, poiché il 
costo del trasporto supererebbe il valore stesso delle merci. Nessuno sa-
rebbe disposto ad affrontare tali perdite, il che causerebbe due gravi pro-
blemi: da un lato, la scarsità di molti beni necessari in diverse terre, nono-
stante l’alto bisogno della gente, e dall’altro, la cessazione del commercio 
marittimo, che è vitale per il trasporto delle merci e per il sostentamento di 
molte persone che si guadagnano il pane e conducono la loro vita grazie a 
questo commercio”. 
 
 
I benefici dell’abbondanza e della vastità dell’aria 
 
     “Anche l’aria ha numerosi benefici. Se non fosse per la sua abbondanza 
e vastità, le persone resterebbero soffocate dall’accumulo di fumo e vapore 
nell’atmosfera, e lo spazio non sarebbe sufficiente per contenere le nuvole 
e la nebbia né per far piovere. Ovviamente, i benefici e i vantaggi di questi 
fenomeni sono stati già menzionati in precedenza in modo adeguato”. 

72



I benefici del fuoco per gli esseri viventi 
 
     “Il fuoco comporta numerosi benefici, ma non è altrettanto vasto come 
il vento e l’acqua, poiché se si fosse esteso nell’aria come loro, avrebbe con-
sumato e bruciato il mondo. Giacché le persone ne hanno costantemente 
bisogno e molte delle necessità della loro vita dipendono da esso, [Dio] lo 
ha conservato nei materiali infiammabili, come il legno, affinché possa es-
sere utilizzato quando lo vogliono. Finché c’è bisogno della sua perma-
nenza, lo si conserva tramite combustibili e legna da ardere. 
     Pertanto, se fosse stato necessario mantenere sempre il fuoco per evitare 
che si estinguesse, l’esistenza delle persone sarebbe diventata difficile, e se 
fosse stato così abbondante come l’acqua e l’aria, il mondo si sarebbe bru-
ciato. Pertanto Dio Misericordioso ha disposto che gli esseri umani possano 
beneficiare facilmente dei vantaggi del fuoco, rimanendo al contempo pro-
tetti dai suoi danni”. 
 
 
L’uso del fuoco è esclusivamente riservato agli esseri umani  
 
     “Inoltre, l’ottenimento del fuoco è riservato esclusivamente agli esseri 
umani, i quali ne hanno un bisogno fondamentale nelle loro attività quoti-
diane, mentre gli animali, i quadrupedi e gli altri, non lo utilizzano e non 
ne beneficiano, poiché in realtà non ne hanno la necessità. E poiché Dio ha 
stabilito così, ha creato la mano e le dita per l’uomo per permettergli di 
produrre il fuoco e utilizzarlo, mentre agli altri animali non ha dato questa 
capacità, ma li ha invece dotati della pazienza per sopportare le difficoltà e 
le privazioni della natura, come il freddo e la difficoltà nel procurarsi il cibo, 
in modo che non soffrano delle stesse difficoltà che sorgerebbero per 
l’uomo se non riuscisse a ottenere il fuoco. E se volessi farti conoscere solo 
una piccola parte dei benefici del fuoco, uno dei più insignificanti è la luce 
che le persone accendono e utilizzano di notte per soddisfare le proprie ne-
cessità. Senza questa luce, durante la notte le persone sarebbero come i 
morti nelle loro tombe, incapaci di scrivere, cucire, tessere e svolgere altre 
attività necessarie. Immagina, inoltre, come sarebbe difficile per chi, du-
rante la notte, soffrisse di dolore o malattia e avesse un urgente bisogno di 
un unguento per le ferite o di una medicina per guarire. Altri benefici del 
fuoco sono la cottura del cibo, il riscaldamento del corpo, l’asciugatura de-
gli indumenti e molti altri vantaggi che non è possibile enumerare. I bene-
fici del fuoco sono così evidenti che non c’è bisogno di spiegazioni: sono 
più chiari del fuoco stesso”. 

73



I benefici delle nuvole, della pioggia e dell’aria limpida 
 
     “Mufaddal, rifletti sui benefici dell’aria limpida che a volte è così e a 
volte no, sappi che entrambe sono essenziali per il benessere dell’umanità, 
e se una di queste fosse costante, la vita umana sarebbe gravemente com-
promessa. Infatti, se piovesse sempre, i cereali e le verdure marcirebbero, il 
corpo degli animali diventerebbe debole e impotente, l’aria diventerebbe 
fredda e tra la gente si diffonderebbero molte malattie. Le vie di comunica-
zione sarebbero bloccate. D’altro canto, se l’aria fosse sempre serena e non 
piovesse mai, la terra diventerebbe secca, le piante brucerebbero, le sorgenti 
e i fiumi si esaurirebbero, arrecando gravi danni alla gente. La siccità pre-
varrebbe e molte malattie degli esseri umani deriverebbero da un’aria co-
stipata. Così, poiché si alternano, a volte l’una e a volte l’altra, l’aria rimane 
in uno stato di equilibrio e ogni condizione contrasta i danni dell’altra. In 
questo modo, nella natura tutte le cose sono regolate per il bene degli esseri 
umani e degli altri esseri viventi”. 
 
Quale beneficio c’è nella creazione di elementi opposti? 
 
     “Se qualcuno chiede: perché non è stato creato in modo che in nessuno 
vi fosse danno, onde non dover compensare con altro? La risposta è che è 
bene per l’uomo far fronte a certe difficoltà in questo mondo, affinché ab-
bandoni il peccato. Nello stesso modo in cui un corpo ammalato ha bisogno 
di cure amare e sgradevoli per risanarsi ed eliminare il disturbo diffusosi 
nel suo temperamento, anche l’anima, quando è colpita dal vizio e dalla 
disubbidienza, ha bisogno di provare sofferenze affinché possa cimentarsi 
nella cura e respingere la ribellione e la corruzione, dedicandosi invece ad 
opere a beneficio della sua vita terrena e ultraterrena. 
     Mufaddal, se un re decidesse di distribuire fra i suoi sudditi migliaia di 
monete d’oro e d’argento, il gesto verrebbe visto come un grande atto di 
generosità, e la sua fama si diffonderebbe in tutto il mondo. Questo gesto 
tuttavia non è paragonabile a una pioggia abbondante che fa prosperare la 
città e fa crescere i raccolti e tanto meno è paragonabile a tutto l’oro e l’ar-
gento della terra. Vedi quanto è preziosa la pioggia per gli uomini i quali 
sono tuttavia ignari del suo valore? Eppure per una richiesta di poco valore 
che tarda a essere soddisfatta, senza prestare attenzione alle grandi benedi-
zioni di Dio, s’infuriano e s’indignano, quando in realtà il loro bene risiede 
proprio in questo [nel non riceverla]. Se la loro richiesta fosse stata soddi-
sfatta avrebbero perso enormi vantaggi, e quel guadagno esiguo avrebbe 
causato loro grandi perdite in futuro”. 

74



La pioggia e le sue benedizioni 
 
     “Rifletti sulla discesa della pioggia sulla terra e la disposizione di Iddio 
Saggio e Sapiente, Che in virtù della Sua provvidenza la fa precipitare 
dall’alto! Ché se non fosse giunta dall’alto, ma per esempio dal lato, le mon-
tagne, le colline e in generale le alture non ne avrebbero beneficiato e le 
terre coltivabili sarebbero diminuite. Non vedi come le coltivazioni irrigate 
con acqua corrente rendono meno rispetto a quelle irrigate con acqua pio-
vana? Poiché la pioggia copre ogni montagna, pianura e deserto, l’agricol-
tura pluviale si sviluppa nelle pianure, ai piedi delle montagne, sulle alture 
e sulle colline, crescendo rigogliosa. In molte località, grazie a questo, le 
persone non sono più costrette a trasportare l’acqua da un luogo all’altro, e 
non scoppiano più conflitti legati ai canali d’irrigazione. Inoltre, non si ve-
rificano più abusi e ingiustizie, come quando la classe dominante cerca di 
appropriarsi dell’acqua e di privare i più deboli delle risorse. 
     Dio ha stabilito che la pioggia scenda dall’alto verso il basso, goccia per 
goccia, affinché penetri nel suolo e lo raggiunga in profondità per disse-
tarlo. Se la pioggia cadesse tutta in una volta, scorrerebbe sulla superficie e 
non penetrerebbe nella profondità della terra, e allo stesso modo danneg-
gerebbe i raccolti e gli alberi. Ora che scende gradualmente e progressiva-
mente, disseta il suolo e stimola i raccolti e rende fertili i terreni senza arre-
care loro danno. 
     Nella pioggia ci sono molti altri benefici, tra cui il fatto che ammorbidi-
sce la pelle, purifica l’aria, elimina le malattie e le pestilenze che si originano 
dai batteri presenti nell’aria, sciacqua via e distrugge i parassiti che si gene-
rano sulle foglie delle piante e nelle coltivazioni, una condizione definita 
“clorosi”, e così via; i benefici sono innumerevoli, ma elencarli allunghereb-
bero troppo il discorso. 
     Se qualcuno dovesse chiedere: perché in alcuni anni le precipitazioni 
sono talmente abbondanti da danneggiare le piante causando un irrigidi-
mento delle temperature, malattie, infezioni che recano danni all’uomo e ai 
suoi raccolti? Qual è la causa di tutto ciò? 
     La risposta è che è così, perché Dio l’Altissimo prende in considerazione 
anche il benessere religioso dei Suoi servi, come accade quando, a causa 
della ricchezza e del benessere materiale, gli uomini si macchiano di molti 
peccati. Per allontanarli da tutto ciò, li colpisce con simili calamità (così 
come recita il Corano: ‘Sicuramente vi metteremo alla prova con terrore, fame e 
diminuzione dei beni, delle persone e dei raccolti’30)”. 
 
 

75



Le montagne e i benefici della loro esistenza 
 
     “Mufaddal! Osserva come le montagne si sono innalzate dalla terra e 
dalle pietre impilate, e gli ignoranti sostengono che sono qualcosa di inutile 
ed eccessivo e non necessario per la creazione. Questa è un’affermazione 
sbagliata, poiché possiedono numerosi benefici tra cui: la neve si deposita 
sulle cime delle montagne, e una parte permane permettendo all’uomo di 
beneficiarne quando ne ha bisogno, durante tutto l’anno, mentre una 
grande parte si scioglie e da lì si generano grandi fiumi e sorgenti. Inoltre, 
su queste montagne, vi sorgono erbe mediche che non crescono e non si 
sviluppano nelle terre pianeggianti. Sulle montagne sono poste le grotte e 
le vallate, che sono luoghi di rifugio per diverse specie di predatori e ani-
mali selvatici. Ancora, su queste [montagne] vengono innalzate torri e roc-
caforti per proteggersi dai nemici. E le pietre vengono estratte e scolpite per 
costruire mulini e palazzi. Le montagne sono giacimenti minerari di pietre 
preziose e metalli. Ci sono molti altri vantaggi nelle montagne, che nessuno 
al di fuori di Dio l’Onnipotente, il loro Creatore, conosce”. 
 
 
Le miniere e i loro innumerevoli benefici per l’umanità 
 
     “Mufaddal! Rifletti sulle miniere e le varie pietre che ne vengono 
estratte, minerali come l’oro, l’argento, il rubino, lo zaffiro, lo smeraldo, 
fino al rame, al piombo, allo stagno, al ferro, ai lapislazzuli, al mercurio, al 
gesso, alla calce, al zarnikh31, alla pietra morta32 e a tutte le altre varietà e i 
giacimenti liquidi che ne derivano, come il petrolio, il bitume, le shilajit, lo 
zolfo e così via, che gli uomini utilizzano per soddisfare le loro necessità 
quotidiane. Possono tali risorse, tutte predisposte da Dio l’Altissimo sulla 
terra per l’uomo da estrarre e utilizzare nel momento del bisogno, rimanere 
occulte ai saggi e ai possessori di intelletto? 
Eppure, nonostante il desiderio delle persone, che derivava dalla loro 
brama di ottenere oro e argento, non riuscirono a scoprire una scienza che 
permettesse di ottenere facilmente questi due preziosi metalli. Se avessero 
ottenuto tale conoscenza, avrebbero prodotto oro e argento in grande quan-
tità, e così il loro valore e la loro posizione tra la gente sarebbero svaniti, 
non sarebbero più stati utili per il commercio, le transazioni fiscali, le tasse 
governative e la conservazione di capitale per le generazioni future. Tutta-
via, al posto di questa conoscenza, è stata data all’umanità la capacità di 
produrre cose simili, come la produzione di metalli simili al rame o all’ot-
tone, il vetro o il cristallo, che si ottiene dalla sabbia, e l’argento (finto) dal 

76



piombo, l’oro finto dall’argento, e altre industrie analoghe, che non recano 
danno alla gente. Vedi come Dio ha realizzato la volontà degli esseri umani 
nelle cose che non li danneggiano, ma nelle cose che sarebbero dannose per 
loro non raggiungono il loro obiettivo”. 
 
 
Le immense miniere di argento presenti nei laghi sotterranei 
 
     “E se qualcuno fosse in grado di scavare abbastanza a fondo le miniere 
da raggiungere i laghi sotterranei, troverebbe immense e ricche miniere di 
argento. Tuttavia, non tutti sono in grado di estrarlo o di utilizzarlo. Ora 
rifletti su questa saggezza divina: come Dio ha voluto mostrare ai Suoi servi 
la perfezione della Sua potenza e l’ampiezza dei Suoi tesori, affinché capi-
scano che, se Lo avesse voluto, avrebbe creato montagne d’argento per loro 
sulla Terra. Ma poiché non era nel loro interesse, poiché questo prezioso 
minerale sarebbe diventato privo di valore, e gli esseri umani non sareb-
bero stati in grado di trarne alcun beneficio, ha tolto loro l’abbondanza di 
esso. Proprio come accade a volte con una stoviglia, abito o oggetto raro o 
pregiato, che diventa costoso e ambito a causa della sua scarsità, ma non 
appena diventa abbondante tra la gente, perde il suo valore e il suo prezzo 
diminuisce. Pertanto, il valore dipende dalla sua rarità e scarsità.33 
 
 
Le piante e le meraviglie della loro creazione 
 
     “Mufaddal! Osserva le piante e i benefici che il Donatore della vita ha 
riposto in esse. Ha creato i frutti da mangiare, l’erba per il foraggio degli 
animali, la legna per accendere il fuoco, il legno per la falegnameria, e ha 
creato la corteccia, le foglie, le radici, il fusto e la resina34 degli alberi per 
diversi altri vantaggi. 
     Se i frutti che mangiamo non crescessero sui rami, quindi sull’albero, ma 
per terra, molte attività dell’uomo sarebbero compromesse, perché, anche 
se avessimo potuto beneficiare della frutta, saremmo rimasti privi dei be-
nefici del legno, della legna da ardere, del foraggio e della paglia e così via, 
e questi sono benefici immensi, tralasciando il piacere che l’uomo trae 
dall’ammirare il verde delle piante, gli alberi rigogliosi, i fiori colorati e i 
vari boccioli, cui nessun altro piacere è paragonabile. 
     Rifletti sull’abbondanza e la benedizione che Dio ha posto nelle coltiva-
zioni, dove da un unico seme germogliano più o meno cento semi, se in-
vece, per ogni seme piantato, ne fosse nato uno e uno solo, non ne sarebbe 

77



derivato alcun vantaggio, visto che ci sarebbe stato bisogno di sia produrre 
semi per l’anno a venire sia allo stesso tempo sfamare i coltivatori fino 
all’anno successivo.  
     Non vedi che un sovrano, il quale vuol far prosperare una città, deve 
innanzitutto fornire ai suoi cittadini semi da piantare nei campi, nonché 
provviste necessarie fino alla loro raccolta? Vedi quindi come ogni cosa cui 
gli studiosi sono arrivati, prima di essere acquisita dalla loro ragione e dalla 
loro comprensione, il Saggio e il Pianificatore l’ha già messa in pratica.  
     Pertanto, ha benedetto l’agricoltura con tale abbondanza che fornisce 
cibo e nutrimento agli agricoltori, e allo stesso tempo produce anche semi 
per la semina dell’anno successivo.  
     Lo stesso vale per i vari alberi, in particolare la palma da dattero: ammira 
il modo in cui si moltiplica! Infatti intorno alla palma crescono moltissimi 
polloni che se tolti e piantati altrove, sono comunque fruttiferi. Mentre se 
fosse stato solo l’albero principale ad essere produttivo e non ci fossero stati 
i polloni, non ci sarebbe stata abbondanza, e gli uomini non avrebbero po-
tuto usufruirne nei vari modi, per esempio, non avrebbero potuto benefi-
ciarne piantandone una parte altrove, oppure se una malattia avesse colpito 
l’albero principale, non ci sarebbe stato un altro esemplare per preservarne 
la specie. 
     Rifletti su come semi quali le lenticchie, i fagioli, le fave e così via ger-
mogliano in contenitori simili a sacchetti e baccelli, per proteggerli dai pa-
rassiti, fino a quando diventano forti e robusti, allo stesso modo in cui Dio 
custodisce il feto nel sacco amniotico35 nel grembo materno per proteggerlo 
dalle minacce. 
     E riguardo al grano e simili, Dio li ha collocati in un involucro duro e su 
ogni seme, partendo dall’interno, ha creato delle spighe affinché gli uccelli 
non possano rubarli, evitando così di danneggiare il raccolto. 
     Se qualcuno dicesse che ogni tanto gli uccelli rubano i semi, risponde-
remmo che sì, Dio, il Saggio e l’Onnisciente, ha concesso loro in questa mi-
sura, poiché anche l’uccello è una delle Sue creature e ha bisogno di sosten-
tamento, e Dio ha provveduto affinché di ciò che cresce dalla terra una 
parte fosse per loro. Tuttavia queste spighe e semi sono stati disposti in 
modo che gli uccelli non riescano a danneggiare eccessivamente i raccolti, 
arrecando troppi danni. Poiché se gli uccelli si guadagnassero i semi senza 
ostacoli, danneggerebbero completamente il raccolto, distruggendolo. Gli 
uccelli a loro volta sarebbero morti mangiando troppo, mentre gli agricol-
tori sarebbero rimasti a mani vuote. Perciò Dio ha posto queste difese per 
proteggerli in parte, e gli uccelli possano mangiarne un po’ dopo che sono 
maturati, mentre la maggior parte rimane per gli uomini, poiché loro ne 

78



sono più meritevoli avendo faticato e lavorato duramente per far sbocciare 
il seme e anche perché il loro bisogno è maggiore di quello degli uccelli”. 
 
 
La saggezza divina nella creazione degli alberi 
 
     “Rifletti sulla filosofia della creazione degli alberi e le diverse specie di 
piante, giacché anch’esse, come gli animali, hanno bisogno di nutrimento, 
ma le piante a differenza di questi ultimi non hanno una bocca né possono 
muoversi per procurarsi il cibo, perciò Dio ha posto le loro radici (che cor-
risponderebbero alla loro bocca) nel suolo, affinché ottenessero nutrimento 
e questo raggiungesse i rami, le foglie e i frutti. Quindi la terra è come una 
nutrice per loro, e le radici sono come la bocca degli infanti che succhiano 
il latte dal seno materno. 
     Non vedi come i pali delle tende vengono legati saldamente con corde 
da ogni lato affinché rimangano eretti, non si inclinino e non cadano? Allo 
stesso modo, gli alberi e le altre piante hanno radici profonde nel terreno 
da ogni lato che li trattengono dalla caduta o dall’inclinazione. Se non fosse 
per questo, come si sarebbero innalzati gli alberi alti e di grande portata 
come la palma, i cipressi e i platani? Come si sarebbero mantenuti saldi 
dopo un forte vento? 
    Quindi ammira la saggezza di Dio e come ha provveduto a questa dispo-
sizione nella Sua creazione, prima che l’adoperassero gli esseri umani nelle 
loro costruzioni. Infatti bisogna dire che la costruzione di tende e strutture 
simili viene ripresa dalla creazione degli alberi e affini, poiché la creazione 
precede l’opera umana”. 
 
 
I misteri della creazione delle foglie  
 
     “Mufaddal! Rifletti sulla creazione delle foglie, sulla superficie delle 
quali si estendono vene da ogni parte come negli esseri umani; alcune sono 
più spesse e più grandi sia in lunghezza che in larghezza e altre più sottili, 
intrecciate tra quelle più grandi e collegate tra loro. Se crearle fosse stato 
compito degli esseri umani, neanche in un anno sarebbero riusciti a creare 
una foglia, e avrebbero necessitato di strumenti, infiniti movimenti e nu-
merose discussioni e consultazioni. Osserva come, durante un breve tempo 
della stagione primaverile, la potenza di Dio Onnipotente crea tale abbon-
danza di piante, alberi, erbe, basilico, fiori, boccioli, belle foglie, per cui i 

79



deserti, i monti e le pianure ne sono pieni, [creati] senza bisogno di alcuna 
azione o parola, bensì basta la volontà e tutta la potenza divina si realizza.  
Il mistero dietro a queste vene fini e precise risiede nel fatto che trasportano 
acqua e nutrimento alla pianta, allo stesso modo in cui le vene portano il 
nutrimento a tutte le parti del corpo. E le vene più spesse nascondono un’al-
tra accortezza, ovvero quella di garantire supporto strutturale alla foglia 
affinché non si strappi e non appassisca; infatti, ogni volta che un artigiano 
vuole costruire un abito o qualcosa di simile a una foglia, inserisce in esso, 
sia sull’asse verticale che orizzontale, stecche o oggetti robusti, affinché ne 
mantengano la struttura e ne impediscano lo sfasciamento. Quindi sappi 
che nonostante l’uomo non verrà mai a conoscenza dell’essenza e della ve-
rità insite nella disposizione e nella saggezza della natura, le Sue opere sono 
in un certo senso testimonianza di quest’ultima”.  
 
 
I misteri dei noccioli e dei semi  
 
     “Rifletti sui noccioli e sui semi della frutta, la filosofia della loro esistenza 
è che fungono da sostituti dell’albero, cosicché se un danno colpisce un al-
bero se ne possa piantare e ne cresce un altro. Proprio come gli oggetti pre-
ziosi che si conservano in due posti diversi, così se una copia viene danneg-
giata ne rimane pur sempre un’altra intatta. Un’altra saggezza risiede in-
vece nella loro robustezza e solidità volte a sostenere il frutto e la sua deli-
cata consistenza, se così non fosse il frutto si sfalderebbe o marcirebbe. Inol-
tre, alcuni semi sono commestibili, da altri si ricava olio, che viene impie-
gato in varie situazioni”. 
 
 
Altre meraviglie sugli alberi 
 
     “Ora che sei venuto a conoscenza dell’utilità dei semi e della frutta, ri-
fletti su ciò che nasce dal seme, per esempio dell’uva o del dattero, ovvero 
il frutto stesso, vedi come è dolce e saporito? Se avesse avuto lo stesso sa-
pore del frutto del cipresso o del platano, l’uomo avrebbe provato lo stesso 
piacere che prova per la frutta? Quindi osserva come Iddio il Sapiente e 
Saggio ha posto questi piacevoli sapori nella frutta affinché gli uomini pos-
sano beneficiarne. Rifletti anche sul fatto che gli alberi muoiono una volta 
l’anno, conservando, tuttavia, il calore essenziale all’interno del proprio le-
gno per rinascere nella stagione primaverile e produrre per voi una varietà 
di frutti. Ogni frutto nella sua stagione di raccolta, proprio come nelle feste 

80



e nei banchetti, dove ogni momento ti portano dolci e cibi prelibati e deli-
cati. E quando osservi attentamente, vedi che gli alberi, con una varietà in-
finita di fiori e frutti che portano, sembrano offrire loro stessi con le mani 
tese, dicendo: ‘Prego, prendi quello che vuoi’. 
     O uomo! Se sei razionale e cosciente, perché non riconosci l’Ospite che ti 
ha accolto? E se sei attento, perché non vedi tutte queste meraviglie e non 
le comprendi, e non ringrazi il tuo Benefattore? Tutti questi cibi, creazioni, 
fiori, boccioli, frutti colorati e cibi abbondanti che ha provveduto per te nei 
giardini, nei parchi, sulle montagne, nelle valli e nei deserti, eppure tu ne-
ghi la Sua benevolenza? Non obbedisci ai Suoi comandi? E invece di rin-
graziare, compi sacrilegi e, nonostante tutte queste benedizioni, ti ribelli?”. 
 
 
Il melagrana e la sua meravigliosa creazione 
 
     “Rifletti un attimo anche sulla creazione del melagrana, e di come le 
tracce della potenza divina siano evidenti in essa! All’interno sono situati 
cumuli di albedo posti intorno agli arilli, e attaccati l’uno all’altro, in una 
maniera tale che l’uomo potrebbe pensare che siano stati disposti a mano, 
e gli arilli sono stati divisi in parti e ogni parte è avvolta da una sottile mem-
brana, una membrana intrecciata così delicatamente da stupire la mente e 
infine tutta la parte interna è collocata all’interno di una buccia resistente. 
Osserva la disposizione benevola che è stata adoperata in questa creazione 
delicata! Se all’interno del melagrana ci fossero solo i chicchi, non ci sareb-
bero state vie per portare nutrimento verso di loro, perciò gli albedi sono 
stati posti tra i chicchi e fissati alla loro base, affinché in questo modo i nu-
trienti raggiungano tutti i chicchi. E quella membrana che li avvolge serve 
a proteggere i chicchi ed è stata creata talmente delicata da non danneggiare 
gli arilli, infine quella buccia resistente li avvolge tutti per proteggere quei 
chicchi freschi e delicati dalle minacce del freddo, del caldo e da altri danni. 
Ciò che abbiamo detto è solo una piccola parte delle molteplici saggezze 
contenute nella creazione del melagrana, e ce n’è molto di più per coloro 
che desiderano riflettere su di essa e parlarne, sebbene ciò che abbiamo 
esposto sia sufficiente a indicare il Creatore di tale meraviglia”. 
 
 
Uno sguardo di riflessione sugli altri frutti 
 
     “Mufaddal! Osserva i frutti come la zucca, il melone, l’anguria, il cetriolo 
e così via, vedi come il Creatore Saggio ha stabilito che i frutti di grandi 

81



dimensioni si generino da piante che si estendono per terra? Se fossero stati 
come gli altri cereali o alberi, e le piante rimanessero fisse, come avrebbero 
retto il peso di frutti così pesanti? Infatti prima di maturare (il ramo o il 
tronco) si sarebbe spezzato. Quindi osserva come i rami della zucca o del 
melone si estendono sul suolo mentre i frutti maturano intorno; come una 
gatta distesa con i suoi cuccioli che la circondano, succhiando il suo latte. 
Fai attenzione a quando questi frutti maturano, ossia durante la stagione 
del caldo e dell’alta temperatura estiva, proprio quando le persone li desi-
derano di più. Se invece maturassero in inverno, le persone esiterebbero a 
mangiarli, perché sarebbero dannosi per il corpo. Non vedi come il tipo di 
cetriolo che cresce d’inverno viene evitato dalla gente, se non dai golosi 
(avidi di mangiare qualsiasi cosa) che non evitano di consumare i cibi per 
loro dannosi e non si curano delle conseguenze che potrebbero avere sulla 
loro salute?”. 
 
 
La palma da dattero e la somiglianza agli esseri umani 
 
     “Mufaddal, rifletti sulla palma da dattero, una pianta dioica che neces-
sita dell’impollinazione da parte della pianta maschile, perciò così come 
Dio ha creato una compagna per l’uomo, ha creato una compagna anche 
per la pianta affinché produca frutti. 
     Rifletti sulla creazione di questa pianta e di come le sue fibre siano in-
trecciate, simili a delle stoffe tessute a mano, affinché siano resistenti e non 
si spezzino per il peso dei suoi grappoli o contro il vento forte, così da poter 
essere utilizzate nella costruzione di tetti e ponti. 
     Inoltre se osservi altri tipi di legno, vedrai che anch’essi sembrano essere 
intrecciati, con le loro fibre disposte in lungo e in largo come fibre di tes-
suto, e nonostante la delicatezza sono molto resistenti tant’è che se ne pos-
sono ricavare attrezzi, porte e finestre. Se fossero stati resistenti e pesanti 
come la pietra, non sarebbe stato possibile impiegarli nella costruzione di 
edifici, porte, sedie, casse e così via. 
     Un grande vantaggio nella creazione del legno e delle tavole è la pro-
prietà di galleggiare sull’acqua, con esse costruiscono le navi all’interno 
delle quali, simili a delle montagne, inseriscono carichi pesanti, che ven-
gono trasportati facilmente da una città all’altra via mare. Se non fosse stato 
così, il trasporto di moltissime merci, senza l’utilizzo di un’imbarcazione, 
sarebbe risultato impossibile o molto difficile, e avrebbe anche complicato 
la vita agli esseri umani”. 
 

82



Le saggezze delle erbe mediche 
 
     “Rifletti ancora sulla creazione delle erbe mediche, Dio il Saggio e il Sa-
piente ha creato ognuna di queste con una funzione specifica e una pro-
prietà particolare, per esempio, ha creato la ‘fumaria’ con la funzione di 
trattare le articolazioni e penetrare in esse per eliminare le sostanze di 
scarto; un altro esempio è la ‘cuscuta del timo’36 che assorbe le sostanze 
dannose, o il ‘sagapeno’37 che allevia i gonfiori e così via, ognuna impiegata 
in ambiti diversi della medicina.  
     Chi ha conferito tali proprietà e capacità a queste erbe, se non Colui il 
Quale le ha create per il bene delle Proprie creature? E chi ha reso noto agli 
uomini i benefici che risiedono in esse, se non Colui il Quale ha attribuito 
questi benefici ad esse? E chi avrebbe potuto insegnare agli uomini i grandi 
benefici di cui queste erbe sono dotate? E anche se supponessimo che l’es-
sere umano, con il suo intelletto e la propria esperienza sarebbe venuto a 
conoscenza di queste proprietà, cosa dire degli animali? Come hanno fatto 
a capire come curarsi, visto che alcuni predatori curano le proprie ferite con 
le erbe mediche, e guariscono, oppure gli uccelli che quando sono affetti da 
problemi digestivi, fanno un clistere38 con acqua di mare, che li libera dal 
dolore e dal malore e altre pratiche simili, ebbene, sarebbe possibile senza 
l’ispirazione del Creatore Unico? 
     Forse da questo discorso trarrai insegnamento e capirai il beneficio di 
quella pianta che cresce in abbondanza nelle valli e nei prati desolati, dove 
nessun uomo ha mai messo piede, potresti pensare che crescono in eccesso 
e non siano utili, ma non è così, poiché questa stessa pianta è cibo per gli 
animali selvatici, il seme è nutrimento per gli uccelli e il suo legno e rami 
sono utili come legna da ardere per gli esseri umani nelle città. 
     [Le piante] hanno anche altre proprietà, tra cui quella di curare malattie 
del corpo umano. Alcune sono utili per conciare la pelle e altre vengono 
impiegate per tingere i tessuti, e presentano altri numerosi benefici (di cui 
gli uomini non sono al corrente). 
     Non hai visto come la più modesta delle piante, come lo scirpo39, na-
sconde una moltitudine di benefici?  Ad esempio, da esso si ricava la carta, 
di cui ricchi e poveri, tutti hanno bisogno, e [con esso] si intrecciano le 
stuoie che vengono utilizzate da tutte le classi sociali, e si costruiscono cu-
stodie che servono per proteggere oggetti in vetro e altri, per quando de-
vono essere inseriti nelle scatole e nelle casse (imballati e confezionati), af-
finché non si rompano. Bisogna trarre insegnamento dal fatto che in ogni 
oggetto, piccolo o grande, ci sono tantissimi benefici, anche se alcuni ap-
paiono agli occhi dell’essere umano di maggior beneficio e altri di minore”. 

83



Gli effetti benefici degli escrementi animali per le piante  
 
     “Non c’è nulla di più vile e spregevole delle feci umane e degli escre-
menti degli animali: sono considerati sia inferiori che impuri. Tuttavia, la 
loro utilità nella crescita delle colture agricole, nella semina di ortaggi, 
frutta e piante è tale che nulla può eguagliarli. Alcuni ortaggi, infatti, non 
crescono né si sviluppano se non con l’uso di escrementi, che la gente co-
mune considera spregevoli e impuri, evitando di avvicinarsi ad essi.  
     Sappi quindi che il valore e l’utilità di ogni cosa non si misurano dal suo 
prezzo. Esistono due mercati: uno per il commercio e il guadagno, l’altro 
per la scienza e la conoscenza. Può darsi che qualcosa appaia di poco valore 
nel mercato delle merci, ma possieda un enorme valore nel mercato della 
conoscenza. Se i ricercatori della chimica fossero consapevoli del valore de-
gli escrementi, sicuramente li avrebbero acquistati e venduti a prezzi altis-
simi”».  
     Mufaddal racconta: «Quando il discorso del maestro giunse a questo 
punto, fu mezzogiorno e il mio signore si alzò per pregare, dicendo: “Se 
Dio vuole, domani mattina vieni da me”. Tornai a casa con una gioia infi-
nita, lodando il mio Signore per ciò che il mio maestro mi aveva insegnato 
delle ricchezze della scienza e della conoscenza, e passai la notte con spe-
ranza e felicità, aspettando il promettente incontro del mattino». 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

84



Quarto incontro 
 

I disastri naturali 
 
 
 
 
 
     Mufaddal narra: «Quando giunse il mattino del quarto giorno, corsi 
verso il mio signore e, ricevuto il suo permesso, entrai e mi sedetti con ri-
spetto davanti al mio signore, Imam (pace su di lui) di rango elevato. Al-
lora, il mio signore cominciò a parlare e disse: “La lode, la santificazione, la 
venerazione e la glorificazione del Nome che è più antico di tutti gli altri 
nomi e la Luce che supera tutte le altre luci provengono da noi, rivolte a 
Colui che è Iddio l’Altissimo, immensamente sapiente, Possessore di mae-
stà e onore, Creatore degli esseri umani e Distruttore dei mondi e dei tempi. 
Egli è il detentore della conoscenza dell’occulto e dei segreti nascosti che 
sono celati agli altri, il Cui nome è segreto tra i Suoi amici e la Cui sapienza 
è custodita e velata agli altri. Che la pace e le benedizioni senza fine siano 
sul Messaggero della Rivelazione, colui che ha portato a termine la mis-
sione, colui che ha ricevuto l’incarico di annunciare la mercede e di mettere 
in guardia dalla punizione divina, il faro luminoso che guida verso la retta 
via, colui che, per grazia di Dio, invita al ritorno verso di Lui, affinché 
chiunque si smarrisca, dopo il compimento della prova, vada incontro alla 
rovina, mentre chi segue la fede e la guida, grazie alla prova e alla logica, 
raggiunga i gradi più alti della gnosi. E pace sulle Genti della Casa senza 
eguali di quel Nobile, saluti, puri e santificati, benedizioni, pace, misericor-
dia e abbondanti benedizioni divine fino alla fine dei tempi, fino al tempo 
che è eterno, siano su di loro, poiché sicuramente sono degni di ogni saluto 
e onore.  
     Mufaddal! Ti ho esposto le prove dell’esistenza, della conoscenza e della 
saggezza del Creatore dell’universo, e ti ho presentato testimonianze sulla 
provvidenza e predestinazione di quel Sovrano potente nella creazione 
dell’essere umano, degli animali, degli alberi, delle piante e degli altri es-
seri, in modo tale che ogni persona razionale possa trarne riflessione”.  
 
 
 
 
 

85



I disastri e le calamità che si abbattono sul mondo 
 
     “Ora desidero parlarti delle calamità e dei disastri che accadono in al-
cuni periodi, i quali sono usati da un gruppo di ignoranti come strumento 
per negare la creazione, il suo Creatore e la Sua provvidenza e predestina-
zione. [Voglio spiegarti] le loro parole negatrici, quelle che affermano che 
eventi come difficoltà, disagi, dolori e morti nel mondo sarebbero contrari 
alla saggezza divina, e [parlarti] degli atei che non credono nell’esistenza 
di un Creatore e dei seguaci di Mani, che credono in due divinità, e di ciò 
che sostengono i filosofi naturalisti secondo cui gli oggetti si manifestano e 
scompaiono in modo casuale, per natura, senza alcun pianificatore o crea-
tore. Ora, di queste questioni parlerò con te affinché le loro parole ti diven-
tino chiare. Un gruppo di ignoranti e atei (che Dio li distrugga mentono 
così tanto40) utilizzano calamità e disgrazie che si verificano in alcuni pe-
riodi, come l'insorgenza di malattie contagiose tipo il vaiolo e la peste, l’it-
terizia41 e altre malattie, e gli eventi naturali, come la grandine e l’invasione 
delle locuste che distruggono i raccolti e i frutti, e altre simili calamità, come 
strumenti per negare l’esistenza di Dio Onnipotente. In risposta a loro, di-
ciamo che se nel mondo non vi fosse un Creatore e Pianificatore, si verifi-
cherebbero disordini, corruzione, calamità e catastrofi ben più gravi: il cielo 
crollerebbe sulla terra42, oppure l’acqua sommergerebbe la terra, o il sole 
smetterebbe di sorgere e non nascerebbe mai più. I fiumi e le sorgenti si 
seccherebbero, al punto che non scorrerebbe nemmeno una goccia d’acqua, 
e qualora non soffiasse mai un vento l’aria diventerebbe stagnante, decom-
ponendo tutte le cose, oppure l’acqua del mare invaderebbe la terra, som-
mergendola completamente.  
     E ancora, riguardo a ciò che dicono, chiedendosi perché queste calamità, 
come la peste, le locuste e simili, non diventino permanenti, distruggendo 
tutto ciò che esiste, ma si verifichino solo occasionalmente e vengano presto 
rimosse, [rispondiamo:] non vedete che la maggior parte del tempo il 
mondo è preservato da tali grandi catastrofi, che distruggono gli abitanti 
della terra, e solo di tanto in tanto essi sono colpiti da piccoli disastri, affin-
ché temano e siano educati? E dopo un breve periodo, la calamità svanisce, 
per diventare un monito, e la fine di essa è una benedizione e una miseri-
cordia per loro.  
     Tuttavia, gli atei, e in particolare i seguaci di Mani, negano le difficoltà e 
le sofferenze che colpiscono gli esseri umani, affermando: se ci fosse un 
Creatore misericordioso e compassionevole per questo mondo, perché do-
vrebbero verificarsi eventi spiacevoli? L’autore di queste parole sembra cre-
dere che la vita e il piacere dell’uomo in questo mondo debbano essere privi 

86



di ogni difficoltà e amarezza, senza che alcun tormento o sofferenza vi si 
mescoli. Eppure, se così fosse, si verificherebbe una tale quantità di male, 
ribellione e corruzione sulla terra, che porterebbe alla rovina tanto della re-
ligione quanto del mondo, mettendo in pericolo sia la vita terrena che 
quella ultraterrena. Come puoi osservare, le persone che sono cresciute nel 
lusso e nelle comodità, che sono cresciute nell’abbondanza e nella sicu-
rezza, giungono a un grado tale di ribellione e ingratitudine, da sembrare 
quasi dimenticare di essere umane, o servi e sotto l’educazione di un Si-
gnore che li predispone con la Sua provvidenza e la Sua predestinazione, e 
[dimenticare] che possano essere colpiti dalla sofferenza e dalle calamità. 
Né mostrano pietà per i deboli o per i poveri, né offrono aiuto a chi è in 
difficoltà, non provano compassione nemmeno per chi è afflitto dalla mise-
ria. E se si trovano ad affrontare una difficoltà o calamità, o un grande di-
sastro, solo allora si aprono alla riflessione e molti di loro, che erano diven-
tati ignoranti e negligenti, acquisiscono consapevolezza e comprendono, 
provando disgusto per i peccati e le azioni immorali da loro compiute. E 
così si pentono.  
     Coloro che disapprovano queste sofferenze nel mondo sono come bam-
bini che, irritati, si oppongono alle medicine amare e sgradevoli, lamentan-
dosi del divieto di cibi deliziosi che però danneggiano la loro salute. Essi si 
distaccano dall’acquisizione del sapere, dall’apprendimento delle buone 
maniere e delle arti e delle scienze, preferendo trascorrere il loro tempo in 
giochi, svaghi e futilità, desiderando mangiare e bere ciò che più deside-
rano, senza comprendere che vivere una vita in dissolutezza è un danno 
per la vita terrena e ultraterrena. E quanto male procurano al corpo i cibi 
deliziosi! E non si rendono conto che il perseguire e apprendere le buone 
maniere porta a un destino positivo, e che bere medicine amare comporta 
molti benefici. Molte sofferenze portano a sollievi, e molte amarezze pro-
ducono dolcezze.  
     Se qualcuno chiedesse: perché Dio non ha creato gli esseri umani infalli-
bili, incapaci di peccare e di commettere errori, in modo da non aver biso-
gno di subire questi dolori e sofferenze come punizione? La risposta è che 
se fosse stato così, nessuno avrebbe meritato ricompense, lode o apprezza-
mento per le sue buone azioni”.  
 
 
Perché Dio non concede i doni dell’aldilà senza che uno se li sia meritati?  
 
     “E se qualcuno chiedesse: quale sarebbe il danno se Dio concedesse alle 
persone, pur non meritando ricompense, i benefici e i piaceri del paradiso? 

87



E quale necessità ci sarebbe di lodarle e apprezzarle per le loro buone 
azioni?  
     Risponderemmo: se si dicesse a qualcuno, sano, di corpo e di mente, che 
può adagiarsi nel massimo del benessere e della comodità senza alcuno 
sforzo o merito, e che tutto ciò che gli occorre sarà messo a sua disposizione 
senza fatica, accetterebbe qualcosa del genere e davvero sarebbe soddi-
sfatto di una vita simile? O preferirebbe acquisire i doni e la vita grazie a 
un po’ di impegno e sforzo, piuttosto che ottenere abbondanza senza meri-
tarla? I doni dell’aldilà per coloro che vi dimorano sono simili, perché la 
loro perfezione risiede nel fatto che coloro che li hanno ottenuti si sono im-
pegnati per raggiungerli, e li hanno meritati grazie al loro impegno. Allora 
il dono diventa doppio per lui, quando si rende conto che gli è stata con-
cessa la capacità di sforzarsi, che gli sono stati mostrati i sentieri per otte-
nere i gradi dell’aldilà, e che per queste azioni sono previste numerose ri-
compense. È in quel momento che il suo piacere e la sua gioia nell’aldilà si 
raddoppiano.  
     Se qualcuno obiettasse: non vedete che talvolta gli esseri umani otten-
gono benefici senza alcuno sforzo o merito, e si rallegrano per questo? Per-
ché, dunque, non dovrebbe accadere la stessa cosa nell’aldilà, con la ricom-
pensa e il paradiso che vengono concessi senza merito, così che le persone 
possano essere felici?  
     Rispondiamo che se venisse aperta questa porta alle persone (in cui po-
trebbero ottenere ricompense nonostante i loro peccati e senza temere il ca-
stigo di Dio), queste sarebbero spietate e commetterebbero peccati e atti im-
morali con tale intensità che la terra sarebbe invasa dalla corruzione, e uc-
cisioni e versamenti di sangue dilagherebbero. In tal caso, la giustizia e la 
saggezza di Dio sarebbero vuote e senza senso, sarebbero messe in discus-
sione, se ne farebbero beffe, e tutto sarebbe posto fuori dal suo giusto or-
dine. La falsità di tale pensiero è evidente e chiara”.  
 
 
Perché le calamità colpiscono sia i buoni che i malvagi?  
 
     “E talvolta gli atei si attaccano alla sorte che colpisce sia i probi che i 
peccatori, o al fatto che i malvagi riescono a evitare le difficoltà mentre i 
probi ne sono afflitti, essi dicono: è una disposizione saggia quella in cui i 
probi e i malvagi sono trattati allo stesso modo nelle calamità, o che la con-
dizione del peccatore sia migliore di quella del probo? 

88



     Rispondiamo che, sebbene queste calamità colpiscano sia i probi che i 
malvagi, Dio Onnipotente ha preso in considerazione l’interesse di en-
trambi i gruppi. I probi, infatti, attraverso la calamità vengono richiamati 
alla consapevolezza dei doni che Dio ha loro concesso durante il periodo di 
benessere, e dunque la loro gratitudine e pazienza aumentano. Per quanto 
riguarda i malvagi, queste calamità riducono la loro ribellione, li distolgono 
dai peccati e dalle azioni disoneste. E se superano la calamità, entrambi i 
gruppi ne traggono beneficio: i probi, infatti, continuano a sviluppare la 
loro virtù e ciò che è nel loro interesse, aumentando la loro capacità di di-
scernimento, mentre i malvagi, vedendo la misericordia e la grazia del loro 
Signore, e la bontà di Dio che ricevono senza meritarla, sono incoraggiati 
alla bontà e al perdono verso coloro che li hanno offesi. 
     Forse qualcuno dirà che questo ragionamento è valido per quanto ri-
guarda la perdita di beni materiali, ma cosa dire delle calamità che colpi-
scono il corpo e la vita umana, che causano la loro morte, come gli incendi, 
l’annegamento durante le inondazioni, i terremoti e simili? Rispondiamo 
che anche in questi casi la saggezza divina ha previsto l’interesse di en-
trambi i gruppi: i probi, infatti, attraverso la morte e l’uscita da questo 
mondo si liberano dai fardelli delle difficoltà terrene e trovano sollievo. Per 
i peccatori, queste prove servono come espiazione per alcuni dei loro pec-
cati e li dissuadono dall’aggravare ulteriormente i loro peccati. In sintesi, il 
Creatore, Saggio e Onnisciente, dispensa ogni evento secondo l’interesse, 
per il bene e l’utilità dei Suoi servi, e ciò che apparentemente appare come 
male, in realtà, porta beneficio, proprio come quando il vento fa cadere un 
grande albero e un abile artigiano lo utilizza per trarne profitto nella co-
struzione di porte, finestre e simili, trasformando il danno in un vantaggio. 
Allo stesso modo, Dio Saggio e Pianificatore trasforma tutte le difficoltà e 
calamità che colpiscono i beni e i corpi delle persone in benefici e vantaggi.  
Se qualcuno chiedesse: cosa sarebbe successo se questi danni non fossero 
mai accaduti ai beni, ai corpi e alle vite umane? Risponderemmo che, se tali 
eventi non si fossero verificati, le persone si sarebbero lasciate trasportare 
dalla salute, dal benessere e dalla prosperità, cadendo facilmente nel pec-
cato e nella trasgressione. I peccatori sarebbero andati oltre i limiti nel com-
mettere malefatte, mentre i probi sarebbero divenuti negligenti nell’adora-
zione, nell’obbedienza e nelle buone azioni. Giacché la maggior parte delle 
persone, quando gode di pace, benessere e benedizioni, tende ad acquisire 
uno dei due stati, questi eventi accadono per farla spaventare, riflettere e 
ostacolarla nel compiere peccato e far sì che invece persegua ciò che favo-
risce la sua crescita e rettitudine. Senza queste calamità, le persone sareb-
bero travolte dalla ribellione e dal peccato, proprio come si ribellarono le 

89



nazioni del passato e furono distrutte da inondazioni e altri castighi, per 
purificare la terra dalla loro corruzione”. 
 
 
I benefici della morte e la brevità della vita   
 
     “Tra le questioni che gli atei negano vi è la morte e la finitudine della 
vita. Essi credono che sarebbe meglio se le persone non morissero mai, se 
rimanessero per sempre in questo mondo e non fossero mai colpite da ca-
lamità. 
     Ma se si considera a fondo questa questione, si vedrà quanto sia errata. 
Infatti, se tutte le persone che nascono dovessero restare in vita e non mo-
rire mai, la terra diventerebbe sovrappopolata. Le risorse si ridurrebbero. 
Già così che gli esseri umani muoiono e lasciano questo mondo, si contano 
conflitti tra loro per il possesso della terra, della casa e dei terreni, così che 
si scatenano guerre e si versa sangue! Se tutti nascessero e non morissero, 
quale sarebbe la loro condizione? In tal caso, l’avidità, la crudeltà, la du-
rezza di cuore e la malvagità prevarrebbero su di loro.  
     Inoltre, se non temessero la morte e sperassero nella vita eterna, non sa-
rebbero mai soddisfatti di nulla in questo mondo, e la loro avarizia li por-
terebbe a non donare nulla a nessuno, mentre per ogni piccolo torto subito 
non lo dimenticherebbero mai, né troverebbero pace. È solo grazie alla con-
sapevolezza della morte che le difficoltà diventano sopportabili e che la 
gente non si stanca della vita e delle sue difficoltà. Come si vede, infatti, 
molte persone che vivono a lungo si stancano della vita e desiderano la 
morte per liberarsi dalle sofferenze e dalle difficoltà del mondo. 
     Se qualcuno ribatte che questa sofferenza per la vita è dovuta ai dolori e 
alle difficoltà di questo mondo, e che, se queste difficoltà venissero rimosse, 
non desidererebbero più la morte, rispondiamo che, come già detto, se fosse 
così, il male e la ribellione dominerebbero su di loro e danneggerebbero sia 
la propria vita terrena e ultraterrena, che quella degli altri. E se dicono che 
sarebbe necessario impedire la procreazione affinché, senza la morte, non 
ci fosse una pressione sulle risorse e sullo spazio vitale, rispondiamo che, 
in tal caso, la maggior parte delle persone sarebbe privata della benedizione 
della vita e dei benefici terreni e ultraterreni di Dio. Solo un piccolo numero 
di esseri umani che avesse avuto il privilegio di esistere e di nascere 
avrebbe goduto di questi doni, mentre invece i doni di Dio devono essere 
per tutti e ogni essere ne gode in base alle proprie capacità e potenzialità. 
     Se rispondono che, in tal caso, tutte le persone che sarebbero dovute na-
scere fino alla fine del mondo sarebbero dovute venire alla luce all’inizio e 

90



rimanere in vita fino al Giorno del Giudizio, replichiamo che sarebbero 
sorti gli stessi problemi legati alla scarsità di spazio vitale e risorse. Inoltre, 
senza la procreazione, mancherebbero quelle relazioni di affetto tra esseri 
umani, il sostegno reciproco durante le difficoltà, il piacere dell’educazione 
dei figli, la gioia della loro presenza e il rispetto dei diritti dei genitori e dei 
parenti, nonché le ricompense da ciò derivanti. Quindi, quanto abbiamo 
detto dimostra che tutte le ipotesi che attraversano la mente umana, al di 
fuori di ciò che il Pianificatore Onnisciente ha stabilito, sono false, irrile-
vanti e illogiche”. 
 
 
Perché gli oppressori vivono nell’agio e i probi nelle difficoltà? 
 
     “Ora, qualcuno potrebbe farsi beffe della disposizione di Dio da un altro 
punto di vista e chiedersi: com’è possibile che questo universo sia gover-
nato da un piano divino, quando vediamo che nel mondo prevalgono op-
pressione e corruzione? I forti opprimono i deboli, rubano loro le ricchezze, 
e i poveri vengono calpestati dai potenti, i probi sono poveri e sofferenti, 
mentre i malvagi vivono nel benessere, e chi commette crimini e peccati 
non subisce punizioni immediate. Se nel mondo ci fosse un Pianificatore, i 
probi dovrebbero essere ricompensati con abbondanza, mentre i malvagi 
dovrebbero essere privati e i forti non dovrebbero poter opprimere i deboli; 
e sarebbe giusto che chiunque commetta un peccato ne subisca immediata-
mente la punizione, affinché si distolga dal peccato e tale punizione serva 
da monito per gli altri.  
     La risposta a questa visione è che, se fosse così, la superiorità dell’uomo 
sugli altri animali, il quale compie le sue azioni per libera scelta e volontà e 
con l’intenzione di soddisfare Dio e credendo nelle ricompense dell’aldilà, 
verrebbe meno. Gli esseri umani diventerebbero come animali che necessi-
tano di essere costantemente incitati dalla paura di essere frustati e dal de-
siderio di ottenere cibo immediato, e nessuno agirebbe in base alla certezza 
della ricompensa e della punizione nell’aldilà. In tal modo, l’uomo perde-
rebbe la sua umanità e scenderebbe al livello degli animali, con l’azione 
guidata dal guadagno e dalle perdite effimere e mondane, e ignorando 
completamente la mercede eterna. I probi non agirebbero più per devo-
zione, ma solo per ottenere un sostentamento e una vita più prosperi in 
questo mondo, e nessuno si allontanerebbe da ingiustizie, vizi e peccati se 
non per timore delle punizioni immediate. Questo renderebbe tutte le 
azioni degli esseri umani legate solo alle conseguenze fugaci di questo 

91



mondo, senza meritarsi la ricompensa e le benedizioni eterne dell’aldilà per 
la loro certezza della vita ultraterrena. 
     Inoltre, povertà, ricchezza e difficoltà non sempre seguono un ordine che 
possiamo prevedere, a volte si realizzano secondo la volontà divina. Per 
esempio, vediamo che molti probi vivono nella prosperità, con molti beni, 
per evitare che la gente pensi che i miscredenti siano sempre benedetti e 
che i probi siano destinati a soffrire di continuo, il che potrebbe indurre le 
persone a preferire il peccato alla rettitudine. Ad esempio, molti peccatori, 
giunti al culmine della loro malvagità e il cui peccato ha avuto gravi conse-
guenze per loro e per gli altri, ricevono punizioni pesanti in questa vita, 
come quando Dio sommerse Faraone e i suoi seguaci nel mare, distrusse 
Nabucodonosor43 e fece uccidere Bilbeis.44 Se la punizione di alcuni mal-
vagi e la ricompensa di alcuni probi sono ritardate o rinviate all’aldilà per 
dei motivi, ciò non annulla la predisposizione divina, poiché a volte anche 
i sovrani rimandano la punizione dei ribelli o la ricompensa dei sudditi ub-
bidienti per dei motivi, senza che ciò sia considerato un errore nella loro 
amministrazione. Al contrario, gli studiosi vedono tale comportamento 
come un atto di saggia pianificazione. 
     In secondo luogo, se le prove evidenti e i segni certi indicano che gli es-
seri creati provengono da un Creatore saggio e potente, allora dobbiamo 
attribuire ciò che vediamo alla Sua buona disposizione, poiché nessun crea-
tore lascerebbe mai la propria creazione senza uno scopo, se non per uno 
di questi tre motivi: primo, che sia incapace; secondo, che sia ignorante ri-
guardo al modo di amministrare; e terzo, che la malvagità e la crudeltà del 
creatore impediscano di portare benefici ai suoi servi. Questi tre motivi 
sono inconcepibili per il Creatore dell’universo, poiché un Dio che ha creato 
un ordine così grande, ampio e perfetto non può essere incapace. Un simile 
sistema, che si manifesta in ogni parte del creato con tale ordine, disposi-
zione e beneficio, non può provenire da un ignorante, e pertanto non si può 
attribuire ignoranza a un tale Creatore. Un Dio così perfetto e maestoso, 
così pieno di benevolenza, misericordia e generosità, non può essere asso-
ciato alla malvagità.  
     È quindi evidente che il Creatore governa questa creazione con una di-
sposizione perfetta, anche se la nostra mente non può comprendere ap-
pieno i motivi di molte delle Sue azioni. Invero, molte delle decisioni dei 
sovrani e la saggezza delle loro azioni rimangono sconosciute alla gente 
comune, perché non conosce i segreti celati che ne giustificano le ragioni; 
tuttavia, una volta compreso il motivo, diventa evidente che si trattava di 
un atto molto saggio. Da alcuni degli atti dei sovrani si può ragionare delle 
azioni del Sovrano reale. Ad esempio, se si somministra una medicina più 

92



volte e si osserva gli effetti del suo temperamento caldo o freddo, si può 
concludere, senza dubbio alcuno, se il farmaco è caldo o freddo. Perché al-
lora questi ignoranti, pur osservando tutte le prove sulla saggezza delle 
cose, che la mente umana è incapace di enumerare se non in piccola parte, 
non si pronunciano con altrettanta certezza sulla corretta gestione e sull’esi-
stenza del loro Pianificatore? 
     Anche se, per ipotesi, la saggezza di metà di ciò che accade nel mondo 
rimanesse nascosto, sarebbe lontano da raziocinio ed educazione ritenere 
tutto ciò privo di senso o casuale e negare l’esistenza di un Creatore e di un 
Suo Pianificatore. Infatti la saggezza e la giustizia che si manifestano nell’al-
tra metà sono sufficienti per riconoscere e ammettere l’esistenza di un Dio 
Onnipotente e la Sua buona disposizione. Questo pensiero impedisce all’es-
sere umano di affrettarsi nel giudicare e nel trarre conclusioni affrettate su 
suddette questioni importanti. Per non parlare di quando si esplora e si ri-
flette su tutte le creature dell’universo: allora si arriva a comprendere che 
ogni aspetto dell’esistenza è guidato dalla saggezza e dalla giustizia della 
sorprendente disposizione del Sovrano della creazione, e oltre alla corret-
tezza e saggezza dell’universo nient’altro giunge alla mente”. 
 
 
Il nome dell’universo in greco 
 
     “Mufaddal! Sappi che il nome di questo mondo in greco è kósmos, che 
significa ‘ornamento’. I filosofi e i fautori della saggezza lo hanno chiamato 
così perché il mondo è caratterizzato da una disposizione armoniosa e sta-
bile. Tuttavia, non si sono accontentati di chiamarlo semplicemente ‘ordi-
nato’ o ‘predisposto’, ma hanno deciso di attribuirgli anche il nome di ‘or-
namento’, al fine di evidenziare che il mondo, oltre a essere governato da 
un ordine e una determinazione, possiede anche il massimo della bellezza, 
del valore, dell’ornamento e della grazia. 
     Mufaddal! Mi stupisco di un gruppo di persone che, pur non commet-
tendo errori in campo medico, nonostante veda i numerosi sbagli dei me-
dici, giudica il fine del mondo come privo di senso e di disposizione, quan-
tunque non trovi nessun elemento di esso inutile o senza scopo. E ancora 
più sorprendente è che alcuni che si proclamano saggi, quando non rie-
scono a comprendere la saggezza e correttezza di alcuni fenomeni del 
mondo, criticano il Creatore, giudicando [il mondo] sbagliato. Individui 
ignobili e privi di valore come Mani, i quali, vantandosi di conoscere i se-

93



greti dell’universo, ma essendo rimaste loro celate alcune prove della sag-
gezza delle cose, attribuiscono errori alla creazione e ignoranza al Creatore. 
‘Glorificato sia il Paziente e Generoso!’”. 
 
 
Perché Dio non può essere percepito dai sensi?  
 
     “E quei sospesi nel giudizio, che vogliono percepire con i sensi qualcosa 
la cui essenza non può essere afferrata dall’intelletto, affermando che non 
riconosceranno l’esistenza di Dio finché non Lo percepiranno con i sensi, 
ebbene, costoro destano ancora più stupore. E quando viene loro detto che 
Dio non può essere percepito dall’intelletto, rispondono chiedendo come 
sia possibile che qualcosa non possa essere percepito dall’intelletto.  
     Rispondiamo che Dio è al di sopra del livello di percezione dell’intel-
letto, proprio come l’occhio possiede una certa capacità di percezione, ma 
non può percepire ciò che va oltre la sua capacità e in certe condizioni non 
può vedere. Ad esempio, se vedessi una pietra lanciata in aria, capiresti che 
è stata lanciata da qualcuno, ma questa conoscenza non avviene attraverso 
la vista, ma grazie all’intelletto, il quale giudica che la pietra non può solle-
varsi da sola. Non vedi come in questo caso l’occhio sia incapace, mentre 
l’intelletto emette un giudizio? L’intelletto ha anche dei limiti nella cono-
scenza del Creatore, che non può superare, come l’occhio che sa che esiste 
un luogo che non può vedere né percepire con nessuno dei sensi, e non ne 
conosce la realtà. Anche l’intelletto comprende che esiste un Creatore che 
l’ha creato, ma non può comprendere pienamente la Sua essenza e le Sue 
qualità. 
     Se qualcuno chiede come mai Dio abbia imposto al Suo servo debole di 
conoscerLo con il proprio intelletto debole, pur essendo esso insufficiente 
a comprendere completamente Dio, risponderemo che Dio non ha imposto 
una conoscenza di Se stesso a questo livello ai Suoi servi. Piuttosto, li ha 
incaricati in base alla loro capacità, ossia di conoscere la Sua esistenza e di 
obbedire ai Suoi ordini e divieti, senza obbligarli a comprendere la Sua es-
senza profonda e le Sue qualità. 
     Ad esempio, nessun sovrano chiede ai suoi sudditi di sapere se lui sia 
alto o basso, bianco o nero, ma li obbliga a riconoscere la sua sovranità e a 
obbedire ai suoi ordini. Pertanto, se un uomo si presenta alla porta del so-
vrano dicendo: ‘Mostrami te stesso affinché io possa conoscerti, altrimenti 
non ti obbedirò’, viene deriso e considerato meritevole di punizione. Allo 
stesso modo, se qualcuno dicesse: ‘Non obbedirò al mio Creatore finché 

94



non conoscerò la Sua essenza’, certamente, a causa di questa impudenza, si 
esporrebbe all’ira e al disprezzo di Dio il Grande.  
     Se poi chiedessero: ‘Come possiamo descriverlo con attributi come il 
Magnificente, il Saggio, il Generoso, il Nobile?’. Risponderemmo che questi 
sono tutti attributi di riconoscimento, non attributi di conoscenza completa. 
Sebbene riconosciamo che Egli è Saggio, non conosciamo l’essenza della 
Sua saggezza, ma la possiamo concepire in qualche modo. Lo stesso vale 
per attributi come il Potente, il Generoso e gli altri attributi della perfezione 
divina che dimostriamo, ma di cui non ne comprendiamo l’essenza. Pro-
prio come vediamo per esempio il cielo e riconosciamo la sua esistenza, ma 
non comprendiamo la sua verità e la sua essenza, vediamo il mare ma non 
ne conosciamo la profondità e la fine, con la differenza che la questione 
della conoscenza di Dio è superiore a questi esempi, e gli esempi sono ina-
deguati a proporre paragoni, ma l’intelletto ci guida verso la Sua cono-
scenza”. 
 
 
Perché le opinioni delle persone divergono in merito all’essenza e alle qualità di 
Dio?  
 
     “Se chiedono perché le opinioni delle persone divergono in merito all’es-
senza e alle qualità di Dio, risponderemo che ciò è dovuto al fatto che l’im-
maginazione e la mente sono limitate nel percepire l’essenza della Sua bel-
lezza e magnificenza, poiché trascende le loro capacità. Desiderano cono-
scere l’essenza di Lui e cercano di abbracciare la Sua essenza e le Sue pro-
prietà, quando in realtà sono perfino incapaci di percepire molte delle cose 
particolari, che non sono nemmeno paragonabili a Dio e che sono rimaste 
loro celate. Per questo motivo, si sono smarrite e divise e ciascuna ha pro-
nunciato parole di ignoranza.  
     Tra le cose che l’intelletto è incapace di comprendere vi è il sole, che ve-
diamo splendere sul mondo, ma la cui vera natura nessuno conosce. E pro-
prio per questa ragione, i saggi hanno espresso pareri discordanti sulla sua 
essenza! Alcuni hanno detto che è un corpo celeste cavo, pieno di fuoco, 
con un’apertura da cui emana calore e luce; altri hanno affermato che asso-
miglia a una nuvola, altri ancora hanno sostenuto che somiglia a uno spec-
chio, che riceve il calore dal cosmo e riflette la luce e il calore nel mondo. 
Alcuni hanno dichiarato che il sole è composto da numerosi elementi di 
fuoco, riuniti insieme in tal guisa, mentre altri hanno detto che è un quinto 
elemento, al di fuori dei quattro classici: acqua, aria, terra e fuoco.  

95



     E vi sono anche divergenze sulla sua forma: alcuni lo descrivono come 
un vasto disco, altri come una sfera rotonda. Vi sono altresì divergenze 
sulla sua dimensione: alcuni pensano che sia grande quanto la terra, altri 
affermano che è più piccolo, e altri ancora che è più grande di un’isola im-
mensa. Gli studiosi di geometria, infine, sostengono che sia 170 volte più 
grande della terra. Pertanto, la diversità delle opinioni sul sole è una prova 
evidente che la sua vera essenza resta loro sconosciuta e parlano in base a 
supposizioni e congetture.45 
     Quando l’intelletto dei saggi e degli scienziati, che possono percepire 
con gli occhi il sole e sentire il suo calore, è incapace di cogliere la sua vera 
essenza, come possono allora sperare di comprendere la realtà di Dio, che 
non è percepibile dai sensi e alla quale l’intelletto e l’immaginazione umane 
non possono accedere?”.  
     Quindi quel nobile aggiunse: “Se qualcuno chiede: perché Dio si è na-
scosto alle Sue Creature? Possiamo rispondere che la Sua occultazione non 
significa che Egli si nasconda per Suo volere, come fanno i re o altri che si 
celano ai sudditi dietro porte, tende o muri. La Sua occultazione, piuttosto, 
indica che la Sua essenza è così sottile e sublime che l’intelletto umano non 
può afferrarla, proprio come l’anima razionale, che è una delle Sue creature, 
la quale pur avendo la capacità di pensare, non riesce a comprendere se 
stessa. Se qualcuno chiedesse: perché è così sottile ed elevato da essere al di 
là della portata delle menti? Risponderemmo che un Essere che è il Creatore 
di tutte le cose deve necessariamente essere superiore a tutto ciò che ha 
creato e differente da esso in ogni Sua qualità.  
     Se chiedessero: cosa significa che Egli è sottile e sublime? Risponde-
remmo che la domanda riguardo alla conoscenza delle cose può essere for-
mulata in quattro modi. Primo, si può chiedere se qualcosa esista o no. Se-
condo, si può chiedere quale sia la vera natura e realtà della sua essenza. 
Terzo, si può chiedere come è fatto e quali sono i suoi attributi. Il quarto 
tipo di domanda riguarda la causa e lo scopo della sua esistenza. Tuttavia, 
nessuna di queste domande può essere applicata al Creatore, tranne quella 
relativa alla Sua esistenza.  
     Infatti, comprendere la Sua vera essenza o l’essenza delle Sue caratteri-
stiche è impossibile, e chiedere conoscenza in tal senso sarebbe illogico, poi-
ché la vera essenza del Creatore è la causa di tutte le cose, ma Egli stesso 
non ha causa. L’idea di uno scopo è concepibile solo laddove esista un ef-
fetto che abbia una causa, e la conoscenza umana dell’esistenza di Dio non 
implica conoscere la Sua vera natura o delle Sue modalità, infatti è suffi-
ciente elaborare un concetto per confermare l’esistenza di qualcosa. Così 

96



come per le cose sottili e immateriali, pur sapendo che esistono, non ne co-
nosciamo la vera natura. 
     Se qualcuno obiettasse che parliamo di una mancanza di conoscenza ri-
guardo a Dio come se Egli fosse completamente sconosciuto, rispondiamo 
che, sì, in termini di conoscenza diretta della Sua essenza è così, e non pos-
siamo afferrare la Sua essenza e quella delle Sue qualità. Tuttavia, per altri 
versi, Egli è più vicino a noi di qualsiasi altra cosa, e i Suoi segni sono più 
evidenti e chiari in noi di ogni altra cosa. La Sua esistenza, inoltre, è più 
manifesta e certa di ogni altra realtà. Quindi, da un lato, Egli è così evidente 
che a nessuno può sfuggire, mentre dall’altro, è così misterioso che nessuno 
può giungere alla comprensione completa della Sua essenza. Lo stesso di-
casi dell’intelletto umano: è manifesto per mezzo di prove, ma celato nella 
sua essenza”. 
 
 
L’opinione dei naturalisti 
 
     “In relazione ai naturalisti, coloro i quali sostengono che la natura stessa 
sia l’autore della creazione, essi affermano che la natura non compie mai 
azioni inutili e si sforza di portare ogni cosa al massimo della sua perfe-
zione.  
     Si può ribattere chiedendo: chi ha conferito tale saggezza alla natura? 
Chi ha dato alla natura una conoscenza precisa e una comprensione com-
pleta delle verità e delle perfezioni degli oggetti, tale che ciascuna cosa non 
supera i propri limiti, mentre l’intelletto degli scienziati, dopo lunghe ri-
flessioni e numerosi esperimenti, non riesce ad arrivare a comprenderne la 
verità? Se la natura possiede una tale consapevolezza e intelligenza che va 
oltre la comprensione di tutti gli esseri umani, in effetti, essi stanno impli-
citamente ammettendo ciò che prima avevano negato: un Creatore saggio 
e onnisciente, anche se errano nel nome, poiché chiamano Dio natura. 
     Se, tuttavia, continuano a considerare la natura priva di intelligenza e 
volontà, come la consideriamo anche noi, allora attribuire tali azioni sagge 
alla natura priva di intelligenza è un errore palese, infatti ogni particella 
dell’universo, attraverso il linguaggio del suo essere, grida che ha un Crea-
tore saggio, eterno e onnisciente.  
     Alcuni dei saggi antichi, inoltre, hanno negato l’esistenza di una volontà 
e di una gestione consapevole nel mondo, credendo che l’universo sia nato 
per caso e senza un gestore che l’abbia creato saggiamente e lo guidi. Tra le 
prove di cui si sono avvalsi per sostenere questa tesi vi è l’esempio di 
quando alcune donne danno alla luce figli con delle malformazioni, come 

97



un membro mancante o in eccesso46, e situazioni simili, e considerano ciò 
come una prova dell’assenza di un Pianificatore saggio.  
     Il saggio Aristotele ha respinto questa posizione, sostenendo che le mal-
formazioni che si verificano nell’utero non contraddicono un ordine saggio 
né la gestione di un pianificatore del mondo, perché la ragione ci dice che, 
poiché la maggior parte degli eventi accade secondo leggi e saggezza, deve 
esserci necessariamente un Pianificatore saggio.  
Mufaddal, vedi che la maggior parte degli esseri viventi nasce secondo un 
modello comune: ad esempio, l’essere umano nasce sempre con due mani, 
due piedi e cinque dita. Ciò che talvolta accade in modo anomalo, contro la 
consuetudine, è dovuto a una causa che si è verificata nel grembo materno 
o a un cambiamento nella sostanza da cui il feto si è formato, proprio come 
un artigiano, il quale, anche se è un paragone limitato, quando vuole creare 
un prodotto, può trovarsi con un difetto negli strumenti e, di conseguenza, 
produrre l’oggetto in un modo diverso, senza che ciò metta in discussione 
la sua abilità e saggezza. 
     Se si sostiene che Dio avrebbe potuto rimuovere questa causa dal 
grembo materno e rimuovere la sostanza in modo che l’essere umano na-
scesse perfetto e armonioso, la risposta è che Egli non ha agito in questo 
modo affinché le persone capiscano che le cose non nascono solo per pura 
natura (in modo automatico), che non possono sempre seguire lo stesso 
schema e vi è la possibilità che prendano altra forma. Al contrario, c’è una 
misura, una disposizione e una volontà da parte del Creatore saggio che a 
volte agisce in un modo e altre volte in un altro, e in questo modo si prova 
che tutte le creature sono bisognose della creazione del loro Creatore e della 
Sua potenza per raggiungere la perfezione. ‘Benedetto sia Dio, il miglior 
creatore’”. 
 
 
Conclusione della spiegazione dell’Imam (pace su di lui) e un miracolo da parte sua 
 
     “Mufaddal! Prendi e custodisci ciò che ti ho affidato, e loda le benedi-
zioni di Dio e ringrazia il tuo Signore, e obbedisci ai Suoi amici, perché ti 
ho esposto le prove della creazione, gli argomenti e le testimonianze della 
giusta disposizione del Signore. Questo è solo un piccolo frammento di ciò 
che è molto più grande, un dettaglio del tutto. Pertanto, rifletti bene su di 
esso e trai insegnamento”.  
     Risposi: “Mio maestro, non sono in grado di memorizzare queste cose se 
non con il tuo aiuto”. Il Nobile pose la Sua mano sul mio petto e disse: “Con 
la volontà di Dio, le ricorderai e non dimenticherai, se Dio vuole”.  

98



     All’improvviso, persi conoscenza e svenni, quando mi ripresi, disse: 
“Mufaddal, come stai?”. Risposi: “Con l'aiuto e il sostegno del mio maestro, 
vedo che non ho più bisogno di scrivere ciò che volevo, perché tutto mi è 
così chiaro come se lo leggessi dal palmo della mia mano, e ringrazio il mio 
maestro come merita”. 
     Poi mi disse: “Mufaddal, purifica il tuo cuore e prepara la tua mente, il 
tuo intelletto e la tua tranquillità, perché presto ti insegnerò una parte della 
conoscenza del regno dei cieli e della terra, e tutto ciò che Dio ha creato in 
essi, dalle meraviglie delle creature ai vari tipi di angeli, ai loro ranghi, alle 
loro posizioni e stazioni, fino al Sidrat al-Muntaha e agli altri esseri terrestri, 
jinn ed esseri umani, fino al settimo strato della terra, e ciò che è stato creato 
sotto la terra, affinché tu sappia che quello che hai appena imparato è solo 
una piccola parte di tutto questo. Ora, se vuoi, puoi andare, poiché sei uno 
dei nostri compagni e sei sotto la protezione e la cura di Dio. Hai un posto 
di grande valore presso di noi e i cuori dei credenti ti cercano, come un 
assetato che cerca acqua. Non chiedere ora riguardo a ciò che ti ho pro-
messo, ti dirò io quando”». 
     Mufaddal racconta che si allontanò dal suo maestro con una grazia e una 
benedizione con cui nessuno era mai tornato. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

99



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

100



Note 
 
 
 
 
 

 
1 Corano 9:30. 
2 Un pittore che visse ai tempi di Ardashir I, e secondo altre fonti ai tempi di Bahram 
I, dopo la missione profetica di Gesù, sostenne di essere un profeta, egli combinò la 
fede cristiana a quella zoroastriana, e con la compilazione di libri illustrò i suoi prin-
cipi del credo, invitando il popolo a questa religione inventata. Egli sosteneva che 
le anime pure discendono dal cielo per unirsi ai corpi oscuri, quindi bisogna distac-
carsi dalle donne e non unirsi a loro cosicché questa via venga chiusa e le anime 
pure rimangano in cielo. L’imperatore sasanide gli disse: “Con questi tuoi discorsi, 
il mondo andrà in rovina. Secondo te è preferibile la prosperità o la rovina?”. Mani 
replicò: “Nella rovina del corpo, scorre la prosperità dell’anima”. L’imperatore 
disse: “Se ti uccidessero, nella tua morte ci sarebbe prosperità o rovina?”. Replicò: 
“Rovina del corpo e prosperità dell’anima”. L’imperatore ribatté: “Allora faremo 
come dici tu”, quindi ordinò di ucciderlo e appesero il suo corpo all’entrata di 
Shapur. Si dice che fosse persino più talentuoso degli artisti romani e cinesi. (Tratto 
dal dizionario Dehkhoda [N.d.C.]) 
3 Corano 14:7. 
4 L’‘Allamah Majlesi disse: “Mani maledetto nacque ai tempi di Shapur figlio di 
Ardashir, egli fondò una religione in cui zoroastrismo e ateismo sono combinati al 
cristianesimo, ma in realtà non è né l’uno né l’altro. Credeva nella profezia di Gesù 
ma non in quella di Mosè. Era un propugnatore dell’idea che il mondo fosse com-
posto da due principi primitivi, la luce e l’oscurità, e ogni bene provenisse dalla 
luce, mentre attribuiva ogni male all’oscurità e sosteneva che i predatori, gli insetti 
fastidiosi, i serpenti e gli scorpioni erano stati creati dal male, e poiché non era a 
conoscenza della saggezza della loro creazione, riteneva che la loro creazione fosse  
futile e insensata, che non fossero dotati di alcun beneficio e che un creatore saggio 
non li avrebbe creati. L’invalidità di queste parole sarà presto resa evidente nel di-
scorso mirabile dell’Imam Sadiq (pace su di lui)”. 
5 L’‘Allamah Majlesi afferma: “Questa argomentazione cui si fa riferimento nell’ul-
tima parte del discorso dell’Imam (pace su di lui) è l’argomentazione più solida per 
dimostrare l’unicità di Dio. Nel momento in cui si dimostra che ci sono legami e 
unione tra gli elementi della creazione e la loro dipendenza l’uno dall’altro, per ar-
gomentazione si stabilisce che questi elementi o devono essere uno la causa dell’al-
tro oppure entrambi devono essere effetti di una terza causa. Ma poiché tutti gli 
elementi dell’universo sono contingenti e hanno bisogno di una causa, devono tutti 
risalire a un’unica causa iniziale. Inoltre, la ragione ci suggerisce, per intuizione, che 
la causa di un sistema personale deve essere unica, e se in una casa ci fossero due 

101



 
capi, la casa sarebbe nel caos, ciò vale a maggior ragione per questo grande uni-
verso. Oltre a ciò, il grande universo [macrocosmo] è simile al piccolo universo [mi-
crocosmo] dell’uomo, e tutto ciò che esiste nel grande universo ha un corrispon-
dente nel piccolo universo. E così come la ragione sana, senza riflessione né pen-
siero, decreta che nel corpo umano non ci possono essere due anime che lo gover-
nano, allo stesso modo decreta che in questo grande universo non ci possono essere 
due enti che lo gestiscono”.   
6 L’‘Allamah Majlesi spiega: “Forse l’Imam (pace su di lui) intendeva che le azioni 
dei loro avi hanno portato a questa condizione nei loro figli, ma, per essere esempio 
per la gente, in cambio Iddio concederà loro altro. Inoltre, dopo il dono della crea-
zione, Dio non è obbligato a concedere la bellezza in senso estetico, e la mancanza 
di essa non implica alcuna ingiustizia divina. È anche possibile che l’Imam (pace su 
di lui) voglia dire che Dio, con la Sua perfetta conoscenza, sapendo che da loro non 
sarebbero scaturiti atti indegni, li abbia creati così”. 
7 L’‘Allamah Majlesi afferma: “Questo discorso può essere spiegato in due modi, il 
primo è che se le cose non fossero collegate alle loro cause e un tale ordine senza 
pianificazione potesse essere realizzato, allora sarebbe possibile che la pianifica-
zione causasse la disorganizzazione e un maggiore disordine. E questo è contrario 
a ciò che suggeriscono gli intelletti, che basano le proprie azioni sulla pianificazione 
e la considerano la causa dell’ordine delle proprie azioni. Il secondo modo è che la 
ragione decreta che secondo il principio di non-contraddizione gli effetti di due fe-
nomeni opposti devono essere contrari l’uno all’altro, così come l’acqua e il fuoco, 
e poiché nelle loro qualità sono opposti l’uno all’altro, i loro effetti sono contrari. 
Pertanto, se l’assenza di pianificazione causa ordine, la pianificazione, che è il con-
trario di essa, dovrebbe causare disordine”. 
8 Corano 28:68. 
9 Nella medicina tradizionale, i saggi e i medici prendevano in considerazione quat-
tro temperamenti nel corpo: il sangue corrisponde al temperamento sanguigno, la 
bile gialla è un liquido giallognolo prossimo al verde, amaro, prodotto dal fegato, 
situato nella cistifellea. La flemma è un liquido biancastro, dolce. La bile nera, in-
vece, corrisponde a un altro degli umori del fegato che dicono nasca da una preva-
lenza di calore nella saliva, e nel caso di un’alterazione di uno di questi umori si 
ottiene la prevalenza di uno stato, che ad esempio, nel caso della bile nera, causa la 
pazzia. Nonostante la medicina moderna non presti molto attenzione a ciò – questo 
è dovuto alla sua debolezza – molti medici moderni sono arrivati recentemente alla 
conclusione che la causa di molte malattie è proprio la predominanza di uno di 
questi umori sul corpo, provocata da diverse cause, per esempio il cibo, e gli Imam 
(pace su di loro) tenevano conto di tutti questi aspetti [N.d.C.]. 
10 Ossia la piva è stata creata sul modello dell’orecchio, e non l’orecchio sul modello 
della piva [N.d.C.]! 
11 Il sapiente Majlesi afferma: “Poiché l’Imam (pace su di lui) ha accennato alla dot-
trina dei medici, non è inappropriato menzionare brevemente le opinioni dei medici 
e le parole dei filosofi. Ѐ noto tra i filosofi e i medici che l’uomo possiede: delle fa-
coltà che condivide con le piante e gli animali, delle facoltà che non condivide con 
gli animali e delle facoltà proprie a lui. Prima di tutto ci sono le facoltà ‘nutritiva’, 

102



 
‘accrescitiva’ e ‘generativa’. La facoltà ‘nutritiva’ è quella che trasforma il cibo in 
una sostanza simile all’organo che necessita di cibo, e la necessità di questa facoltà 
è dovuta al fatto che il corpo è formato da costituenti umidi e un calore innato è 
essenziale per rafforzare gli umori ed eliminare gli eccessi, anche se a causa di ciò 
alcune umidità essenziali del corpo si perdono. Anche l’aria esterna, i movimenti 
fisici e psicologici determinano l’eliminazione. Se parte del cibo non sostituisce ciò 
che il corpo ha consumato, il corpo si secca e si decompone. Pertanto, il Saggio On-
nisciente ha posto nel corpo la forza nutritiva come sostituto di ciò che viene con-
sumato. Il bambino che viene creato in un piccolo utero e non può svolgere azioni 
che un uomo adulto potrebbe, deve prima crescere, perciò il Signore Altissimo ha 
posto anche la facoltà ‘accrescitiva’ che fa assorbire il cibo dagli organi essenziali 
attraverso il seme, come nelle ossa, nei nervi, nei legamenti e simili, così che cresca 
in altezza, larghezza, e profondità, fino a quando arrivi a una dimensione adeguata 
a ciascuno. Questa facoltà si manifesta fino ai trent’anni, dopo i venti non si mani-
festa più di tanto, e passati i trent’anni s’interrompe, dopodiché si ingrassa ma non 
si cresce. Giacché la morte per l’uomo è inevitabile, se non ci fosse la procreazione 
e non ci fossero le nascite, la specie presto perirebbe. Quindi la facoltà ‘generativa’ 
è stata riposta nel corpo, che dalla sostanza nutritiva estrae una parte da cui si forma 
il seme, che diventa la materia di un’altra persona. La forza nutritiva ha quattro 
servitori: l’assorbimento, la ritenzione, la digestione, e l’espulsione. La facoltà at-
trattiva è per assorbire il cibo e portare il cibo verso gli organi, la ritenzione è per 
trattenere il cibo fino a che venga digerito e diventi simile all’organo che lo neces-
sita. Le fasi della digestione sono quattro: la prima avviene nello stomaco, dove il 
cibo si trasforma in una sostanza lattiginosa, chiamata chilo. La prima fase di questa 
digestione ha luogo nella bocca, durante la masticazione. La seconda fase avviene 
nel fegato, poiché il chilo, una volta completata la sua digestione nello stomaco, 
diventa puro e sottile e, attraverso una serie di vene che collegano lo stomaco al 
fegato, chiamate mesentere, entra nel fegato, diffondendosi in tutta la sua esten-
sione. Qui, attraverso una rete di piccole vene che percorrono l'intero fegato, av-
viene la seconda fase della digestione, in cui si trasforma nei quattro umori e acqui-
sisce il nome di chimo. Questa fase della digestione inizia nel mesentere. La terza 
digestione avviene nei vasi del corpo, e inizia quando gli umori entrano nel grande 
vaso situato nella parte superiore del fegato, da lì entrano negli altri vasi che si dif-
fondono in tutto il corpo. La quarta digestione avviene negli organi e inizia nel mo-
mento in cui gli umori vengono secreti dalle aperture dei vasi negli organi. Quanto 
alla facoltà espulsiva, serve per espellere gli scarti in eccesso, come l’urina e le feci, 
derivanti dal cibo. Le facoltà generative sono due: la prima è quella che trasforma il 
residuo della quarta digestione, dal sangue in semi nei testicoli, la seconda è quella 
che predispone ogni parte del seme a diventare uno degli organi principali affinché 
alcuni diventino ossa, altri nervi e altri ancora legamenti. Le facoltà specifiche degli 
animali e che non si trovano nelle piante sono di due tipi: motrici e percettive. Le 
facoltà motrici si dividono in motrici causali e agenti. La facoltà causale è quella che 
quando nel pensiero si immagina un’azione che si desidera compiere o un’azione 
che si desidera evitare, induce la facoltà agente a muovere gli organi, quindi, se la 

103



 
causa del movimento è per raggiungere qualcosa il cui raggiungimento è deside-
rato, viene chiamata facoltà ‘concupiscibile’, e se invece è per evitare qualcosa da 
cui l’uomo vuole allontanarsi e non gradisce, viene chiamata facoltà ‘irascibile’. La 
facoltà motrice agente è quella che mette in movimento i muscoli e gli strumenti per 
lo stimolo. Le facoltà percettive sono invece dieci: cinque esteriori e cinque interiori. 
Le cinque facoltà esteriori sono: la prima facoltà è quella ‘visiva’, questa facoltà è 
portata dallo spirito situato nel ‘punto d’incontro delle due luci’, il luogo dove i due 
nervi cavi che provengono da sinistra e da destra, partendo dalla parte anteriore del 
cervello, s’incontrano. Questi tratti s’incontrano in un punto dove le cavità di en-
trambi si uniscono. Dopo l’incontro, si separano: il tratto proveniente da destra 
verso la pupilla destra e il tratto proveniente da sinistra verso la pupilla sinistra. 
Attraverso questa facoltà, l’anima percepisce in modo diretto tutti i colori e le luci, 
così come tutti gli oggetti colorati e illuminati in modo indiretto. Gli studiosi sono 
in disaccordo sul fatto che ciò che è percepito sia, di per sé, esattamente l’oggetto 
visibile o un’immagine impressa di esso nella parte trasparente dell’occhio che, per 
mezzo di essa, tramite il ‘punto di incontro delle due luci’, viene trasmessa al senso 
comune. In una famosa scuola di pensiero, quella ‘naturalistica’, due sono i gruppi 
sostenitori della prima opinione: un gruppo sostiene che un raggio di luce esce 
dall’occhio in forma conica, con il suo vertice al centro dell’occhio e la base sulla 
superficie dell’oggetto visibile, e il riflesso di questo raggio sull’oggetto è la causa 
della manifestazione e dell’apparizione dell’oggetto nell’anima razionale. Questa è 
la dottrina dei matematici. Un altro gruppo non sostiene la fuoriuscita di questo 
raggio bensì sostiene che l’aria tra l’osservatore e l’oggetto visibile viene modificata 
e in conformità con la qualità del raggio che si trova nell’occhio causa l’apparizione 
dell’essenza dell’oggetto visibile. La teoria del riflesso è più famosa e compare an-
che in alcuni detti (hadith).  
     La seconda facoltà è l’udito e questa facoltà è portata da uno spirito situato nel 
nervo concavo del timpano, l’anima percepisce attraverso questa facoltà tutti i 
suoni. Il suono è una qualità che si genera nell’aria attraverso l’onda che si produce 
dopo un impatto tra due cose con forza oppure dopo una separazione di due cose 
con la forza, a condizione che entrambe oppongano resistenza. Quell’onda partico-
lare esiste fintanto che rimane nell’aria, e quando quest’onda diventa continua fino 
a raggiungere l’aria stagnante nell’orecchio e giunge al timpano concavo dove si 
trova il nervo menzionato, il suono si trasmette alla facoltà legata a quello spirito e 
viene percepito nell’anima.  
     La terza facoltà è l’olfatto, che è una facoltà portata dallo spirito situato sul ri-
gonfiamento simile a un capezzolo che si estende dalla parte anteriore del cervello 
al centro del naso. L’anima percepisce per mezzo di questa facoltà tutti gli odori, 
attraverso il raggiungimento dell’aria condizionata dalla qualità dell’aroma nelle 
narici.  
     La quarta facoltà è il gusto, questa facoltà è portata da uno spirito situato nel 
nervo della lingua. L’anima percepisce attraverso questa facoltà tutti i gusti, per 
mezzo dell’umidità della saliva condizionata dalla qualità del gusto o mescolata con 
le particelle delle sostanze gustative. Su questa teoria ci sono divergenze… 

104



 
     La quinta facoltà è il tatto, questa facoltà è portata da uno spirito situato nella 
maggior parte degli organi, l’anima percepisce attraverso questa facoltà tutte le qua-
lità tattili, come il calore, il freddo, l’umidità, la secchezza, la morbidezza, la ruvi-
dità, la durezza, la leggerezza e il peso. 
     Le cinque facoltà interiori sono: la prima facoltà è il senso comune, questa facoltà 
è situata nella parte anteriore del primo ventricolo del cervello, ovvero il cervello 
stesso dove giungono e si imprimono tutte le immagini percepite dai sensi esterni.   
Questa facoltà è stata paragonata a una vasca in cui si riversano cinque canali d’ac-
qua, e i sensi esterni sono considerati come ‘spie’ di questa facoltà, dove ognuna 
riferisce ciò che trova e l’anima osserva queste percezioni, per questo vien definita 
‘phantasia’ in greco, cioè la ‘tavola dell’anima’. 
     La seconda facoltà è l’immaginazione. Questa facoltà è situata alla fine del primo 
ventricolo del cervello che conserva tutte le immagini impresse nel senso comune, 
quindi questa facoltà è la memoria del senso comune. 
     La terza è la facoltà dell’immaginazione intuitiva. Questa facoltà è situata nella 
parte posteriore del ventricolo medio del cervello, attraverso la quale si percepi-
scono significati particolari relativi agli oggetti sensibili, come ad esempio l’ostilità 
specifica che una pecora percepisce nei confronti di un lupo che causa il desiderio 
di uno verso l’altro. E per significati si intendono quelle cose che non possono essere 
percepite dai sensi esterni, mentre le immagini si riferiscono a quelle cose che pos-
sono essere percepite dai sensi esterni. 
     La quarta facoltà è la memoria, questa facoltà è situata nella parte anteriore del 
terzo ventricolo del cervello, che conserva i significati particolari, e la sua relazione 
con l’immaginazione intuitiva è simile alla relazione tra l’immaginazione e il senso 
comune. 
     La quinta facoltà è l’immaginazione compositiva, questa facoltà è situata nella 
parte anteriore del terzo ventricolo del cervello. Combina immagini sensibili parti-
colari con altre e ne separa alcune da altre. Se emerge nell’immaginazione 
dell’uomo di avere due ali o un uomo senza testa, oppure immagina un oggetto 
colorato con un sapore specifico che in realtà non ha, o privo di sapore quando in-
vece ce l’ha, oppure immagini un amico come un nemico e un nemico come un 
amico e così via.  
     E ora le facoltà che sono proprie dell’essere umano e che non si trovano negli 
altri animali: la facoltà razionale, quella con cui si comprendono le nozioni e gli 
enunciati, e la facoltà operativa, che rende l’uomo capace di svolgere atti e azioni, 
che lo portano ai gradi delle perfezioni della verità. La facoltà razionale ha quattro 
gradi: il primo è una condizione in cui l’intelletto, al momento del primo legame 
dell’anima con quest’ultimo, è vuoto di tutti i concetti intelligibili ma è pronto a 
riceverli. Questo grado, o l’anima razionale in questo stato, viene definito ‘intelletto 
potenziale’. 
     Il secondo grado è quello in cui si formano in esso le nozioni e gli enunciati as-
siomatici, e la riflessione e l’intuizione degli assiomi diventano teorie; questo grado, 
o l’anima in questo grado, viene definito ‘intelletto in potenza’. 

105



 
     Il terzo grado, è quello in cui si formano i concetti teorici, ma non sono tutti atti-
vamente presenti, e se li si vuole richiamare, li si può costruire. Questo grado o l’in-
telletto in questo grado viene definito ‘intelletto in atto’. 
     Il quarto grado è quello in cui tutti i concetti intellegibili sono presenti nell’intel-
letto, che si collega alle cause superiori e alle tavole celesti, da cui è possibile attin-
gere conoscenza. Questo grado, o l’anima in questo grado, viene definito ‘intelletto 
illuminato’ e ‘facoltà sacra’. Alcuni hanno interpretato il trentacinquesimo nobile 
versetto della sura an-Nur in questo modo: ‘ […] il cui olio sembra illuminare, senza 
neppure essere toccato dal fuoco’. E alcuni hadith alludono a questo. Alcuni hanno an-
che interpretato il sostegno dello Spirito Santo con questo significato, e questo grado 
è riservato ai Profeti e ai loro successori (pace su di loro). 
     Anche la facoltà operativa è suddivisa in quattro gradi: il primo è quello in cui si 
purifica l’esteriorità conformemente alla legge sacra, alle usanze e alle tradizioni del 
Profeta, come la preghiera, il digiuno e altre pratiche. 
     Il secondo è quello in cui si purifica l’interiorità da un’etica malvagia e dalle qua-
lità terrene. 
     Il terzo è quello in cui adorna la propria anima con conoscenze veritiere e sag-
gezze autentiche. 
     Il quarto è quello in cui ci si libera dai propri desideri e dalle proprie volontà, 
cercando solo la vicinanza a Dio e il raggiungimento del Suo compiacimento, sotto-
mettendo la propria volontà a quella divina, rinunciando al mondo terreno e unen-
dosi al mondo superiore, come disse Dio l’Altissimo: ‘Ma voi lo vorrete solo se Iddio lo 
vuole’ (sura al-Insan, versetto 30). Iddio, il Benedetto e l’Altissimo, dice che a chiun-
que esegua le preghiere raccomandate e le pratiche meritorie per ottenere il Suo 
consenso e la prossimità a Lui: ‘Io sarò le sue orecchie con cui sente, e i suoi occhi 
con cui vede, e la sua lingua con cui parla, e le sue mani con le quali prende le cose 
e le trasporta’ (una parte del nobile hadith, conosciuto come ‘Qurb al-Nawafil’, al-
Kafi, II volume, p. 352). Questa posizione è riservata agli Imam infallibili (pace su di 
loro) e alcuni dei loro seguaci scelti. A questo punto, ci sono anche altri discorsi che 
somigliano più alle dottrine errate, e menzionarli potrebbe causare confusione. Al-
cuni di questi sono stati trattati nel libro ’Ain Al-Hayat, e non è appropriato menzio-
narli in questa traduzione. I termini, basati sulle norme dei saggi, sono stati men-
zionati in questo contesto, per il fatto che comprendere alcuni dei gradi citati in 
questo nobile hadith richiede una conoscenza preliminare di questi gradi”. 
12 In passato un misto di materiali utilizzato come il cemento per le costruzioni 
[N.d.C.]. 
13 Corano 10:44. 
14 Corano 99:7. 
15 Come i tanti benefici presenti nelle setole della coda del cavallo, tra i migliori e 
più resistenti filamenti [N.d.C.]. 
16 Il sapiente Majlesi: “Per questo motivo in persiano veniva chiamata cammello-
toro-leopardo. Nei dizionari è riportato che il cucciolo di un lupo da una iena è 
chiamato sem’, che come il serpente non muore di morte naturale, nel correre è più 
veloce del volo dei volatili e il suo salto supera i trenta metri”. 

106



 
17 Nel discorso dell’Imam (pace su di lui) vengono impiegati tre termini: zoccoli 
fessi, che indicano gli zoccoli divisi in due, tipici delle mucche e delle pecore; zoccoli 
non fessi che indicano gli zoccoli del cavallo, dell’asino e del mulo; e gli zoccoli dei 
cammelli, elefanti ecc., diversi da quelli del resto degli animali [N.d.C.].  
18 A quanto pare, poiché la natura di questo animale è calda e secca e visto che la 
nuvola rende l’aria fredda e umida, allora la vipera non esce dal suo rifugio. Uno 
degli effetti dell’aria su di essa è lo sconvolgimento del suo meccanismo interno 
(forse è per questo che il loro veleno si neutralizza). Un aspetto interessante è che, 
forse, proprio per questo motivo, i serpenti delle aree umide non sono velenosi e 
pericolosi [N.d.C.]. 
19 Un insetto più piccolo del ragno, in arabo chiamato layth [N.d.C.]. 
20 Il sapiente Majlesi: “Un concetto simile è presente nel Corano dove dice: ‘In verità 
Allah non esita a prendere ad esempio un moscerino o qualsiasi altra cosa superiore’” (2:26).   
21 Corano 9:30. 
22  I dodici mesi sono: ariete, toro, gemelli, cancro, leone, vergine, bilancia, scor-
pione, sagittario, capricorno, acquario e pesci; ariete corrisponde a farvardin e pesci 
a esfand, corrispondendo quindi al calendario solare [in uso in Iran e in altri paesi 
(N.d.C.)]. 
23 L’‘Allamah Majlesi aggiunge alla traduzione: “Senza dubbio sarebbe venuto 
meno il senso delle indicazioni che l’astronomia dava per i fenomeni futuri ed era 
uno degli strumenti di conoscenza dei Profeti e dei loro successori – pace su di loro 
–”. Tuttavia le conoscenze di quei nobili era basata sulla rivelazione e l’ispirazione 
degli angeli, e non come gli astronomi sull’astronomia, anche se erano comunque a 
conoscenza di quella scienza [N.d.C.].  
24 Movimenti come opposizioni, congiunzioni, trigoni, quadrature, sestili (termini 
utilizzati in astronomia dove ognuno indica un particolare posizionamento delle 
stelle) da cui possono essere previsti fenomeni sulla terra [N.d.C.]. 
25 L’‘Allamah Majlesi nello spiegare questa parte aggiunge: “Ciò che l'Imam (pace 
su di lui) ha espresso riguardo alla rapidità dei movimenti degli astri e ciò che i 
sapienti hanno riportato sono nove sfere celesti, e dagli hadith ne emergono sette 
più il trono, la seggia, i veli e molte barriere, non confermate né negate dai sapienti. 
Il movimento giornaliero, che è il più rapido dei movimenti, compie un intero giro 
in 24 ore ed è considerato appartenente alla nona sfera.  
La sua parte convessa, che si estende dalla Terra, è conosciuta solo da Dio, mentre 
la parte concava, che secondo i filosofi è tangente alla superficie del cielo dei corpi 
fissi, è stata calcolata in modo tale che la distanza tra la Terra e quella zona sia di 
trentatremila volte e millecinquecento ventiquattromila sessantanove farsakh [tra-
duzione letterale dal persiano dei numeri, non essendo riusciti a decifrare cosa in-
tendesse, N.d.T.]. Il suo movimento giornaliero, che copre una distanza di duecen-
tonove volte mille farsakh [traduzione letterale dal persiano dei numeri, non essendo 
riusciti a decifrare cosa intendesse, N.d.T.], è il percorso che ogni punto di essa per-
corre in un giorno. Da questo, rifletti sulla velocità che può essere raggiunta. Questo 
è il calcolo del Potente, del Sapiente”. 

107



 
26 L’‘Allamah Majlesi aggiunge una spiegazione: “Ciò che l’Imam (pace su di lui) ha 
affermato riguardo alla durata del giorno, che non supera le quindici ore nella mag-
gior parte delle zone abitate della Terra, si spiega con il fatto che, secondo la dottrina 
dei sapienti, la Terra è sferica, e ci sono molte prove tangibili che lo dimostrano. 
L’acqua copre la maggior parte della sua superficie, e gli insediamenti umani sono 
concentrati in meno di un quarto della Terra, che viene chiamato ‘zona abitata’. La 
grande circonferenza della Terra che attraversa il piano dell’equatore è detta linea 
equatoriale, e l’inizio delle zone abitate è considerato da lì, lungo il parallelo. Meno 
di un quarto della Terra è abitato, poiché la parte settentrionale dalla linea equato-
riale è il quarto considerato zona abitata, dove dimorano uomini e animali, tuttavia 
non è tutta abitata: la parte settentrionale a causa del freddo intenso è inabitabile, 
nessun animale può viverci. L'insediamento umano inizia nell’area orientale, nota 
come Kangdez (una città, molto mite e rigogliosa, nel Turkestan [antico] dove notte 
e giorno hanno la stessa durata), e da occidente inizia da un’isola ora abbandonata, 
[una delle isole] chiamate Isole canarie (sei isole che si trovano vicino alle coste oc-
cidentali dell’Africa [e che ora si sa essere sette]). Da lì fino alla costa del mare occi-
dentale vi sono dieci gradi di distanza. 
     La maggior parte delle terre abitate è stata divisa in sette zone, ognuna delle quali 
si estende da oriente a occidente in lunghezza e in larghezza, di modo che la durata 
del giorno differisca di mezz’ora. All’equatore, la durata del giorno non supera mai 
le dodici ore. Alcuni stabiliscono il primo clima a partire dall’equatore, mentre altri 
lo stabiliscono in un luogo dove la durata del giorno è di circa dodici ore e mezza. 
Il secondo clima da dove ha una durata di tredici ore e un ottavo, il terzo da dove 
ha una durata di tredici ore e tre quarti, il quarto da dove ha una durata di quattor-
dici ore e un quarto, il quinto da dove ha una durata di quattordici ore e tre quarti, 
il sesto da dove ha una durata di quindici ore e un quarto, e il settimo da dove ha 
una durata di quindici ore e tre quarti. Alla fine del settimo clima, che segna il limite 
delle terre abitate, secondo l’opinione più conosciuta, la durata del giorno arriva a 
sedici ore e un quarto. Poiché nelle ultime terre abitate non vi sono abitazioni e gli 
abitanti sono animali, l’Imam (pace su di lui) ha considerato la durata del giorno in 
relazione alla maggior parte delle terre abitate, limitandola a quindici ore. 
     Va notato che nei paesi situati sull’equatore, il giorno e la notte sono sempre 
uguali, e tutti i pianeti, inclusi Sirio e la Stella Polare, sorgono e tramontano. In que-
ste terre vi sono otto stagioni: due estati, due inverni, due autunni e due primavere. 
Le regioni situate sull’equatore, come il Sudan, il Maghreb, la bassa Barberia [ossia 
l’Africa settentrionale che comprende l’Egitto, la Libia, la Tunisia, il Marocco e così 
via, e alcuni vi hanno compreso anche l’Abissinia fino allo Zanzibar, N.d.C.], l’Abis-
sinia, il sud dello Sri Lanka, sono tutte calde, molto calde, e i loro abitanti sono prin-
cipalmente di pelle scura e con i capelli crespi africani. Nelle regioni più settentrio-
nali, man mano che aumenta la latitudine, il polo settentrionale, che è vicino a Sirio, 
diventa più alto nel cielo, mentre il polo meridionale scende verso l’orizzonte. In 
luoghi come La Mecca, che si trova più vicino all’equatore, il sole arriva esattamente 
sopra la testa due volte all’anno, quando non si proiettano ombre. In altre regioni, 
dove la latitudine è uguale a quella dell’equatore, questo accade una sola volta 

108



 
all’anno, mentre in terre più distanti dall’equatore, come quelle descritte e la mag-
gior parte di quelle abitate, il sole si avvicina al punto culminante durante l’estate e 
si allontana durante l’inverno, ma non arriva mai esattamente sopra la testa. 
     Man mano che ci si allontana dall’equatore, la differenza tra il giorno e la notte 
aumenta fino a raggiungere luoghi in cui il giorno può durare un’ora o meno, e la 
notte lo stesso. Come riferito, Tamerlano si trovò un giorno nella pianura di Qabjaq 
in un luogo dove dopo aver recitato la preghiera della sera si dovette recitare la 
preghiera dell’alba senza mai fermarsi, poi si arriva in un luogo dove vi è un’intera 
giornata di ventiquattro ore senza notte (il sacro Corano narra riguardo a Zul-Qar-
nayn quando arrivò in una terra dove non fu posto un velo tra lui e il sole, ossia il 
sole non si nascondeva mai; è degno di nota che un luogo simile si trova in un’isola 
della Norvegia) e viceversa. Ciò fino a quando la latitudine non raggiunge i 90°, che 
viene chiamata latitudine novanta. In quel punto, il meridiano del giorno si proietta 
sull’orizzonte e il Polo Nord, che è vicino alla stella Sirio, diventa allineato con la 
sommità del cielo. In quel luogo, il movimento del cielo sarà tale da diventare simile 
a quello delle regioni asiatiche, con sei mesi di giorno continuo e sei mesi di notte 
continua. Un giorno e una notte corrisponderanno a un anno intero, senza una di-
stinzione precisa tra est e ovest. Tuttavia, in queste zone, la temperatura estrema-
mente bassa e altre condizioni rendono impossibile la vita”. 
27 ‘Allamah Majlesi: “Questo perché è impossibile che una cosa venga ad essere 
senza un fattore che le dia la priorità nel venire ad essere, e inoltre una catena infi-
nita di cause è impossibile, ossia che cause ed effetti si susseguano senza arrivare a 
una causa prima e il fatto che la creazione comprenda la saggezza è prova chiara 
della Sua conoscenza e saggezza”.  
28 Il luogo da dove soffiano i venti del Nord [N.d.C.]. 
29 L’‘Allamah Majlesi afferma: “Poiché le acque che si trovano nel cuore della terra 
sono subordinate alle acque superficiali, esse seguono la stessa pendenza, sia in al-
tezza che in profondità. Pertanto, le sorgenti e le gallerie d’acqua che si originano, 
scorrono tutte da nord verso sud, per poi emergere e fluire sulla superficie della 
terra”. 
30 Corano 2:155. 
31 Un elemento formato da zolfo e arsenico, che mescolato alla calce dà un prodotto 
utilizzato per la depilazione [N.d.C.]. 
32 Il mardasang o mardasanj è una sostanza composta da piombo e piombo fuso, uti-
lizzata come unguento. Tuttavia è velenosa a causa della presenza di piombo. Viene 
impiegata in vari settori, come la farmacia, la produzione di vernici, la preparazione 
di smalti per ceramiche e vasi [N.d.C.]. 
33 Il compianto ‘Allamah Majlesi, nel commentare questa sezione, disse: “In ag-
giunta a quanto disse l’Imam (pace su di lui) in questa parte, che la mente umana 
potrebbe trovare difficile da comprendere, vi è un racconto che è stato trascritto nei 
ricordi [della gente]. Durante il regno di Khagan (che Iddio possa farlo dimorare 
nei giardini del Paradiso per l’eternità), uno dei suoi ministri, che si occupava di 
scoprire miniere, inviò un esperto, descritto come devoto e famoso per la sua cono-
scenza di queste questioni, a esplorare una montagna nei pressi della città di Yazd, 
nota come Dar al-‘Ibad (la città dei servi di Dio). Si racconta che uno dei governatori 

109



 
di Yazd avesse fatto un grande foro in quella montagna, creando una profonda 
fossa e una vasta caverna. Tra la gente comune era noto che in quel luogo si prati-
casse l’alchimia, trasformando il rame in oro e lo stagno in argento. Gli [all’esperto] 
fu ordinato di scoprire la verità su questa storia, ed egli raccontò a un tale di aver 
preso con sé due persone. Insieme a una di loro era sceso nella profondità del pozzo, 
mentre l’altro compagno era rimasto fuori ad attenderli fino al tramonto. Una volta 
raggiunto il fondo del pozzo, apparvero diversi passaggi in direzioni differenti, e 
uno di questi li condusse a un altro pozzo profondo, che discesero. Ancora una volta 
arrivarono a vaste gallerie da cui scorreva molta acqua dal soffitto, e da un lato c’era 
un enorme lago che raccoglieva tutta l’acqua. Dall’altro lato c’era un pozzo molto 
profondo, dove si riversava l’acqua, e il suono dell’acqua indicava che aveva una 
notevole profondità, ma non riuscivano a vedere il fondo. Accanto all’acqua c’era 
un passaggio stretto, e con grande difficoltà riuscirono ad attraversarlo, finché arri-
varono a un’altra galleria. Continuarono così fino a quando giunsero in un luogo 
dove c’erano alcune ossa e abiti logori, segno che qualcuno era giunto fin lì e vi era 
morto. Nonostante tutti i loro tentativi, non riuscirono ad accendere una luce. Poi, 
con coraggio, continuarono a tastare l’ambiente con le mani, e alla fine arrivarono 
in una grande sala, dove una luce fioca apparve dal soffitto, ma nessun foro era 
visibile. Continuarono a tastare, ma non riuscirono a trovare alcuna fessura o pas-
saggio. Da una parte, una grande roccia si era staccata dal soffitto ed era caduta 
all’ingresso. Toccandola, sembrava che ci fosse un pozzo, ma la roccia lo aveva co-
perto. Persero ogni speranza, e con l’orologio che avevano, si accorsero che era già 
passato il mezzogiorno, ed erano entrati nella galleria prima dell’alba. Lì offrirono 
le preghiere del mezzogiorno e del pomeriggio e si affidarono all’Onnipotente, Co-
lui Che non ha bisogno di nulla, e decisero di fare ritorno. Seguendo il percorso da 
cui erano venuti, arrivarono, guidati dalla volontà di Dio Onnipotente, al punto di 
uscita nel momento della preghiera della sera. Il loro compagno, che avevano la-
sciato fuori, si era ormai rassegnato e stava per tornare. Raccontò inoltre [al tale] che 
durante il tragitto, mentre toccavano il muro di una delle gallerie, sembrò loro mor-
bido al tatto, e raccolsero un po’ di materiale che misero nelle tasche e nelle pieghe 
delle vesti; una volta fuori si resero poi conto che erano pregiati lapislazzuli. 
Quando arrivarono alla grande sala, gridarono forte. Il compagno che li aveva 
aspettati fuori disse poi che, dopo la loro partenza, era andato sull’altro lato della 
montagna, e alle prime ore del giorno aveva sentito un debole rumore provenire 
dal sottosuolo. Quando tornarono al villaggio di Taft, incontrarono un uomo an-
ziano e pio del luogo, che, venendo a conoscenza della loro vicenda, raccontò loro 
che anche lui, da giovane, aveva cercato quel luogo impossibile con alcuni compa-
gni. La sua descrizione coincideva perfettamente con la loro. Continuò dicendo che, 
una volta giunti alla grande sala, avevano trovato un pozzo e vi erano scesi, sco-
prendo che c’era un passaggio largo abbastanza per due persone. Camminando per 
circa un quarto di farsakh, erano arrivati a un’altra grande sala, dove la luce che 
proveniva da un lato era più intensa di quella nella prima grotta, e la luce di oro e 
argento brillava intensamente. Avvicinandovisi, avevano trovato un’acqua pro-
fonda. Uno dei compagni decise di attraversarla nuotando, ma affogò. Gli altri, in-
timoriti, decisero di tornare indietro. Fu chiaro che quella era una miniera enorme, 

110



 
e ogni galleria che si scopriva vi lavoravano, e quando si arrivava alla fine, si pas-
sava a un altro percorso, fino a raggiungere quell’acqua, dove ci si fermava. A con-
ferma di ciò, c’erano tracce di forni e martelli e attrezzi da lavoro in molti luoghi. 
Poiché questo racconto aveva delle somiglianze con il contenuto dell’hadith, si è de-
ciso di riassumerlo in modo generale”. 
34 È quella sostanza dall’aspetto colloso che appare sul fusto degli alberi [N.d.C.]. 
35 Membrana sottile che protegge il feto dalle infezioni nel grembo materno [N.d.C.].  
36 È il fiore di una pianta che somiglia al cumino, con rami sottili, dal temperamento 
caldo e secco, utile per il trattamento dell’epilessia. Alcuni ritengono che sia lo 
stesso “cumino romano”, che è un rimedio contro l’epilessia e la follia, dal colore 
rosso e dal sapore piccante, che aiuta a purificare la bile [N.d.C.]. 
37 È una gomma vegetale che possiede molteplici proprietà terapeutiche [N.d.C.]. 
38 L’introduzione di un liquido dall’orifizio inferiore del corpo [N.d.C.]. 
39 È una pianta che cresce nelle paludi e viene utilizzata per produrre carta e stuoie. 
Nel Mazandaran è conosciuta come gozar [N.d.C.]. 
40 “Li annienti Allah. Quanto sono fuorviati!” (Corano 9:30). 
41 L'itterizia, o malattia della pelle gialla, è una condizione caratterizzata dal cam-
biamento di colore della pelle e della sclera degli occhi, che diventano gialle o blua-
stre. Si ritiene che questa malattia sia causata dall’ostruzione della cistifellea, che 
provoca il fenomeno che coinvolge la pelle. Se tale condizione persiste arrivando al 
cuore, può portare alla morte [N.d.C.]. 
42 Naturalmente, l’espressione “il cielo che cade sulla terra” è intesa come un sim-
bolo delle difficoltà e delle calamità che si abbattono sulla vita. Tuttavia, è possibile 
che questo modo di dire sia stato coniato in seguito [N.d.C.]. 
43 Il re infedele di Babilonia, che tre volte attaccò Gerusalemme, la distrusse e de-
portò gli israeliti da lì. Il nome in persiano è composto da ‘bacht’ e ‘Nasr’, ossia 
‘servo di Nasr’, che era il nome di una divinità. Alcuni dicono che lui non avesse 
padre e che fosse stato trovato vicino a quella divinità da bambino, e perciò lo chia-
marono ‘figlio di Nasr’, ossia figlio di quella divinità. (Tratto dal dizionario Deh-
khoda, [N.d.C.]) 
44 Era uno dei grandi tiranni egizi che fu distrutto, e ora una delle città egiziane 
porta il suo nome [N.d.C.]. 
45 L’‘Allamah Majlesi ha affermato che la divergenza riguardo alla vera natura del 
sole tra i saggi successivi riguarda il fatto che esso sarebbe composto da un’essenza 
(elemento) diversa da quella dei quattro elementi tradizionali. Per quanto riguarda 
la sua forma, l’opinione più comune è che sia sferica, mentre riguardo alla sua di-
mensione, si è detto che sia cento e sessanta volte più grande della Terra, oppure un 
quarto o metà della sua grandezza. Successivamente, ha osservato che le opinioni 
menzionate sono quelle degli antichi saggi, ormai cadute in disuso al giorno d'oggi 
[N.d.C.]. 
46 Come gli esseri umani con sei dita, i gemelli siamesi, gli esseri umani che nascono 
senza una parte del corpo, o coloro che vengono al mondo ciechi, sordi o affetti da 
disabilità [N.d.C.]. 

111


