Col nome di_Allah,

il Misericordioso, il Benevolo






LESEMPIO PERFETIO

Uno sguardo alla condotta morale del
Profeta dell'Islam (s)

Autore
Hemmat Sohrabpour

A cura di
Mustafa Milani Amin

In collaborazione con

Centro Culturale Imam Ali Di Milano
Assemblea Mondiale dell’Ahlulbayt

Irfan Edizioni



LESEMPIO PERFETIO

Autore: Hemmat Sohrabpour
Tradotto da Mustafa Milani Amin

Prodotto dall’ufficio traduzioni della sezione
culturale dell’ Assemblea Mondiale dell’ Ahlulbayt

."‘

s AT 'é\/
oE ¢ S
~:'<1;,"u§/.¢

¥
Glo (€) le plol S 45 jS 40

The Ahl ul-Bayl (a.s) World Assembly Centro Culturale IMAM ALI a.s di Milano

Finito di stampare nel mese di Novembre 2023 presso "Universal Book srl" (Rende - CS)

Progetto grafico e copertina: Assemblea Mondiale dell'Ahlulbayt e Centro Culturale Imam Ali (a.s.) di Milano

Tutti i diritti riservati
© Assemblea Mondiale dell'Ahlulbayt (The Ahl ul-Bayt (a.s) World Assembly)

Pubblicato da:

Irfan Edizioni

C/da Sofferetti 125 - 87069 San Demetrio Corone (CS)
www.irfanedizioni.com

ISBN 979-12-81523-04-3



LESEMPIO PERFETIO

Uno sguardo alla condotta morale
del Profeta dell'Islam (s)



L'esempio Perfetto




o gie A J6

(33 43 09,00 gl Sy )l e ) Koo Condd ) o

“In verita, 1ddio vuole allontanare da voi soli ogni impuritd, o

Ahlu-[-Bayt, e purificare solo voi di purificazione assoluta”
(Corano 33:33)

Esistono innumerevoli tradizioni del sommo Profeta (s), sia nelle fonti sciite che in
quelle sunnite, che dimostrano chiaramente che questo benedetto versetto coranico
fu rivelato a proposito dei Cinque del Mantello: il sommo Profeta, il suo vicario AL,
la sua nobile figlia Fatima, e i suoi due nipoti Hassan e Hussain, pace su di loro.

A titolo di esempio, consultare:

il Musnad di Ahmad (241 AH), 1:331, 4:107, 6:292 ¢ 304; il Sahih di Muslim (261
AH), 7:130; il Sunan del Tirmizhiyy (279 AH), 5:361 eccetera; as-Sunan al-
Kubraa del Nisaa’i (303 AH) 5:108 e 113; azh-Zhariyah at-Taahirah an-
Nabawiyyah del Dulaabi (310 AH), 108; al-Mustadrak, ‘ala-s-Sahihayn di Haakim
Nishaburiyy (405 AH), 2:416, 3:133 e 146 e 147; al-Burhan del Zarkashi (794
AH), 197; Fath al-Baari, commento del Sahifi del BuRhari Bin Hajar
al’ Asqalaniyy (852 AH), 7:104; al-Usul min al-Kaafi del Kolayni (328 AH), 1:287;
al-Imamah wa-t-Tabsirah, Ibn Baabiwaih (329 AH), 47, h. 29; Da’aayem al-Islam,
Maghribiyy (363 AH), 35 e 37; il Khissal del Saduq (381 AH), 403 e 550; al-
Amaali del Tustyy (460 AH), hih. 438, 482 e 783.

Consultare inoltre le sequenti opere (all’esegesi del versetto in esame):

Jaami'ul-Bayaan del Tabari (310 AH); Ahkaam al-Quran del Jassass (370 AH);
Asbaab an-Nuzul del Waahidi (468 AH); Zaad al-Maasir, Bin Jawziyy (597 AH);
al-Jaami’ li-AhRaam al-Quran del Qurtubiyy (671 AH); il Tafsir di Bin Kathir
(774 AH); il Tafsir del Tha'aalibiyy (825 AH); ad-Durr al-Manthur del Suyutiyy
(825 AH) Fath al-Qadir del Shawkaaniyy (1250 AH); il Tafsir del ‘Ayaashiyy
(320 AH): il Tafsir del Qumiyy (329 AH); Tafsir Furaat al-Kufiyy (352 AH), al
commento al versetto degli Ulu-I-Amr; Majma’ al-Bayaan del Tabrisiyy (560 AH)e
molte altre Sfonti.



| 4 gy

7 5 15 G s 1 g K8 50 6 e U (3 5 b sl s 38 )
Pl e g S5 B

182/ 57 5371 /4 7526 17 (14 /3 0l s "432 /24 ) s 12217 ] s 52)
(o = 5533 148 109 /3 §U 2,10 *189

Il Messaggero di Allah (s) disse:

“LCascio invero fra di voi due cose preziose [A3-Saqalayn], il Libro
di Allah e la mia Famiglia (la Gente della mia Casa): finché vi
atterrete ad esse non vi travierete mai, e in veritd queste due cose
non si separeranno mai tra di loro, finché non mi raggiungeranno

allo Stagno [di Kawsar]”

[Sahih di Muslim, vol. 7, pag. 122. Sunan di Darimiyy, vol. 2,
pag. 432. Musnad di Ahmad Bin Hanbal, vol. 3, pag. 14, 17 e
26; vol. 4, pag. 371; vol. 5, pag. 182 e 189; Mustadrak di Hakim,
vol. 3, pag. 109, 148 ¢ 533... ]



Indice

PREFAZIONE -13

Introduzione - 17
1. La migliore creatura—17
2. La prima creatura—18
3. Aiuti Occulti—19
4. Misericordia Immensa—19
5. Il supremo grado di purezza ed infallibilita—20
6. Immense capacita spirituali—21

L'esempio Perfetto—23
Del confidarsi coll'Adorato—23
L'igiene del corpo—25
Astinenza e semplicita di vita—27
Dell'adempimento alle faccende personali—30
Dell'adornarsi—32
Il rispetto per le donne—33
Dello scherzare—35
Pudore e castita—37
Della sollecitudine verso i bambini—38
Indulgenza ed abnegazione—40
Della creanza e del rispetto per il prossimo—43
Dell'umilta—44
Del tener fede ai patti—46
Esortazione al lavoro—50
Dell'affetto e dell'amore per il prossimo—353
Dell'ascesi negativa—357
Della celebrazione dei valori—59



10

Del combattere le superstizioni—63

Del pregare e chiedere aiuto a Iddio—65

Del rispetto dei diritti altrui—67

Del partecipare ai mali e ai dolori altrui—69
Della generosita—71

Perseveranza nel raggiungere i propri intenti—74
Dell'aiuto reciproco e della collaborazione—79

Bibliografia—83



hai |
e
2
A
)
3
2

A
3
%
3
1
%
7
3
¥

)

Il Messaggero di Allah disse (s)

S &
%
5 8
~

= R
wa
[.w
S 8
N Q
.am
-

SR
S 8
S
-






PREFAZIONE

La preziosa eredita sapienziale lasciata dal sommo
Profeta (s) e dai nobili Imam (a), e custodita dai loro
sinceri seguaci, ¢ un perfetto modello di dottrina
universale, che contiene in sé i vari rami del sapere
islamico. Essa ¢ riuscita a formare ed elevare
spiritualmente molte persone degne e capaci, ¢ ha donato
al popolo islamico numerosi dotti e sapienti, che,
seguendo gli insegnamenti dell’Ahlu-I-bayt (a), sono
sempre stati in grado di rispondere egregiamente alle
obiezioni e a rintuzzare con assoluta decisione gli attacchi
e le istigazioni dei seguaci delle dottrine e delle correnti di
pensiero nemiche, interne ed esterne alla societa islamica.

L’Assemblea  Mondiale  dell’dAlulbayt  (a), in
adempimento dei suoi doveri, s’impegna di difendere
I’immensa eredita sapienziale muhammadica, e di
custodire 1 suoi veraci e salvifici principi e precetti, ai
quali, i capi delle varie sette, dottrine e correnti nemiche
dell’Islam, si sono sempre opposti con irragionevole
ostinazione.

L’Assemblea Mondiale dell’4hlulbayt (a), in questo sacro
sentiero, si considera seguace dei sinceri discepoli
dell’Ahlu-I-bayt (a), gli stessi che si sono sempre sforzati



14 L'ESEMPIO PERFETTO

di respingere e rintuzzare le vili accuse rivolte alla sacra
religione  islamica, e hanno sempre cercato
(conformemente alle esigenze dell’epoca nella quale
vivevano) di essere in prima linea in questa estenuante
lotta contro il male e 1’ignoranza.

L’esperienza accumulata in questo campo, nelle opere dei
sapienti della Scuola dell’4hlu-I-bayt (a), ¢ unica nel suo
genere: essi hanno beneficiato di uno straordinario
patrimonio sapienziale, basato sulla sovranita del sano
intelletto e della corretta argomentazione, non influenzato
dalle travianti passioni umane e dal cieco settarismo.

L’Assemblea Mondiale dell’Ahlulbayt (a) si ¢ sempre
sforzata di offrire agli amanti della verita una nuova fase
di questa preziosa esperienza, attraverso una serie di studi,
ricerche ed opere di sapienti e studiosi discepoli della
sacra Scuola dell’Ahlu-I-bayt (a), o di coloro che per
grazia divina hanno abbracciato e seguito questa nobile e
salvifica Scuola.

Questa Assemblea ha inoltre provveduto allo studio e alla
pubblicazione delle utili e preziose opere dei dotti e dei
sapienti del passato, affinché anche queste fonti possano
essere una sana e gradevole sorgente di sapienza, capace
di dissetare gli amanti della verita, che possono in questo
modo, nell’era del rapido perfezionarsi degli intelletti,
venire a conoscenza dell’immenso patrimonio sapienziale
donato dall’4hlu-I-bayt (a) all’intera umanita.

Ci auguriamo che 1 gentili lettori non privino I’ Assemblea
Mondiale dell’Ahlulbayt (a) dei loro preziosi giudizi e
suggerimenti, e delle loro costruttive critiche.



PREFAZIONE 15

Invitiamo altresi istituti, fondazioni, sapienti, esperti e
traduttori ad aiutarci e sostenerci nell’opera di diffusione
del puro e prezioso patrimonio sapienziale islamico.

Supplichiamo Iddio di accettare questo nostro umile
sforzo, e di farlo prosperare sotto la protezione del Suo
Vicario sulla terra, il santo Mahdi (che Iddio affretti la sua
nobile manifestazione).

Per concludere, ringraziamo vivamente i fratelli Hemmat
Sohrabpour e Mustafa Milani Amin, e tutti coloro che
hanno collaborato alla realizzazione di questa traduzione,
soprattutto i fratelli dell’Ufficio Traduzioni

Sezione Culturale
Assemblea Mondiale dell’Ahlulbayt (a)






INTRODUZIONE

I1 bisogno dell'essere umano di avere un sano modello da
seguire, deriva dalla sua caratteristica di potere essere
influenzato dalla condotta altrui. Infatti, la creazione
dell'uomo ¢ tale che viene influenzata dagli altri, e ci0 ha
un importante ruolo nella sua formazione individuale e
sociale. A tal proposito, il sacro Corano, nella sua opera di
formazione e educazione dell'essere umano, presenta molti
buoni esempi di virtu e rettitudine, considerando il nobile
Profeta dell'lslam (s) il migliore e piu completo di essi,
l'esempio perfetto. Il sacro Corano presenta espressamente
il nobile Profeta dell'lslam (s) come l'esempio per gli
uomini e il modello per i musulmani in tutte le epoche;
fortunatamente le preziose fonti di tradizioni islamiche e le
biografie del sommo  Profeta (s), riportano
dettagliatamente i fatti e le vicende della sua vita; anche il
presente libro, ispirandosi a queste preziose fonti, espone
in modo conciso la sua biografia e condotta di vita.

Nonostante il titolo del libro e dei suoi capitoli riguardino
la biografia e la condotta di vita pratica del sommo
Profeta (s), tuttavia giova qui esporre brevemente alcuni
elementi del suo sublime grado spirituale.

1. La migliore creatura

Il nobile Profeta dell'lslam (s) non ha pari fra tutti gli
esseri umani di tutte le epoche, e la storia umana non



18 L'ESEMPIO PERFETTO

vedra uomo pari a lui. A tal proposito, il Principe dei
Credenti Ali (pace su di lui) dice: "Iddio non ha creato
essere superiore a Muhammad, che la benedizione di
Allah sia su di lui e sulla sua Famiglia"!

Se il Khidhr raggiunse l'acqua della vita,
Muhammad arrivo alla fonte della vita.

Se Salomone lego il trono ai venti,
Muhammad si libero dal gioco dei venti.

Se la tenda di Mose era di velo,
quella di Ahmad era di luce.

E se la culla di Gesu raggiunse il cielo,
Muhammad balzo lui fuori dalla Culla.’

2. La prima creatura

Iddio ha creato l'universo con uno speciale ordine, creando
prima le creature superiori, iniziando dalla prima e somma
creatura, la "Realta Muhammadica", che a volte viene
chiamata anche "Manifestazione Prima" o "Misericordia
Immensa". Molte tradizioni islamiche confermano questo
concetto. Jabir Bin Abdillah al-Ansariyy dice: "Dissi al
Messaggero di Allah (s): 'Che cos'¢ la prima cosa che
Iddio ha creato?' Egli rispose allora: 'La luce del tuo
Profeta, o Jabir! L'ha creata, e dopo ha creato da essa ogni
altra cosa"?

1. Al-Kafi, vol. 1, pag. 440.
2. Nezami Ganjavi.
3. Bihar-ul'Anwar, vol. 15, pag. 24.



INTRODUZIONE 19

Una e la linea, dall'inizio alla fine,
su di essa la creazione del mondo é passeggera.

Su questa via i Profeti sono come i cammellieri,
conduttori e guide delle carovane.

Di questi [Profeti], il nostro signore e diventato il principe,
egli e il primo e l'ultimo in quest'opera.

Questa via é finita in lui,
in lui e disceso "Ud'ii ila-Llah" [Chiamate ad Allah].

3. Aiuti Occulti

Iddio conosce ogni scelta e azione futura dell'essere
umano, percio ¢ particolarmente benevolo e sollecito nei
confronti dei probi uomini che nel futuro percorreranno la
retta via; ¢ per questo motivo che il Signore Eccelso li
protegge e li guida sin dall'infanzia. Gli uomini di Dio, in
generale, ¢ il nobile Profeta dell'lslam, in particolare,
godevano di questo dono divino: "In verita, Iddio aveva
incaricato il piu grande dei Suoi angeli di fargli conoscere
la via delle virta e delle migliori qualita del creato"!. Nei
libri di storia troviamo molti esempi degli aiuti occulti che
ricevette il sommo Profeta (s) nell'infanzia.

4. Misericordia Immensa

Un'altra cosa che ci fa comprendere il sublime grado
spirituale del sommo Profeta (s), ¢ il fatto che egli ¢ la
manifestazione della Misericordia Immensa del Signore
Eccelso e la fonte della Sua Benevolenza. Iddio ha donato
questo sublime grado al santo Messaggero di Allah (s) per

1. Nahj-ul-Balagah (Faydh-ul'lslam), sermone 234.



20 L'ESEMPIO PERFETTO

la sua impareggiabile purezza interiore. Questa
caratteristica si manifesto in lui sin dall'infanzia, e duro
fino all'ultimo giorno della sua benedetta vita. E per questo
motivo, per la sua benedetta presenza fra la gente, che
Iddio Sublime risparmio loro il Suo castigo: "E Allah non
intende castigarli mentre tu sei fra di loro, e Allah non
sara loro castigatore mentre chiedono perdono"!. Cid
significa che nello stesso modo in cui il pentimento ¢
manifestazione della misericordia divina, l'essere e la
presenza del sommo Profeta (s) fra la gente, ¢ un'altra
manifestazione dell'immensa misericordia divina.

5. Il supremo grado di purezza ed infallibilita

La "ismah" [purezza ed infallibilita] ¢ una capacita
dell'anima che trattiene 1'uvomo dal commettere peccati ed
errori. Ora se questa capacita raggiunge il suo supremo
grado, si parla di "al'lsmah al-Kubra" [Infallibilita
Suprema], mentre per i livelli inferiori si parla di "al'lsmah
as-Sughra" [infallibilita minore]. Senza dubbio, il nobile
Profeta dell'lslam (s) possedeva il supremo grado di
infallibilita, come del resto sono unanimamente d'accordo
1 sapienti sciiti e sunniti. Esistono molti versetti coranici e
ahadith che dimostrano cio, uno dei quali ¢ il versetto
della Purificazione:

"In verita, lddio vuole allontanare da voi soli ogni
impurita, o Ahlu-lI-Bayt, e purificare solo voi di
purificazione assoluta'"

1. Corano 8:33.
2. Corano, 33:33.



INTRODUZIONE 21

6. Immense capacita spirituali

Tutti 1 profeti divini avevano grandi capacita spirituali, e
per questa ragione avevano il potere di comunicare con il
mondo occulto; ricevevano la rivelazione divina, e la
trasmettevano ai cuori della gente. Questa capacita, questa
forza spirituale, era presente nel sommo Profeta (s) nel suo
grado massimo, che nemmeno gli angeli favoriti del
Signore Eccelso erano in grado di comprendere. Questa
capacita era cosi grande che a volte il santo Profeta (s)
comunicava direttamente con il Creatore. Il nobile Profeta
dell'lslam (s) descrive la sua impareggiabile capacita e
forza interiore dicendo: "Per me [solo] v'¢ con Allah un
momento, che non ¢ in grado di tollerare nessun angelo
favorito né profeta inviato né servo credente di cui Iddio
ha provato il cuore per la fede"

Ci0 che abbiamo detto in questa prefazione, non ¢ che una
goccia dello sconfinato mare della spiritualita del sommo
Profeta (s): nessuno all'infuori del Signore Eccelso e dei
purissimi Imam (a) conosce il suo sublime grado.

Ci0 che noi esponiamo in questo libro non sono le doti
spirituali di questo sublime Messaggero di Dio, sono bensi
alcuni elementi della sua biografia e condotta di vita, nella
speranza che giovi al lettore, e che i1 musulmani,
soprattutto gli amati giovani, prendano d'esempio la sua
esemplare condotta, e sazino, a Dio piacendo, la propria
anima con questa generosa fonte di spiritualita.

Hemmat Sohrab Pour
15 aban 1377 (AH)

1. Bihar-ul'Anwar, vol. 18, pag. 360.






L'esempio Perfetto

Del confidarsi coll'Adorato

Il sommo Profeta dell'Islam (s) considerava il rapporto con
I'Adorato e il confidarsi con Lui, fra gli atti piu piacevoli,
e non si stancava mai di manifestare la sua servitu dinanzi
a Iddio. Talvolta, durante la preghiera, egli aveva degli
stati spirituali che solo gli amanti e gli intimi amici del
Signore Eccelso sono degni di avere. Senza dubbio,
dimostrare tutta la propria servitu e dipendenza al sommo
Vero, e confidarsi con Lui, crea nei cuori un sublime
desiderio, tale da far dimenticare ogni affetto ed amicizia
non divina, e trasformare la landa del cuore umano in un
salina nella quale non cresce se non 1'amore per il Signore
Eccelso.

1l mio cuore non parla che del Tuo amore,
l'anima mia non percorre che la via del Tuo amore,

ha fatto della landa del mio cuore una salina, il Tuo amore,
acché da essa non cresca se non il Tuo amore.

Solo servendo e adorando devotamente Iddio, 1'essere
umano puo raggiungere la calma e la serenita interiore, e
ritrovare sé stesso, e conoscere la sua reale posizione nel
creato.



24 L'ESEMPIO PERFETTO

I sommo Profeta dell'lslam (s) preservava il modo
completo il suo stato di servitu, e adorava il Signore
Eccelso con impareggiabile gnosi e devozione.

Una delle mogli del sommo Profeta dice: "Il Messaggero
di Allah (s) conversava con noi e noi con lui, e non
appena si faceva l'ora della preghiera, era come se egli

m1

non ci conoscesse e noi non lo conoscessimo".

L'Imam Amir-ul-Mu'minin Ali (pace su di lui) dice: "Il
Messaggero di Allah non preponeva alla preghiera né la
cena né nulla d'altro, e quando giungeva ['ora della
preghiera, era come se non conoscesse nessun parente né

amico alcuno".?

L'Imam Sajjad (pace su di lui) espone nel seguente modo
la brama del nobile Profeta di adorare il sublime Creatore:
"Il sommo Profeta (s) stava ritto [in preghiera] sulle dita
dei piedi, finché Iddio fece discendere il seguente versetto:

'"TaHa, Noi non ti abbiamo rivelato il Corano affinché tu ti
affatichi'’

In un'altra tradizione leggiamo: "Una notte il Profeta (s)
era a casa di una delle sue mogli (Ummu Salamah). Non
era trascorsa che una piccola parte della notte, quando
Ummu Salamah s'accorse che il Profeta non era a letto.
Ummu Salamah s'alzo e ando a cercarlo, quando d'un
tratto s'accorse che il Profeta era ritto accanto alla stanza,
con le mani alzate verso il cielo, con le lacrime agli occhi,
che pregava e si confidava con Iddio in questo modo: 'O

1 .Bihar-ul'Anwar, vol. 84, pag. 257.
2. Majmu'ah Warram, vol. 2, pag. 78.
3 .Bihar-ul'Anwar, vol. 16, pag. 264.



L'ESEMPIO PERFETTO 25

Signore, non privarmi delle cose buone che mi hai donato!
O Signore, non allietare i miei nemici e coloro che
m'invidiano! O Signore, non farmi ritornare alle cose
cattive dalle quali mi hai salvato! O Signore, non
abbandonarmi nemmeno per un istante'. Fu allora che
Ummu Salamah inizio a piangere. 1l Profeta (s) disse:
'Ummu Salamah, perché piangi?'. Ummu Salamah rispose:
'‘Che mio padre e mia madre siano sacrificati per te!
Perché non dovrei piangere?! Tu, con il sublime grado
spirituale che hai, nonostante Iddio ti abbia perdonato
ogni colpa passata e futura, supplichi e ti confidi in questo
modo con il Signore [mentre siamo noi che dobbiamo
temere Iddio e piangere per i nostri peccati]'. Il Profeta (s)
disse allora: 'Come posso sentirmi al sicuro, sapendo che
Ilddio abbandono per un istante il profeta Giona a sé

N8|

stesso, e causa di cio egli pati cio che pati"".

Certo, il Messaggero di Allah (s) vedeva sempre sé stesso
al cospetto di Dio, e Lo ricordava continuamente, col
cuore e con la parola, e in questo modo faceva scorrere la
vitale linfa del tawhid nel suo puro spirito, affinché il
benedetto albero della vicinanza a Dio mettesse la sue
sacre radici nel suo cuore, e si mescolasse con la sua
esistenza.

L'igiene del corpo

L'Islam ¢ la religione completa, e cura tutte le dimensioni
e tutti gli aspetti della vita umana. E per questo motivo che
il sommo Profeta (s) dava una grande importanza all'igiene
del corpo, ed esortava altresi gli altri a curarsi dell'igiene e

1. Bihar-ul'Anwar, vol. 6, pag. 218.



26 L'ESEMPIO PERFETTO

della salute del proprio corpo. Esistono molti esempi che
dimostrano che il nobile Profeta (s) curava con attenzione
l'igiene e la salute del proprio corpo. Citiamo di seguito
alcuni di questi esempi.

1. "Il Messaggero di Allah (s) non respirava mai nel
recipiente in cui beveva, e quando voleva respirare,
allontanava il recipiente dalla bocca, e poi respirava".!

2. Fu chiesto al Profeta (s) perché¢ 1 musulmani si
ammalano di meno, ed egli disse: "Noi siamo gente che
non mangiamo finché non abbiamo fame, e quando
mangiamo non ci saziamo completamente”.>

3. L'Imam Amir-ul-Muminin Ali (pace su di lui) dice:
"Mettevamo a bagno, per il Messaggero di Allah (s), dei
datteri o dell'uva passa, in un recipiente; ne beveva il
primo e il secondo giorno, e quando si alterava, ordinava
di gettarlo via">

4. "Il Messaggero di Allah (s) ogni volta che andava di
corpo non mancava mai di fare l'abluzione rituale,

iniziandola con il siwak*"”

I Messaggero di Allah (s), tagliandosi le unghie,
ungendosi il corpo, passando 1'antimonio fra le palpebre,
eliminando 1 peli superflui, ed accorciandosi i baffi -
programma con il quale il sommo Profeta (s) curava ogni
settimana la propria igiene personale - fece comprendere
ai musulmani l'importanza dell'igiene. Le parole del

1. Makarim-ul'Akhlaq, vol. 1, pag. 32.

2. Sunan-un-Nabiyy, pag. 181.

3. Da'ayim-ul'Islam, vol. 2, pag. 128.

4. Particolare metodo islamico di pulizia dei denti (n.d.t.).
5. Mahajjat-ul-Baydhaa', vol. 1, pag. 296.



L'ESEMPIO PERFETTO 27

Messaggero di Allah (s) riguardo all'igiene delle unghie e
dei baffi, espongono 1 salutari effetti fisici e spirituali, e le
conseguenze positive che queste norme igieniche hanno
per il miglioramento della vita mondana ed ultraterrena
dell'essere umano. A tal proposito, citiamo la seguente
tradizione: "Chiunque si tagli le unghia il venerdi, Iddio

tira fuori il morbo da esse, e vi introduce la guarigione".!

In un'altra tradizione leggiamo: "Nessuno di voi tenga
lunghi i baffi, poiché satana® li prende come rifugio e si

nasconde in essi".>

Astinenza e semplicita di vita

La semplicita di vita e il non annegarsi nei piaceri e nelle
lusinghe materiali e nella vita mondana, sono principi
luminosi e edificanti, in grado di far emergere le capacita
soprannaturali dell'essere umano, ed elevare il suo spirito.
Piu l'uvomo cede alle lusinghe della vita mondana, piu si
priva dei piaceri e delle gioie spirituali, della luce della
sapienza e della saggezza.

Gli uomini di Dio, che vivono in questo mondo per uno
scopo sublime, non si fanno mai sedurre dalle lusinghe
della vita terrena. Essi sanno bene che i fallaci piaceri
materiali e le veraci gioie spirituali, sono come l'occidente
e l'oriente: avvicinandosi all'uno ci si allontana dall'altro.
Percio si adoperano con tutte le loro forze per avvicinarsi
quanto piu possono al loro amato Creatore, ed ¢ questo

1. Makarim-ul'Akhlaq, vol. 1, pag. 123.

2. Alcuni sono dell'idea che qui con il termine satana s'intende il
microbo (n.d.t.).

3. Makarim-ul'Akhlaq, vol. 1, pag. 125.



28 L'ESEMPIO PERFETTO

invero il sublime scopo della creazione. Essi non
spendono la loro preziosa vita per cose di poco conto,
poiché non ¢ possibile raggiungere il suddetto sublime
scopo senza astinenza e semplicita di vita, cose che
richiedono uno sforzo serio e continuo. Bisogna tuttavia
fare attenzione che quanto abbiamo ora detto non ¢ in
contraddizione con la bonifica dei terreni, il
miglioramento dei paesi e delle citta, il progresso
scientifico, tecnico ed industriale, che sono parte dei
doveri dell'essere umano in questo mondo materiale. In
realta, cio che ¢ riprovevole ¢:

1. l'attaccamento alle cose mondane e 1'amore per i fugaci
beni terreni;

2. l'annegarsi nei piaceri materiali e in una vita piena di
vani sfarzi.

Il nobile Profeta dell'lslam (s), perfetto esempio di
integrita per tutti gli esseri umani, rispettava in modo
completo il principio della semplicita di vita, e in questo
modo guidava l'uvomo a riscoprire le sue immense capacita
spirituali. Conviene qui ricordare che questo principio
etico ¢ relativo, e pud variare col tempo e col mutare delle
condizioni di vita. E dunque possibile che in alcune
condizioni si possa considerare agiato un certo stile di vita,
e in altre condizioni, considerando i cambiamenti avvenuti
nella societa, reputare sobrio ¢ modesto questo stesso stile
di vita. Percid, quando si dice che ¢ necessario prendere
esempio dal sobrio e modesto modo di vivere del sommo
Profeta (s), non si intende che bisogna fare identicamente
quello che egli faceva, nella stessa, identica maniera e
quantita (stessa casa, stessa cavalcatura, stesso cibo, stessi
abiti ecc.); ¢ piuttosto necessario valutare le condizioni



L'ESEMPIO PERFETTO 29

dell'epoca in cui si vive, considerare l'evoluzione dei
mezzi di vita, comprendere bene quali sono i criteri in
base al quale la consuetudine e la societa considerano un
certo stile di vita semplice 0 meno, e poi scegliere con
saggezza il migliore e piu modesto e sobrio modo di
vivere. In altre parole, dal suesposto principio, non
bisogna dedurre che, ad esempio, siccome il sommo
Profeta (s) viveva in una casa costruita con mattoni crudi,
o0 siccome beveva in un recipiente di terracotta, o montava
una particolare cavalcatura, ebbene anche noi dobbiamo
fare altrettanto; dobbiamo piuttosto rispettare il suddetto
principio etico considerando attentamente le particolari
condizioni del tempo e del luogo in cui viviamo. Citiamo
di seguito alcune tradizioni che dimostrano l'estrema
semplicita di vita del nobile Messaggero di Allah (s).

1. Anas Bin Malik dice: "Il Messaggero di Allah (s) non
mangiava mai da vassoi o cose simili, né in stoviglie
molto grandi, e non si cibava mai di pane bianco

delicato di farina setacciata".!

2. Una delle mogli del sommo Profeta (s) dice: "Il

Messaggero di Allah non si riempi mai di cibo".?

3. L'Imam Bagqir (pace su di lui) dice: "Portarono al
Messaggero di Allah (s) un poco di khabis®, ma egli si
rifuito di gustarlo. Gli fu allora detto: 'Te lo sei forse
proibito?'. Rispose: 'No, pero detesto abituarmi a
questo tipo di cibi'. Dopodiché recito il seguente

1. Makarim-ul'Akhlaq, vol. 1, pag. 171.
2. Majmu'ah Warram, vol. 1, pag. 101.
3. Dolce preparato con datteri ed olio (n.d.t.).



30 L'ESEMPIO PERFETTO

versetto: 'Avete consumato i vostri beni puri nella
vostra vita mondana [da egoisti]'"!

4. 1l nobile Imam Amir-ul-Muminin Ali (pace su di lui),
riguardo al sommo Profeta (s), disse: "Del mondo
s'accontento del necessario, e non gli mise mai gli occhi
addosso, i suoi fianchi erano i piu magri, il suo ventre
era il piu vuoto. In verita, il Messaggero di Allah (s)
mangiava seduto a terra, sedeva alla maniera dei servi,
rattoppava le proprie scarpe e rammendava i propri
abiti con le sue stesse mani, cavalcava ['asino a
disdosso e faceva salire gli altri con sé. Quando vide
che sulla tenda della porta di casa sua vi erano dei
disegni, disse ad una delle sue mogli: 'Sottrai alla mia
vista questa tenda, poiché, ogni volta che la vedo, mi

ricordo del mondo e delle sue lusinghe'".

Dell'adempimento alle faccende personali

Il nobile Profeta dell'lslam (s), nonostante il suo sublime
grado spirituale, I'immenso amore che i musulmani e i
credenti avevano per lui, e l'assoluto rispetto che la sua
famiglia aveva per lui, non amava mai che gli altri
eseguissero le sue faccende personali, si sforzava bensi di
essere indipendente dagli altri, e adempiere di persona alle
proprie faccende. Cosi facendo, il sommo Profeta (s)
dimostrava il suo rispetto per gli altri, ed insegnava alla
gente di non credersi mai privilegiati rispetto agli altri e di
fare sempre affidamento sulle proprie forze.

1. Mahasin, pag. 343.
2. Nahj-ul-Balagah (Faydh-ul'Islam), sermone 159.



L'ESEMPIO PERFETTO 31

Deylami, nell'opera 'Irshad-ul-Qulab', narra che: "I/
Messaggero di Allah (s) rammendava i propri abiti,
rattoppava le proprie scarpe, mungeva le proprie pecore,
mangiava assieme ai servi, si sedeva sempre per terra, e
senza farsi inibire dalla vergogna portava quanto gli
occorreva dal mercato alla propria famiglia".!

In un'altra tradizione leggiamo: "In un viaggio, il
Messaggero di Allah (s), assieme ad un gruppo di persone,
aveva camminato per diverse ore, ed i segni della
stanchezza si erano manifestati nei viaggiatori e nelle loro
cavalcature. La carovana sosto in una posta nella quale
v'era un pozzo o uno stagno pieno d'acqua. 1l Messaggero
di Allah (s) fece distendere il proprio cammello e smonto.
Prima di ogni cosa, tutti volevano raggiungere l'acqua e
preparare i preliminari della preghiera. Il Messaggero di
Allah (s), non appena sceso dal suo cammello, ando verso
l'acqua, ma senza aver percorso molta strada, senza dire
nulla, ritorno verso la sua cavalcatura. I suoi compagni
dissero fra di loro stupiti: 'Non ha gradito questo luogo
per smontare, e intende ordinare di ripartire?'. Gli occhi
erano attenti e le orecchie in attesa di sentire l'ordine del
sommo Profeta (s). Lo stupore della gente aumento
quando videro che non appena il Messaggero di Allah (s)
raggiunse il proprio cammello, prese la ginocchiera e con
essa lego le ginocchia della bestia, e si diresse
nuovamente verso l'acqua. I compagni sbalorditi chiesero:
'O Messaggero di Allah (s), perché non ci hai ordinato di
eseguire questo lavoro per te, e sei ritornato,
scomodandoti? Noi eravamo pronti a renderti questo
servigio con estremo onore'. Il sommo Profeta (s) rispose

1. Irshad-ul-Qulub, cap. 32, pag. 155.



32 L'ESEMPIO PERFETTO

loro dicendo: 'Non chiedete mai aiuto agli altri
nell'adempimento delle vostre faccende personali, e non
appoggiatevi agli altri, nemmeno per un pezzo di legno
per il siwak.!""

Dell'adornarsi

Il sommo Profeta (s) curava costantemente la sua bellezza
esteriore, € non vedeva alcuna contraddizione fra la cura
della sfera interiore e l'aspetto esteriore dell'essere umano.
La sua impareggiabile ascesi non lo distoglieva mai dalla
cura del proprio aspetto esteriore. Ad esempio, egli si
profumava, si pettinava sempre i capelli, i suoi abiti erano
sempre puliti ed eleganti, prima di uscire di casa si
guardava sempre allo specchio, e prima di eseguire
l'abluzione rituale si puliva sempre i1 denti; il colore delle
sue scarpe era sempre in armonia con quello dei suoi
vestiti, e portava sempre un turbante che gli donava una
particolare grazia, ed accresceva la sua attrattiva ed
imponenza. Egli diceva: "In verita, Allah é bello ed ama la
belta"?

Nelle raccolte di tradizioni islamiche esistono molti
esempi della grande cura che il sommo Profeta (s) aveva
del suo aspetto esteriore. Citiamo di seguito alcune di
queste tradizioni.

1. Il Tabrisiyy dice: "Il Messaggero di Allah (s) era solito
guardarsi allo specchio e mettersi a posto i capelli e
pettinarsi, e spesso si ordinava i capelli specchiandosi

1. Particolare metodo islamico di pulizia dei denti (n.d.t.).
2. Kuhl-ul-Basar, pag. 69.
3. Nahj-ul-Fasahah, pag. 159.



L'ESEMPIO PERFETTO 33

nell'acqua. Egli, oltre ad abbellirsi per la sua famiglia, si
adornava anche per i suoi compagni, e diceva: 'lddio ama
che il Suo servo si prepari e si adorni quando esce di casa

1l

per incontrare i suoi fratelli'".

2. Fra le cose che accrescono la bellezza umana v'¢ il
profumarsi, ¢ il sommo Profeta (s) amava molto
profumarsi: "Il Messaggero di Allah (s) spendeva piu

denaro in profumi che in cibo"?

3. Un uomo scarmigliato, con la barba lunga, sciatto,
venne dal sommo Profeta (s), il quale disse: "Questo uomo
non ha trovato dell'olio col quale ungersi i capelli e
metterseli in ordine? Alcuni di voi venite da me con le

sembianze di Satana"?

4. 1l nobile Imam Baqir (pace su di lui) dice: "Il Profeta di
Allah (s) non passava per nessuna strada, se non che
chiunque vi passava, anche dopo due o tre giorni, dal
buon profumo che era rimasto da lui, capiva che egli era
passato per quella strada. Non gli portavano nessun tipo
di profumo, se non che se ne cospargeva, e diceva:
'L'aroma di un gradevole e buon profumo, il portarselo

addosso, é cosa semplice.*

Il rispetto per le donne

Prima dell'avvento del nobile Profeta dell'lslam (s), la
societa araba preislamica spregiava la donna, la
considerava un essere privo di valore, e si riufiutava di

1. Makarim-ul'Akhlaq, vol. 1, pag. 36.
2. Makarim-ul'Akhlaq, vol. 1, pag. 66.
3. Mahajjat-ul-Baydhaa', vol. 1, pag. 309.
4. Makarim-ul'Akhlaq, vol. 1, pag. 66.



34 L'ESEMPIO PERFETTO

riconoscere e rispettare i suoi diritti. Ma dal momento che
la sacra religione islamica ha un particolare rispetto per
l'essere umano, il nobile Profeta dell'lslam (s) esortava la
gente a rispettare 1 diritti delle donne e ad averle in grande
stima, e lui stesso, nella pratica, aveva un grande rispetto
per le donne. L'intera vita del Messaggero di Allah (s)
rivela questa realta. A tal proposito, il nobile Imam Sadiq
(pace su di lui) dice: "Il Messaggero di Allah (s) salutava
le donne, le quali rispondevano al suo saluto. Il Principe
dei Credenti [Ali, pace su di lui] salutava le donne, ma
rifuggiva dal salutare le donne giovani, e diceva: 'Temo
che il tono della loro voce faccia effetto su di me, e [temo
di] ricevere danno maggiore della mercede che vado

ol

cercando [salutandole]'".

L'abitudine del sommo Profeta (s) di salutare le donne,
dimostra che egli con questo atto voleva ricordare ai suoi
seguaci il valore e la dignita della donna.

Un altro esempio del grande rispetto che il sommo
Profeta (s) aveva per le donne, ¢ l'aiuto che egli prestava in
casa alle sue mogli: "Il sommo Profeta (s), in casa, si
cuciva i vestiti, apriva la porta, mungeva le pecore e i
cammelli, tagliava la carne, ed ogni volta che il suo
servitore si stancava, macinava [di persona] il grano o
l'orzo, la notte, prima di coricarsi, si preparava l'acqua
per l'abluzione rituale; nelle difficolta aiutava sempre la
propria famiglia"?

Lo stesso Profeta, riguardo al rispetto per le donne, diceva:
"Sappiate che il migliore di voi, e chi di voi e il migliore

1. Al-Usul min-al-Kafi, vol. 2, pag. 648.
2. Sunan-un-Nabiyy, pag. 73.



L'ESEMPIO PERFETTO 35

per le sue donne, ed io sono il migliore di voi [poiché sono

il migliore] per le mie donne"!

Dello scherzare

Dalla completa dottrina islamica, [in particolare] dalla
nobile tradizione del sommo Profeta (s), comprendiamo
che lo scherzo, finché non ¢ accompagnato da peccati
(quali umiliare, dileggiare, calunniare, mentire ecc.), ed ha
come scopo il rendere allegro il proprio fratello di fede, ¢
una buona e gradita azione. Il nobile Messaggero di
Allah (s), oltre ad esortare i propri compagni ad essere
gioviali e scherzosi, egli stesso scherzava con loro. A tal
proposito, il Principe dei Credenti (pace su di lui) dice:
"Ogni volta che il Messaggero di Allah (s) trovava uno dei
suoi compagni in stato di afflizione, lo allietava
scherzando con lui, e diceva: 'lddio detesta chi mostra al

proprio fratello di fede un viso tetro™?

Nei libri di tradizioni islamiche e nelle biografie, esistono
molti esempi dei dolci scherzi del sommo Profeta (s).
Citiamo di seguito alcuni di questi esempi.

1. 1l servitore del Messaggero di Allah (Anjashah) cantava
lo Huda (particolare modo di cantare che fa si che il
cammello corra di piu) per il cammello della moglie del
Profeta. Il sommo Profeta (s) gli disse: "O Anjashah, abbi
riguardo dei 'vetri 3 alludendo al fatto che le donne sono
delicate [e fragili come i vetri], e se i cammelli corrono
troppo, ¢ possibile che si spaventino e cadano.

1. Mahajjat-ul-Baydhaa', vol. 3, pag. 98.
2. Sunan-un-Nabiyy, pag. 60.
3. Bihar-ul'Anwar, vol. 16, pag. 294.



36 L'ESEMPIO PERFETTO

2. Una donna venne dal sommo Profeta (s) e fece il nome
del proprio marito. Il Messaggero di Allah (s) disse: "Tuo
marito ¢ lo stesso nei cui occhi v'¢ del bianco?". La donna
rispose: "No, nei suoi occhi non v'¢ del bianco". La donna
fece ritorno a casa, e racconto la vicenda al proprio marito.
L'vomo disse allora: "Non vedi forse che la parte bianca
dei miei occhi & maggiore di quella nera"!

3. Il sommo Profeta (s) disse a una donna appartenente
alla tribu degli Ashja": "Le donne anziane non vanno in
Paradiso". Bilal, I’Abissino, che era di pelle nera, la vide
triste, e racconto il fatto al Profeta (s), il quale gli disse:
“Nemmeno gli individui di pelle nera vanno in Paradiso”.
Bilal e la donna anziana erano ambedue tristi, quando d'un
tratto arrivo Abbas, lo zio paterno del Profeta (s), un uomo
anziano, ¢ li vide in quello stato. Informo di cio il
Profeta (s), il quale disse: "Nemmeno gli uomini anziani
vanno in Paradiso". Poi il sommo Profeta (s) chiamo
quelle tre persone, le allieto e disse loro: “Iddio resuscitera
nelle migliori sembianze le vecchie, i vecchi e i neri, ed
essi andranno in Paradiso ringiovaniti e resi fulgidi e

luminosi"?

4. 11 carattere del nobile Profeta (s) era tale che permetteva
ai suoi compagni di dire arguzie in sua presenza, ed essi, a
loro volta, seguendo l'esempio del Profeta (s), si
astenevano dagli scherzi riprovevoli. Non mancavano pero
di fare scherzi simpatici e gradevoli, come quello citato
nella seguente tradizione: "Nu'ayman ero un uomo
gioviale e scherzoso. Un giorno vide un beduino con un

1. Ibid.
2. Bihar-ul'Anwar, vol. 16, pag. 295.



L'ESEMPIO PERFETTO 37

otre di miele; lo acquistd e lo portd a casa di una delle
mogli del sommo Profeta (s). Il Messaggero di Allah (s)
penso che lo avesse portato come regalo. Nu'ayman se ne
ando, mentre il beduino aspettava dinanzi alla casa del
Profeta (s); l'attesa si fece lunga, e I'nvomo disse ad alta
voce: 'O padrone di casa! se non avete soldi restituitemi il
miele'. Il Messaggero di Allah (s) comprese il fatto, e pago
il prezzo del miele a quell'uomo. Quando il Profeta (s)
incontrd Nu'ayman, disse: '"Perché hai fatto cio?'. Disse:
'Ho visto che il Messaggero di Allah ama il miele, e il
beduino aveva un otre di miele'. Il Profeta di Allah (s) rise
per questo scherzo di Nu'ayman, e non fu assolutamente
brusco con lui"!

Pudore e castita

I1 pudore e la castita, sublimi valori umani, sono in grado
di controllare gli istinti umani e mantenere l'vomo sul
sentiero che lo porta alla sua reale perfezione. Piu l'essere
umano ¢ pudibondo e casto, e piu si allontana
dall'animalita, avvicinandosi cosi alla spiritualita. Se il
pudore e la castita non fossero esistite, 'uvomo non avrebbe
visto alcun limite per la soddisfazione dei suoi appetiti
sensuali, e di conseguenza sarebbe affondato nella melma
del vizio e della corruzione.

Come tutti gli uomini di Dio, che erano ideali di virtu e
perfezione umana, anche 1'Esempio Perfetto di umanita, il
nobile Profeta dell'Islam (s), si fregiava di assoluto pudore
e perfetta castitd. Egli non si macchid mai di peccati
contrari alla purezza, non commise alcun atto contrario al

1. Bihar-ul'Anwar, vol. 16, pag. 296.



38 L'ESEMPIO PERFETTO

pudore. Era piuttosto un paragone di vera pudicizia e
castita, tanto che si asteneva anche da quegli atti e
comportamenti leciti che sospettava minimamente nuocere
al suo sublime grado di purezza e castita.

Il nobile Imam Sadiq (pace su di lui), in una sublime
tradizione, riguardo al carattere del sommo Profeta (s),
dice: "Quando il Profeta si sedeva con qualcuno, non si
toglieva gli abiti di dosso finché questi non se ne
andava".!

In un'altra tradizione, Abu Sa'id al-Khudriyy narra: "I/
Messaggero di Allah (s) era piu pudico delle vergini nei
loro veli, ed era tale che quando aborriva una cosa, lo

comprendevamo dal suo viso"?

Della sollecitudine verso i bambini

I bambini, che formano il futuro di ogni societa, a causa
della loro eta, vengono solitamente trascurati dagli adulti,
e talvolta umiliati e sviliti. Ma il Messaggero di Allah (s)
dava ai bambini un grande valore, ed era estremamente
buono, sollecito ed indulgente nei loro confronti. Il sommo
Profeta (s) ordinava ai grandi e ai genitori di giocare con i
bambini in casa; sicuramente questo modo di trattare i
bambini, fa si che essi si sentano importanti, si
riappacifichino con i loro genitori se talvolta sono risentiti
con loro, e li considerino amici, € non padroni; inoltre, i
genitori durante il gioco possono instruirli, educarli ed
insegnare loro il corretto modo di vivere.

1. Tafsir al-Ayyashiyy, vol. 1, pag. 203.
2. Makarim-ul'Akhlaq, vol. 1, pag. 17.



L'ESEMPIO PERFETTO 39

Di seguito ricordiamo alcuni esempi dell'immensa
sollecitudine del sommo Profeta (s) nei confronti dei
bambini.

1. "Ogni volta che il Profeta (s), mentre guidava la
preghiera, sentiva un bambino piangere, alleggeriva la

m1

preghiera affinché la madre potesse curarsene”.

2. "Il Messaggero di Allah (s) quando vedeva i bambini
degli Ansar, accarezzava le loro teste, li salutava e

pregava per loro"?

3. "Quando il Messaggero di Allah (s) ritornava da un
viaggio, i bambini andavano ad accoglierlo, il Profeta (s)
si fermava ed ordinava di farli salire: alcuni li faceva
sedere sulla sua cavalcatura, davanti a sé, altri dietro, e il
resto dei bambini, ordinava ai suoi compagni di farli

salire con sé'">

4. "Quando portavano un bambino al cospetto del
Profeta (s) affinché egli pregasse per lui o gli desse un
nome, egli, per rispetto dei suoi parenti, lo prendeva in
grembo, e a volte succedeva che il bambino orinasse sul
grembo del Profeta (s). Coloro che vedevano questa scena
sgridavano il bambino, ma il Profeta (s) diceva: 'Non siate
severi col bambino, lasciatelo finire di orinare. Quando
finiva di pregare per il bambino o di dargli il nome, i
parenti del bambino, in estrema gioia, se lo riprendevano,
e non percepivano nessun fastidio né tedio alcuno nel

1. 'llal-ush-Sharaaye', vol. 2, pag. 33; Sunan-un-Nabiyy, pag.
273.

2. Sharaf-un-Nabiyy, pag. 65.

3. Sharaf-un-Nabiyy, pag. 85.



40 L'ESEMPIO PERFETTO

Profeta (s). Quando essi se ne andavano, il Messaggero di

ml

Allah (s) purificava le proprie vesti".

Indulgenza ed abnegazione

L'indulgenza e l'abnegazione sono valori che godono di
particolare rispetto in ogni dottrina e presso tutti i popoli e
tutte le nazioni. Gli uomini hanno per le persone abnegate
ed indulgenti una stima che non hanno per le altre persone.

Il sacro Corano, sommo educatore e maestro dell'umanita,
ci raccomanda queste splendide virtu, dicendo:

""...e [i credenti] devono perdonare ed essere indulgenti.
Non amate forse che Allah vi perdoni? In verita, Allah é

perdonatore e benevolo".*

I1 sacro Corano non solo considera il perdono e
l'indulgenza nobili virtu, che ogni essere umano deve
acquisire, ma ci insegna che l'abitudine di rispondere al
male ricevuto facendo del bene, € una virtu di valore assai
maggiore. A tal proposito descrive i credenti dicendo:

""...e respingono il male col bene, ed elargiscono di cio

che abbiamo loro destinato'".?

Rispondere al male col bene, ¢ una sublime virtu
posseduta solo dagli esseri umani che hanno purificato la
propria anima e il loro carattere, e come dice Khajeh
Abdollah Ansariyy:

1. Makarim-ul'Akhlaq, vol. 1, pag. 25.
2. Corano, 24:22.
3. Corano, 28:54.



L'ESEMPIO PERFETTO 41

"Rispondere al male con il male, significa trattare il
prossimo da cane,

rispondere al bene col bene, significa trattare il prossimo
da asino,

rispondere al male col bene, ¢ quello che fa Khajeh
Abdollah Ansariyy"

In altre parole, rispondere al male col male, e al bene col
bene, ¢ cosa naturale e normale, ma rispondere al male
facendo del bene, € cosa straordinaria, € un eccelso valore
riscontrabile solo nell'essere umano.

Il nobile Profeta (s), che Iddio ha educato con il Suo
Corano, oltre ad essere indulgente, era solito rispondere al
male ricevuto facendo del bene, e lo stesso facevano gli
Immacolati Imam (pace su di loro).

A proposito delle virtu del sommo Profeta (s), in una
tradizione islamica leggiamo: "Il Messaggero di Allah (s)
non si vendicava mai di nessuno, perdonava piuttosto

coloro che lo molestavano”.!

La seguente storia dimostra l'immensa indulgenza del
sommo Profeta: "Un giorno un beduino venne dal
Profeta (s) e gli fece una richiesta. 11 Messaggero di
Allah (s) esaudi la sua richiesta, e disse: "Ti ho forse
beneficato?'. L'uomo rispose: 'No, non mi hai beneficato
per niente'. I compagni del Profeta (s) s'adirarono per
l'ingratitudine del beduino, e decisero di molestarlo, ma il
nobile Profeta vietd loro di recargli offesa. Ando allora a
casa e gli dono di piu, e disse: 'Ora ti ho beneficato?', e

1. Mustadrak-ul-Wasaa'il, vol. 2, pag. 87.



42 L'ESEMPIO PERFETTO

I'uomo disse: 'Certo, che Iddio ti conceda buona mercede'.
Il Messaggero di Allah (s) disse: 'A causa delle parole che
hai detto davanti ai miei compagni, ¢ possibile che si siano
fatti una cattiva opinione di te, se vuoi vai da loro, ed
annuncia il tuo compiacimento, affinché cambino opinione
su di te. Si reco dunque dai compagni, e il nobile Profeta
(s) disse: 'Ora quest'uvomo ¢ soddisfatto di noi! Non ¢
cosi?'. Il beduino disse: 'Certo, che Iddio conceda a te e
alla tua famiglia buona mercede'. Il sommo Profeta (s)
disse in seguito: 'lIl caso di me e quest'uomo, ¢ simile a
quello di colui il cui cammello ¢ fuggito, e viene inseguito
dalla gente, ed esso fugge di piu; ma il padrone del
cammello dice: 'Lasciatelo in pace, io so bene come come
domarlo'. Poi viene dal suo cammello, lo accarezza, gli
scuote la polvere dal corpo e dal viso, e prende le redini
dell'animale in mano. Se io vi avessi lasciati liberi di
aggredire quell'uomo, voi, a causa del suo sgarbo, l'avreste
ucciso, ed egli, in quello stato, sarebbe andato

all'inferno™.!

Il nobile Profeta dell'lslam (s), oltre ad essere indulgente
nelle sue faccende personali, ricordava sempre anche agli
altri questo sublime valore umano, e diceva: "Vi
raccomando il perdono e l'indulgenza, poiché l'indulgenza
non fa che aumentare l'onore e la gloria dell'essere umano.
Siate dunque indulgenti, affinché Iddio vi doni gloria ed

onore"?

Il un'altra preziosa tradizione leggiamo: "Non volete che
v'informi delle migliori delle virtu, che giovano alla vostra

1. Safinat-ul-Bihar, vol. 1, pag. 416.
2. Mer'aat-ul-Uqiil, vol. 8, pag. 194.



L'ESEMPIO PERFETTO 43

vita terrena ed ultraterrena? Perdonare chi ti fa un torto,
riconciliarti con chi si e staccato da te, fare del bene a chi

nl

ti ha fatto del male, donare a chi ti ha privato”.

Della creanza e del rispetto per il prossimo

La creanza e il rispetto per il prossimo sono splendide
virt, raccomandate dalla sharia, con le quali le Guide
Divine trattavano la gente. Il nobile Profeta dell'lslam (s)
rispettava sempre questi principi morali, in modo
completo, era sempre estremamente educato, aveva un
assoluto rispetto per il prossimo.

Le varie biografie del sommo Profeta (s) narrano molti
esempi della sua impareggiabile creanza e del suo
profondo rispetto per la gente. Citiamo di seguito alcuni di
questi esempi.

1. "Ogni volta che un uomo veniva dal Messaggero di
Allah (s) e si sedeva con lui, questi [per rispetto] non si
alzava finché l'vomo non s'alzava'

2. "Il Profeta (s), per rispetto dei suoi compagni, e per
conciliarsi i loro cuori, li chiamava sempre con il loro
soprannome, e a coloro che non avevano alcun
soprannome, ne sceglieva uno, e anche la gente li
chiamava con esso. Assegnava inoltre soprannomi alle
donne che possedevano figli, a quelle che non ne avevano,

e persino ai bambini'"

1. Mer'aat-ul-Uqil, vol. 8, pag. 192.
2. Makarim-ul'Akhlaq, vol. 1, pag. 15.
3. Ihyaa'ul'Uluim, vol. 2, pag. 363.



44 L'ESEMPIO PERFETTO

3. 1l Principe dei Credenti (Ali, pace su di lui), narra il
dolce ricordo delle riunioni del sommo Profeta (s)
dicendo: "Il Messaggero di Allah (s) non fu mai visto
distendere le gambe dinanzi a qualcuno™

4. 1l Profeta dell'Islam (s) trattava con rispetto e cortesia
persino i suoi servitori. Anas Bin Malik, riguardo al nobile
Messaggero di Allah, dice: "Giuro su Colui che lo ha
inviato in verita, che non accadde mai che riguardo a un
atto che egli non amava, mi dicesse: "Perché hai fatto
cio?!", ed ogni volta che le sue mogli mi biasimavano, egli

N2

diceva: 'Lasciatelo stare, era destino che fosse cosi

5. Egli aveva uno straordinario rispetto per gli ospiti, ed
era solito accompagnarli fino alla porta di casa; quando
riceveva ospiti, mangiava assieme a loro, e finché essi non
finivano di mangiare, [per rispetto, per non metterli a
disagio] continuava a mangiare con loro.>

Dell'umilta

Essere umili e modesti nei confronti della gente, astenersi
da ogni forma di superbia e presunzione, rifuggire
dall'ostentazione e dal vanto dei propri meriti, sono
sublimi virti umane, che il nobile Profeta dell'lslam (s)
possedeva in modo completo, e di certo uno dei fattori che
lo resero cosi amabile e popolare, era proprio questa sua
immensa umilta e modestia nei confronti della gente. Ora,
per maggior informazione dei lettori, citiamo alcuni

1. Makarim-ul'Akhlaq, pag. 22.
2. Ihyaa'ul'Ulim, vol. 2, pag. 361.
3. Sunan-un-Nabiyy, pag. 67.



L'ESEMPIO PERFETTO 45

esempi della modestia e dell'umilta del nobile Messaggero
di Allah (s).

1. "Il Messaggero di Allah (s), quando entrava in una
casa, era solito sedersi nel posto piu vicino al luogo dal

m1

quale faceva ingresso".

2. "Il Messaggero di Allah (s) detestava che ci si levasse
in piedi per lui, e la gente, sapendo cio, non si alzava in
piedi dinanzi a lui quando egli veniva da loro; ma quando
egli si alzava per andarsene, anche essi si alzavano con

lui e lo accompagnavano fino alla porta di casa" >

3. Abu Zhar al-Ghifari (eminente compagno del sommo
Profeta) dice: "Il Messaggero di Allah (s) si sedeva sempre
tra i suoi compagni, e se giungeva un estraneo, questi non
riusciva a riconoscerlo fra essi finché non domandava di
lui [tanto umile e dimesso era]. Chiedemmo dunque al
Profeta (s) di sedersi in un posto tale da poter essere
riconosciuto dagli estranei che venivano da lui, e fu allora
che costruimmo con del fango una piccola piattaforma, e
dal quel momento in poi egli si sedeva su di essa, e noi ci

sedevamo intorno a lui">

4. 1l Profeta dell'lslam (s), che era cosi umile e dimesso
nei confronti dei servi di Iddio, lo era anche dinanzi al
Signore Eccelso, e in questo modo allontanava da sé ogni
forma di superbia ed alterigia. A tal proposito, il nobile
Imam Sadiq (pace su di lui) dice: "Il Messaggero di
Allah(s), dal giorno in cui Iddio lo fece Profeta fino al

1. Makarim-ul'Akhlaq, vol. 1, pag. 25.

2. Mustadrak-ul-Wasaa'il, vol. 2, pag. 113.Da'aayim-ul'Islam,
vol. 2, pag. 119.

3. Makarim-ul'Akhlaq, vol. 1, pag. 15.



46 L'ESEMPIO PERFETTO

giorno della sua dipartita, non mangio mai stando
appoggiato, mangiava piuttosto alla maniera dei servi e si
sedeva come loro". Gli fu chiesta allora la ragione di
questo comportamento del Profeta (s), ed egli disse: "Per
umilta nei confronti di Iddio, sia glorificato e

magnificato".!

Del tener fede ai patti

Tener fede ai patti — che ¢ segno di dignita e lealta, ed ha
un importante ruolo nel consolidare le relazioni sociali — ¢
uno di quei valori che ¢ possibile notare in tutta la vita del
sommo Profeta (s), sia in ambito familiare sia in quello
sociale e politico.

Il Messaggero di Allah (s), nel tenere fede ai patti, aveva
un alto grado e una degna posizione, sia prima dell'inizio
della sua missione profetica, sia dopo di essa. In ogni
circostanza, egli rispettava i patti stretti con amici e nemici,
e fino a quando essi non violavano i patti, egli si
manteneva assiduamente fedele ad essi. Non accadde mai
che egli violasse un patto, li rispettava piuttosto a tutti i
costi, anche quando era a suo svantaggio. A conferma di
quanto abbiamo finora detto, citiamo alcuni esempi della
grande importanza data dal sommo Profeta a questa
importante virtu.

1. Si narra che I'lmam Sadiq (pace su di lui) disse: "Il
Messaggero di Allah (s) concordd con un uomo di
rimanere in sua attesa, accanto ad un masso, fino al suo
ritorno. L'intensita del caldo del sole molestava il sommo
Profeta. I suoi compagni gli dicevano: 'Cosa succede se ti

1. Da'ayim-ul'Islam, vol. 2, pag. 119.



L'ESEMPIO PERFETTO 47

sposti all'ombra?', ed egli rispondeva: 'Il luogo del nostro
appuntamento ¢ qui, € se non verra, sara egli ad aver
violato la promessa"!

2. Prima dell'avvento dell'lslam un gruppo di nobili e
generosi uomini della tribu dei Quraish, in difesa dei diritti
dei deboli e degli oppressi, strinsero un patto chiamato
"Half-ul-Fudhul". Uno dei partecipanti al patto era il
sommo Profeta (s). Egli, non solo tenne fede a questo
patto prima dell'inizio della sua missione, ma anche dopo
di essa ogni volta che lo ricordava, diceva: "lo non sono
disposto a rompere il mio patto, quandanche mi fosse dato

in cambio il piu prezioso dei doni"?

3. Ammar Yasser dice: «lo pascolavo le mie pecore, e
anche Muhammad (s) pascolava delle pecore. Un giorno
gli dissi: "A 'Fajj' conosco un buon pascolo, vuoi che
andiamo 1a domani?". Egli disse: "Va bene!". Quando
venni, la mattina, vidi Muhammad (s) pronto prima di me,
ma egli non aveva portato al pascolo le sue pecore. Dissi:
"Cosa aspetti?". Rispose: "Eravamo d'accordo di portare
insieme le nostre pecore al pascolo, € non volevo violare i
patti portando al pascolo le mie pecore prima di te"»>

4. Era il mese di zhul-qa'dah. Il sommo Profeta (s) decise
di recarsi alla Mecca per eseguire il pellegrinaggio. Invito
anche gli altri mussulmani ad accompagnarlo. Il
Messaggero di Allah (s) parti cosi per la Mecca con il
gruppo di mussulmani che lo accompagnavano. Durante il
viaggio informarono il sommo Profeta che i Quraish, dopo

1. Bihar-ul'Anwar, vol. 75, pag. 95.
2. Sirat-ul-Halabiyy, vol. 1, pag. 131.
3. Bihar-ul'Anwar, vol. 16, pag. 224.



48 L'ESEMPIO PERFETTO

essere venuti al corrente della sua partenza, si sono
preparati per combattere con lui, insediandosi a 'Zhi
Tuwa', e giurando di non lasciarlo entrare alla Mecca. Dal
momento che il sommo Profeta non era partito per la
guerra, ma solo per eseguire il pellegrinaggio, venne a
colloquio con loro, e concluse con essi un trattato di pace
noto col nome di "Pace di Hudaybiyyah". In questo
trattato il sommo Profeta (s) assunse alcuni obblighi, tra i
quali I'impegno di restituire ai Quraish chiunque di questi
fosse fuggito dalla Mecca senza il permesso dei suoi capi,
per unirsi ai mussulmani; mentre nel caso in cui un
mussulmano fosse fuggito verso i Quraish, questi non
sarebbero stati obbligati a restituirlo ai mussulmani.
Mentre il sommo Profeta (s) concludeva questo patto con
Suhayl, il rappresentate dei Quraish, "Abu Jundab", il
ﬁglio di Suhayl, che era diventato mussulmano, ma era
prigioniero del padre politeista, fuggi dalla Mecca e si uni
ai mussulmani. Quando Suhayl lo vide, disse: "O
Muhammad, questo ¢ il primo caso in cui devi tenere fede
al patto! Se vuoi che la pace continui, devi restituircelo!".
Il sommo Profeta (s) accettd. Suhayl afferro il figlio per il
colletto per ricondurlo alla Mecca. Abu Jundab (con tono
supplicante) grido: "O Mussulmani, permettete forse che
mi riportino dai politeisti, € che io cada di nuovo nelle loro
grinfie?". Il sommo Profeta (s) disse: "O Abu Jundab,
porta pazienza! Iddio dara sollievo a te e a chi ¢ come te.
Noi abbiamo concluso un patto con loro, € non possiamo
violarlo"!

5. Un altro chiaro esempio del fatto che il sommo
Profeta (s) era sempre fedele ai patti, ¢ la vicenda di "Abu

1. Siratu ibni Hisham, vol. 3, pag. 332.



L'ESEMPIO PERFETTO 49

Basir". Abu Basir era mussulmano; partecipo alla battaglia
della Mecca, e dopo la Pace di Hudaybiyyah fuggi a
Medina. I capi dei Quraish scrissero una lettera, e la
diedero in mano a una persona, affinché, assieme al suo
servo, si recasse a Medina e la consegnasse al Messaggero
di Allah, e cido per farsi dare Abu Basir dal Profeta,
conformemente ai patti, e ricondurlo cosi alla Mecca.
Quando la lettera giunse al nobile Profeta (s), egli convoco
Abu Basir e gli disse: "Tu sai che noi abbiamo concluso
un patto con i Quraish, e non ¢ giusto per noi violare il
patto. Iddio dara sollievo a te e a chi ¢ come te". Abu Basir
disse: "O Messaggero di Allah, mi rimandi forse dal
nemico affinché mi distolga dalla religione". I sommo
Profeta (s) rispose: "O Abu Basir, ritorna, Iddio vi dara
sollievo". Abu Basir ritornd con quei due uomini. Quando
arrivarono a "Zhu-l-Hulayfah" smontarono accanto ad un
muro. Abu Basir si rivolse a quell'uomo dicendo: "Questa
tua spada ¢ tagliente?". L'uomo disse: "Certo". Abu Basir
disse: "Posso vederla?". L'uomo replico: "Se vuoi puoi
vederla". Abu Basir, non appena prese la spada aggredi
I'vomo e lo uccise. Il servo dell'ucciso quando vide quella
scena, fuggi dal terrore verso Medina. Il Messaggero di
Allah era seduto in moschea che d'un tratto il servo entro
dalla porta. Non appena il Profeta vide il servo disse:
"Quest'uomo ha visto una scena terribile". Dopodiché
chiese: "Che cosa ¢ successo?". Disse: "Abu Basir ha
ucciso quell'uomo". Fu allora che giunse Abu Basir e
disse: "O Messaggero di Allah, tu hai rispettato il patto
consegnandomi a quei due uomini, tuttavia io ho temuto di
perdere la fede". Il sommo Profeta (s) disse allora: "Che
guerra farebbe questo uomo se avesse dei compagni!".
Abu Basir comprese che se fosse rimasto a Medina i



50 L'ESEMPIO PERFETTO

Quraish avrebbero mandato altri uomini per riportarlo alla
Mecca; lascio dunque Medina e raggiunse le coste del Mar
Rosso, arrivando alla via attraverso la quale le carovane
dei Quraish andavano e venivano da Damasco. Inoltre,
quando gli altri mussulmani prigionieri alla Mecca
vennero a sapere della vicenda di Abu Basir e delle parole
del Messaggero di Allah (s) riguardo a lui, in ogni modo
possibile si liberarono dalle grinfie dei politeisti della
Mecca e raggiunsero Abu Basir, finché, poco alla volta,
raggiunsero il numero di settanta persone. Ora essi erano
una seria minaccia per le carovane dei Quraish: se
trovavano uno di loro lo uccidevano, e se una carovana dei
Quraish passava per quel luogo la attaccavano. Finché i
Quraish si stancarono di questa situazione, € scrissero una
lettera al Messaggero di Allah (s) chiedendogli, almeno in
nome del legame di parentela che egli aveva con loro, di
richiamarli a Medina, e salvare i Quraish dai loro attacchi.
Il sommo Profeta (s) li richiamo allora a Medina, ed essi
ubbidirono e ritornarono. !

Esortazione al lavoro

L'immensa generosita del sommo Profeta non gli
permetteva di privare 1 questuanti delle sue nobili
elargizioni. Tuttavia egli non amava che una persona
questuasse senza un valido motivo, per indolenza e
negligenza. Era per questo motivo che talvolta esortava
taluni a lavorare ed imparare un mestiere, a vivere del
proprio lavoro, proprio per impedire il diffondersi della
pigrizia e dell'indolenza fra la gente, e debellare il vizio di
chiedere e mendicare invece di lavorare e adoperarsi. Il

1. Siratu ibni Hisham, vol. 1, pag. 337.



L'ESEMPIO PERFETTO 51

sommo Profeta (s) dava una tale importanza al lavoro, che
non apprezzava molto le persone prive di mestiere: "Ogni
volta che il Messaggero di Allah (s) vedeva qualcuno che
attraeva la sua attenzione e che gli piaceva, chiedeva: 'Ha
anche un lavoro, un mestiere?, se si rispondeva che non ha
alcun mestiere, diceva: 'Mi ha deluso'. Fu detto: 'Perché, o
Messaggero di Allah?'. Disse: 'Poiché, quando il credente
non ha un mestiere, vive della propria fede [usa la propria
fede per campare e sostentarsi]™!

A tal riguardo, non ¢ male prestare attenzione a due
vicende.

1. Uno dei compagni del Messaggero di Allah (s) divenne
povero. La moglie gli disse: "Fosse vero che tu vada dal
Profeta (s) e gli chieda aiuto!". L'uomo ando dal sommo
Profeta (s), il quale, quando lo vide, disse: "Chiunque
voglia da noi qualcosa, glielo concediamo, tuttavia se
dimostra di non avere alcun bisogno [dell'aiuto degli altri],
Iddio fara in modo che non [ne] abbia alcun bisogno".
L'uomo disse a sé stesso: "Le parole del Messaggero di
Allah (s) erano rivolte a me". Ritorno allora a casa e
racconto l'accaduto alla moglie, la quale disse: "Anche il
Profeta ¢ un essere umano (non conosce l'intimo di
nessuno, le sue parole non erano rivolte a te): vai e mettilo
al corrente del tuo stato". L'uomo si reco nuovamente dal
sommo Profeta (s), il quale, vedendolo, ripeté quella stessa
frase. Questo fatto si ripeté tre volte. Dopo la terza volta,
l'nvomo prese in prestito una scure € inizid a raccogliere
legna. Portod poi la legna in citta e la vendette, e continuod a
fare questo lavoro finché, pian piano, riusci ad acquistare

1. Bihar-ul'Anwar, vol. 103, pag. 9.



52 L'ESEMPIO PERFETTO

una bestia da soma e degli utensili per tagliare e
raccogliere la legna, e in questo modo riusci ad avere una
vita comoda. Ando dunque dal sommo Profeta (s) e gli
racconto la sua vicenda; il nobile Messaggero di Allah (s)
disse: "lo ti dissi che chiunque voglia da noi qualcosa,
glielo concediamo, tuttavia se dimostra di non avere alcun
bisogno [dell'aiuto degli altri], Iddio fara in modo che non
[ne] abbia alcun bisogno"!

2. Un vomo ando dal sommo Profeta (s) e disse: "Sono
due giorni che non mangio niente". Il Profeta (s) disse:
"Vai a guadagnarti dal mercato quanto ti ¢ necessario per
vivere". Venne di nuovo, un altro giorno, e disse: "O
Messaggero di Allah (s) ieri sono andato al mercato, ma
non ho trovato niente, e ieri sera sono andato a dormire
senza mangiare". Il sommo Profeta disse nuovamente:
"Vai al mercato!". Il terzo giorno, quando senti la stessa
risposta, ando al mercato, ove aiutd una carovana di
mercanti a vendere la propria merce; alla fine del lavoro
gli diedero parte del profitto della vendita della propria
merce. Venne di nuovo dal Messaggero di Allah (s) e
disse: "Non ho trovato nulla". Il sommo Profeta (s) disse:
"Ti hanno dato qualcosa!". Disse: "Si". Il nobile
Profeta (s) disse: "Perché hai mentito allora?". L'uomo
disse: "Tu sei sincero! o volevo vedere se tu sei informato
di quello che fa la gente. Volevo inoltre prendere qualcosa
anche da te". Il Messaggero di Allah (s) disse: "Hai detto
la verita! Chiunque si sforza di non necessitare dell'aiuto
degli altri, Iddio fara in modo che non ne abbia alcun
bisogno, e chiunque apre dinanzi a sé una porta di questua,

1. Al'usul min al-Kafi, vol. 2, pag. 112 (arabo).



L'ESEMPIO PERFETTO 53

Iddio apre davanti a lui settanta porte di poverta che non ¢
possibile chiudere. Non ¢ lecito fare I'elemosina a chi non
ne ha bisogno, e a chi ¢ in grado di soddisfare i propri
bisogni con [la forza e] la salute degli organi del proprio

corpo, nl

Dell'affetto e dell'amore per il prossimo

Poiché I'lIslam ¢ la religione dell'amore e dell'amicizia, e il
sommo Profeta (s) ne ¢ il messaggero, l'affetto e la
benevolenza ondeggiavano costantemente nell'oceano
della sua esistenza. Egli era immensamente benevolo con
tutti, con i suoi parenti, i suoi compagni, con gli orfani, i
bambini, e persino i traviati e i prigionieri, € cid non era
che un riflesso della spendida luce dell'infinita
misericordia divina che irradiava la sua pura e casta anima:

"E per misericordia di Allah che sei dolce nei loro
confronti".?

Citiamo di seguito alcuni esempi, riportati nelle biografie,
dell'immensa misericordia del Messaggero di Allah (s).

l. L'immenso amore ed affetto che il sommo Profeta
dimostrava nei confronti dei suoi subordinati e servitori, €
invero un chiaro esempio della sua grande misericordia.
Anas Bin Malik dice: "Servii dieci anni il nobile Profeta
dell'lslam, ed egli non mi disse nemmeno una parola di
disapprovazione, € non mi disse mai 'perché hai fatto cio' o
'perché non hai fatto cid'. Il sommo Profeta (s) aveva una
bevanda per l'iftar [la rottura del digiuno] ed una per il

1. Bihar-ul'Anwar, vol. 18, pag. 115.
2. Corano, 3:159.



54 L'ESEMPIO PERFETTO

sahur [il pasto che si consuma prima dell'alba quando
s'intende digiunare durante il giorno], e talvolta c'era una
sola bevanda per l'iftar e il sahur. Quella bevanda, a volte,
era un po' di latte, o del pane imbevuto nell'acqua. Una
sera preparai una bevanda, ma il Profeta (s) arrivo a casa
tardi. Io pensai che alcuni compagni del Profeta lo
avessero invitato, bevvi dunque la bevanda. Dopo un'ora il
Messaggero di Allah (s) torno a casa, ed io chiesi ad uno
dei suoi compagni: 'Il Profeta (s) ha rotto il digiuno?
qualcuno lo invitato?', che disse: 'No'. lo, che mi ero
pentito di quello che avevo fatto, passai quella notte con
una tale angoscia che solo Iddio sapeva, poiché ogni
istante mi aspettavo che il sommo Profeta (s) mi chiedesse
la sua bevanda, ma egli trascorse tutta la notte in istato di
digiuno, e dopo quella notte non mi chiese mai piu nulla di
quella bevanda e non ne fece mai pitt menzione"!

2. 1l nobile Profeta (s) nutriva un particolare affetto per i
credenti e 1 devoti alla sua missione profetica:
"S'informava costantemente della salute dei propri
compagni, e li consolava. Se non vedeva uno di loro per
tre giorni, chiedeva di lui: se dicevano che era in viaggio,
pregava per lui, se invece era presente, andava a trovarlo,
e qualora fosse malato, andava a fargli visita"?

3. Il nobile Imam Bagir (a) dice: "In una delle battaglie del
Profeta (s), un uomo di nome Thumamah Bin Uthal fu
fatto prigionerio e fu portato dal Profeta (s). Egli era il
capo della gente di Yamamah, e si dice che il suo giudizio
fosse autorevole anche fra la gente di Tay e nello Yemen.

1. Muntaha-I'Amal, vol. 1, pag. 18.
2. Sunan-un-Nabiyy, pag. 51.



L'ESEMPIO PERFETTO 55

Il sommo Profeta (s) lo riconobbe, ed ordind di trattarlo
con gentilezza e cortesia. Il Profeta (s) gli mandava ogni
giorno da casa sua del cibo. Andava di persona da lui e lo
invitava all'Islam. Un giorno il Profeta (s) gli disse: 'lo ti
lascio libero di scegliere una di queste tre azioni: primo,
che 10 ti uccida', al che disse: 'Se farai cio, sappi che avrai
ucciso una grande personalita'. Il Profeta (s) continuo:
'Secondo, che tu paghi una somma di denaro come riscatto
e ti liberi'. Disse: 'In questo caso la somma di denaro che
dovra essere data come riscatto per liberarmi, dovra essere
molto alta, e il mio prezzo ¢ molto alto [la mia gente deve
pagare un'alta somma per la mia liberta, poiché io sono
una grande personalita]'. Il Messaggero di Allah (s) disse
dunque: 'Come terza cosa, posso farti un favore e liberarti'.
L'uomo disse: 'Se farai cid, mi troverai grato'. Il Profeta (s)
ordino allora di liberarlo. L'uomo, dopo aver fatto atto di
fede, disse: 'Giuro su Iddio che quando ti ho visto ho
saputo che sei un profeta, ¢ al mondo non avevo in
inimicizia nessuno piu di te, ora invece sei per me la
persona pit amata™!

4. Quando, durante la battaglia di Uhud, i nemici ruppero
il dente del sommo Profeta (s), e il suo benedetto viso fu
ferito e s'insanguino, i suoi compagni rimasero fortemente
colpiti e addolorati da questi fatti. Chiesero dunque al
nobile Messaggero di Allah (s) di maledire i miscredenti e
1 nemici, ma egli disse: "lo non sono stato inviato da Iddio
per maledire, sono bensi il Profeta della Misericordia, ¢

1. Siratu Rasuli-Llah (S), vol. 2, pag. 1092.



56 L'ESEMPIO PERFETTO

prego per loro: o Allah, guida alla retta via la mia gente,
poiché essi sono ignoranti"!

5. Il metodo adottato dal sommo Profeta (s) nelle guerre, e
il modo in cui trattava il nemico, e le raccomandazioni che
faceva ai comandanti e ai soldati del suo esercito,
dimostrano che egli aveva uno spirito sublime e pieno di
misericordia. Il santo Imam Sadiq (a) dice: "Il Messaggero
di Allah (s) ogni volta che voleva mandare un esercito in
guerra, li convocava e diceva: 'Partite col nome di Allah,
I'Altissimo, e perseverate [cercando aiuto solo] in Lui, e
combattete per Lui, non rubate nulla del bottino di guerra,
non mutilate 1 miscredenti, non uccidete gli anziani, i
bambini e le donne. Non uccidete i monaci che si trovano
nelle grotte e nelle spelonche, non tagliate gli alberi dalla
radice a meno che non siate costretti, non bruciate i
palmeti e non sommergeteli d'acqua. Non avvelenate mai
I'acqua dei politeisti, non ingannate e non tradite. Se un
musulmano da asilo ad un politeista, questi ¢ al rifugio
affinché ascolti la Parola di Allah e gli esponiate 1'Islam,
[poi] se accetta [la fede islamica] anch'egli ¢ vostro
fratello di fede, se invece non accetta conducetelo in un
luogo sicuro™?

6. I sommo Profeta (s) era cosi misericordioso ed
amorevole che si asteneva persino dall'andare a caccia. Si
cibava degli uccelli cacciati, ma non andava mai a caccia.’

1. Mahajjat-ul-Baydhaa', vol. 4, pag. 129.
2. Bihar-ul'Anwar, vol. 19, pag. 177.
3. Ihyaa'ul'Ultim, vol. 2, pag. 369.



L'ESEMPIO PERFETTO 57

Dell'ascesi negativa

Per ‘'ascesi negativa' intendiamo quel particolare
atteggiamento e metodo di vita assunto, contrario alla
condotta ordinaria dei musulmani, come, ad esempio,
I'astenersi da cio che Iddio ci ha donato e reso lecito,
discostarsi dalla norma nel frequentare la gente,
comportarsi da bigotto, non rivolgere la parola a nessuno e
costruire intorno a sé€ un muro di indifferenza, come se al
mondo non esistesse nessun altro essere umano, come €
possibile vedere in alcuni sedicenti asceti e sette sufiche.

Senza dubbio la legge islamica ¢ una legge completa e
universale, € 1 suoi principi sono conformi alla natura
umana, ai suoi desideri insiti, percid, ogni pensiero e
azione contrari a questo fondamentale principio, non
appartengono all'lslam.

Coloro che pensano di raggiungere la gnosi e la perfezione
attraverso l'ascesi negativa, devono sapere che sono in
forte errore: il sommo Profeta (s) ¢ in assoluto il miglior
essere umano che il mondo abbia mai conosciuto, ed egli,
non solo non aveva questi metodi, ma si opponeva
energicamente ad essi.

L'Islam e le Guide della Religione ci hanno sempre messo
in guardia da due cose: primo, dipendere dal mondo e
dalle cose terrene, secondo, annegare nei piaceri dei sensi
e della carne. Tuttavia, usare saggiamente i doni divini,
avere uno spirito libero e sobrio, era il modo di vita del
sommo Profeta (s) e dei nostri nobili Imam (a).

Insomma, il sommo Profeta (s) si oppose sempre con forza
ad ogni forma di ascesi negativa e di ingiusta noncuranza e



58 L'ESEMPIO PERFETTO

repressione delle necessita istintive. Citiamo di seguito
alcuni esempi.

1. 1l Principe dei Credenti, Ali (a), dice: "Un gruppo dei
compagni del Messaggero di Allah (s) avevano proibito a
sé stessi di giacere con le donne, di mangiare di giorno e
dormire di notte. Ummu Salamah racconto le loro vicende
al Messaggero di Allah (s), il quale si reco da loro e disse:
'Non provate alcun desiderio per le donne?! Mentre io
giaccio con esse, mangio di giorno e dormo di notte!
Ebbene, chiunque rifiuta la mia sunna non appartiene a

meml

2. Tre donne si recarono dal sommo Profeta (s). Una di
loro disse: "O Messaggero di Allah (s), mio marito ha
deciso di non avere piu rapporti con nessuna donna'.
L'altra disse: "O Messaggero di Allah (s), mio marito ha
deciso di non mangiare piu carne". La terza disse: "O
Messaggero di Allah (s), mio marito ha invece deciso di
non profumarsi_piu". Il Profeta dell'Islam (s) sentendo cio
s'adird, poiché comprese che un pensiero aberrante si stava
diffondendo fra i musulmani. Fuori dal solito tempo si
recod in moschea, e lungo la strada andava cosi in fretta che
un lato del suo benedetto mantello strascicava per terra.
Diede l'ordine di radunare la gente, la quale si riuni in
moschea. Il sommo Profeta (s) sali sul pulpito, e stando in
piedi disse: "Ho sentito che un pensiero aberrante si €
manifestato fra i miei compagni. Che modo sbagliato [di
vivere] ¢ questo, che si ¢ manifestato fra i musulmani?! Io
che sono profeta, mangio carne, mangio cibi saporiti, mi
vesto bene, mi profumo e ho rapporti con le donne. Percio,

1. Da'ayim-ul'Islam, vol. 2, pag. 191; Jami'ul'Akhbar, pag. 118.



L'ESEMPIO PERFETTO 59

chi ha un modo [di vivere] che non ¢ il mio, non
appartiene a me"!

Della celebrazione dei valori

I valori umani e morali, come l'onore, la dignita, la
sincerita, l'indulgenza, la giustizia, la compassione,
l'altruismo, la perseveranza ecc., sono considerati sacri e
santi da tutti gli esseri umani, e vengono celebrati e
glorificati in tutte le scuole e le dottrine.

Il nobile Profeta dell'Islam (s) impiegava tutte le sue forze
per mantenere vivi e celebrare questi valori, e del resto
non puo essere che cosi, perché 'anima dei precetti della
sacra religione islamica ¢ il profondo e sincero rispetto per
l'essere umano, ¢ l'obiettivo? della missione del santo
Messaggero di Allah (s) ¢ quello di condurre la societa
umana verso i valori e le virtt morali.

Nella vita individuale e sociale del sommo Profeta (s)
esistono molti esempi della sua particolare attenzione al
mantenere vivi e celebrare i valori spirituali. Citiamo di
seguito alcuni di questi esempi.

I. I Principe dei Credenti, Ali (a), dice: "Quando
portarono i prigionieri della tribu dei Tay, una donna, fra i
prigionieri, disse al Profeta (s): ‘Di' alla gente di non
importunarmi e di trattarmi bene, poiché io sono la figlia
del capo della mia tribu, e mio padre era colui che teneva
fede ai patti, liberava i prigionieri, sfamava gli affamati,

1. Wasaa'il al-Shi’ah, vol. 14, pag. 74.

2. Il sommo Profeta (S) disse: "Non sono stato inviato [da Allah]
se non per portare a compimento le virtu morali". Mizan al-
Hikmah, vol. 3, pag. 149.



60 L'ESEMPIO PERFETTO

salutava la gente a voce alta e chiara, e non respingeva mai
1 bisognosi. lo sono la figlia di Hatam Taa'iy!’. Il sommo
Profeta (s) disse allora: 'Le qualita che hai detto, sono i
segni e gli attributi dei veri credenti, e se tuo padre era
musulmano io lo benedico'. Poi aggiunse: 'Liberatela, ¢
che nessuno la importuni, poiché suo padre amava le virtu

morali, e Iddio ama le virtu morali™.!

2. Il nobile Imam Sadiq (a) dice che un giorno portarono
alcuni prigionieri dal sommo Profeta (s), il quale diede
l'ordine di liberare uno solo di essi. L'uomo disse: "Perché
hai liberato solo me?". Il Messaggero di Allah (s) rispose:
"[L'arcangelo] Gabriele (a) mi ha informato, da parte di
Iddio Altissimo, che esistono in te cinque qualita amate da
Allah e dal [Suo] Messaggero: primo, grande zelo per la
difesa dell'onore della propria famiglia e delle donne della
propria famiglia; secondo, generosita; terzo, buon
carattere; quarto, sincerita; quinto, coraggio".?

Secondo il sacro Corano il valore e la superiorita degli
uomini non si valuta in base a criteri quali ricchezza, razza,
lingua, colore della pelle e nazionalitd, ma su principi
quali il timor di Dio, la jihad, il martirio, lo sforzo sulla
via di Allah, l'emigrazione per la causa di Allah, che
donano santita, purezza e sapienza. Il sommo Profeta (s),
in qualita di modello di virtu del popolo islamico, stimava
coloro che possedevano le suddette virtu, e rispettava
maggiormente coloro che erano piu timorati e avevano
compiuto maggiori sacrifici per la causa di Allah. Citiamo
di seguito alcuni esempi.

1. Mahajjat-ul-Baydhaa', vol. 4, pag. 122.
2. Bihar-ul'Anwar, vol. 18, pag. 108.



L'ESEMPIO PERFETTO 61

1. Quando Jafar Bin Abi Talib partiva per emigrare in
Abissinia, il sommo Profeta (s) lo accompagno per un po',
e prego per lui, e quando, dopo alcuni anni, ritornava da
quella terra, il santo Messaggero di Allah (s), ando ad
accoglierlo, lo bacid, e siccome il suo ritorno coincideva
con la grande vittoria conseguita dai musulmani nella
battaglia di Khaybar, disse: "Non so se gioire per la

vittoria di Khaybar o per il ritorno di Jafar".!

2. Dopo la battaglia di Zhaat-us-Salaasil, nell'ottavo anno
dell'Egira, Ali (a), assieme ai guerrieri islamici, parti
vittorioso per Medina. Il sommo Profeta (s) informo la
gente della vittoria dei musulmani, e assieme ad essa ando
ad accogliere 1'esercito islamico a tre miglia dalla citta di
Medina. Non appena il nobile Ali (a) vide il sommo
Profeta (s), scese dalla propria cavalcatura, e lo stesso fece
il Profeta (s) per dimostrare il suo rispetto per Ali. Scese,
bacio la fronte di Ali, puli la polvere dal suo benedetto
viso, e disse: "O Alj, ringrazio Iddio che mi ha sostenuto
grazie a te, e attraverso te mi ha rinforzato contro i

nemici".?

3. La prima battaglia avvenuta fra musulmani e
miscredenti, fu quella di Badr. Coloro che assieme al
Messaggero di Allah (s) parteciparono a questa battaglia,
noti come "Gente di Badr", erano particolarmente amati e
rispettati dal sommo Profeta e dai musulmani dei primordi
dell'lslam. In una tradizione leggiamo che il nobile
Profeta (s), un giorno, di venerdi, era seduto in moschea; a
causa del gran numero di gente presente in essa, non v'era

1. Makarim-ul'Akhlaq, pag. 249.
2. Nasikh al-Tawarikh, vol. 2, pag. 357.



62 L'ESEMPIO PERFETTO

spazio; giunsero allora alcuni della 'Gente di Badr', fra cui
Thabit Bin Qays; erano fermi in piedi davanti al Profeta
(s), e guardavano la gente che lo circondava, e nessuno
faceva loro spazio. Al Profeta (s) riusci duro e spiacevole
vedere questa scena. Disse dunque ad alcuni muhajirun ed
ansar seduti accanto a lui di alzarsi e far sedere la 'Gente di
Badr' presente in moschea. Cido pesdo a coloro che il
Messaggero di Allah (s) aveva fatto alzare, e lo scontento
si manifestd nei loro volti. Alcuni munafiqun (ipocriti,
falsi credenti) e opportunisti dissero ai musulmani: 'Voi
pensate che il vostro Profeta si comporta in modo equo fra
la gente? Perché allora in questa occasione non si ¢
comportato equamente? Infatti, alcuni, giunti prima,
avevano preso per sé dei posti ed amavano stare vicini al
proprio Profeta, ma egli li ha fatti alzare facendo sedere al
loro posto chi era giunto dopo'.!

La sincera manifestazione di ossequio del sommo Profeta
per la 'Gente di Badr', rivela il nobile grado dei forieri
della jihad, e celebra i sublimi valori morali nella societa.
Inoltre, dopo, fu rivelato un versetto coranico che
confermo la giustezza dell'operato del sommo Profeta (s):
"O voi che avete prestato fede, quando vi si dice: 'Fate
spazio [agli altri] nelle assemblee’, fate dunque spazio:
Allah vi donera agio. E quando [vi] si dice: 'Alzatevi’,
alzatevi dunque...".’

4. Citiamo di seguito un altro chiaro esempio della grande
sollecitudine del sommo Profeta (s) nei confronti della

1. Bihar-ul'Anwar, vol. 17, pag. 24.
2. Corano, 58:11.



L'ESEMPIO PERFETTO 63

celebrazione dei valori morali e dell'esaltazione del grado
dei martiri e delle loro famiglie.

Nell'ottavo anno dell'Egira, durante la battaglia di Mu'tah,
quando il comando dell'esercito islamico era a carico di
Jafar Bin Abi Talib, dopo una durissima battaglia, questo
prode comandante perse ambedue le braccia, ¢ cadde
martire con numerose ferite sul corpo. II sommo
Profeta (s) descrisse il sublime grado di questo nobile
martire dicendo: "In verita, Iddio ha donato a Jafar, al
posto delle braccia [che ha perso in battaglia], due ali con
le quali in Paradiso vola dovunque vuole". Dopo questa
battaglia, quando l'esercito islamico veniva verso Medina,
il Messaggero di Allah (s) ando ad accoglierli assieme al
resto dei musulmani, fra i quali v'era anche un gruppo di
bambini che cantavano inni. Il Messaggero di Allah (s),
che era in movimento su una cavalcatura, disse: "Che
facciano salire 1 bambini! E date a me il figlio di Jafar".
Fece dunque salire davanti a s¢ Abdullah Bin Jafar, il cui
padre era caduto martire. Abdullah dice: "Il Messaggero di
Allah (s) mi disse: 'Ti faccio gli auguri, dato che tuo padre
vola in cielo assieme agli angeli"!

Del combattere le superstizioni

L'Islam ¢ la religione della scienza e della sapienza, e la
ricerca della verita ¢ insita nella sua essenza, percid non
puo essere d'accordo con idee e pensieri lontani dalla
realta, con fantasie, illusioni, assurde chimere e
superstizioni, € non puo permetterne la diffusione o tacere

1. Sirat-ul-Halabiyy, vol. 3, pagg. 9 e 68.



64 L'ESEMPIO PERFETTO

dinanzi a queste storture. La missione di una tale dottrina ¢
piuttosto quella di combattere ogni forma di superstizione.

Il glorioso Profeta dell'lslam (s), che aveva la grande
missione di diffondere ed eseguire la legge divina, si
adopero con tutte le sue forze per istruire la gente, guidarla
alla verita, e metterla in guardia dalle superstizioni. Il
sommo Profeta (s) combatté sempre I'idolatria e Ie
credenze superstiziose, ¢ dimostrd chiaramente che gli
idoli non hanno alcun ruolo nella direzione del creato, e
tutto cio ¢ palese prova del fatto che egli era radicalmente
contrario ad ogni forma di superstizione.

Prima dell'inizio della missione del nobile Messaggero di
Allah (s), la superstizione si era diffusa in tutto 1'Hijaz
[regione dell'Arabia], intenebrando le menti. Ma col
sorgere del sole dell'lslam, molte di quelle superstizioni
scomparirono dalla vita della gente, poiché la fede negli
insegnamenti dell'lslam e la pratica dei suoi precetti non
erano di certo in accordo con esse. Grazie poi alla paziente,
generosa e continua opera di istruzione e guida del sommo
Profeta (s), il resto delle superstizioni scompari
gradualmente dai cuori e dalle menti della gente.

Non ¢ male qui citare una storia narrata dai libri di hadith
(sciiti e sunniti), per chiarire meglio il grande impegno del
sommo Profeta (s) nel combattere le superstizioni ¢ le
assurde credenze.

Il nobile Messaggero di Allah (s) aveva un figlio, dal
nome Ibrahim [Abramo], da una donna copta chiamata
Mariyah. Il sommo Profeta (s) amava molto questo suo
figlio, che perdo mori prematuramente all'eta di diciotto
mesi. 11 Messaggero di Allah, che era assai affettuoso,
rimase colpito, e pianse, e disse: "Il cuore duole, le lacrime



L'ESEMPIO PERFETTO 65

cadono, o Ibrahim, noi siamo addolorati per te, tuttavia
non diciamo nulla che sia contario al consenso divino".
Tutti 1 musulmani erano assai commossi per il cordoglio
del sommo Profeta (s). Quello stesso giorno ci fu
casualmente un'eclissi di sole. I musulmani credettero che
anche il cielo fosse addolorato per il cordoglio del sommo
Profeta (s). Questa idea si era diffusa fra la gente di
Medina, e tutti dicevano la stessa cosa: Il sole si € eclissato
a causa del lutto che ha colpito il Profeta". Nonostante
questo avvenimento avesse contribuito a rinforzare la fede
della gente nel sommo Profeta (s), e fosse normale che la
gente pensasse cosi in quelle circostanze, tuttavia il nobile
Messaggero di Allah (s), che non s'approfittava mai dei
punti deboli e dell'ignoranza della gente, sali sul pulpito,
parlo alla gente e disse: "Il sole non s'¢ eclissato a causa di
mio figlio. Le eclissi di sole e di luna sono due dei segni
divini"!

Del pregare e chiedere aiuto a Iddio

La preghiera - che nelle tradizioni islamiche viene
ricordata come "arma del credente" e "sostanza del culto”
— ¢ uno degli importanti fattori che permettono all'essere
umano di superare le difficolta e le disgrazie. La preghiera
rinforza lo spirito e mantiene viva la speranza nei cuori.
Attraverso la preghiera l'vomo pud comunicare con il
Creatore, e chiedendo aiuto a Lui pud perfezionarsi. Il
sommo Profeta (s), in ogni sua attivita, chiedeva sempre
aiuto al Signore Eccelso, pregandoLo e supplicandoLo con
assoluta umilta. Egli aveva un caratteristico modo di
implorare Iddio: "Il Profeta (s) alzava sempre le mani

1. Seyri dar Sireye Nabavi, pag. 136.



66 L'ESEMPIO PERFETTO

quando implorava e supplicava Iddio, alla maniera del
povero che chiede da mangiare"!

Citiamo di seguito alcuni esempi delle sublimi preghiere e
suppliche del nobile Profeta dell'Islam (s).

1. Quando il sommo Messaggero di Allah (s) sentiva
'adhan [chiamata alla preghiera rituale], oltre a ripeterne
le frasi, alla fine recitava la seguente supplica: "O Allah, o
Signore di questo invito completo e questa preghiera
elevata, dona a Muhammad le sue richieste il Giorno del
Giudizio,_e portalo al grado [che ¢ il] mezzo [per il
conseguimento] del Paradiso, e accetta la sua intercessione
riguardo al suo popolo"?

2. Nel cuore della notte, poggiava il viso sulla terra, e
diceva: "O mio Dio, non abbandonarmi a me stesso
nemmeno per un battere d'occhio

3. Quando si presentava a mensa diceva: "O Allah, Tu sei
puro ed immune da ogni colpa e peccato! Quanto ¢ bello
cio attraverso il quale ci ha messo alla prova! O Allah, Tu
sei puro ed immune da ogni colpa e peccato! Quanto ¢
abbondante cio che ci ha donato! O Allah, Tu sei puro ed
immune da ogni colpa e peccato! Quanto ¢ abbondante la
salute che ci ha donato! O Allah, dona abbondante

sostentamento a noi e ai credenti e ai musulmani poveri"*

4. Prima di coricarsi, chiedeva aiuto a Iddio con queste
parole: "Col nome di Allah muoio e vivo, ed ¢ ad Allah il

1. Sunan-un-Nabiyy, pag. 315.
2. Da'ayim-ul'lIslam, vol. 1, pag. 146.
3. Bihar-ul'Anwar, vol. 16, pag. 218.
4. Sunan-un-Nabiyy, pag. 323.



L'ESEMPIO PERFETTO 67

ritorno [di tutte le Sue creature]. O Allah, trasforma la mia
paura in sicurezza e tranquillita, e copri i miei difetti, e
restituisci Tu il deposito che mi hai affidato"!

5. Quando vedeva la luna nuova, alzava le mani al cielo e
diceva: "O Allah, fai in modo che questa luna nuova sia
accompagnata da sicurezza, fede, salute e Islam, per noi"?

6. All'inizio dell'anno nuovo, chiedeva aiuto a Iddio con
queste parole: "O Allah, sei tu il Dio Eterno, e questo ¢
I'anno nuovo. Ebbene, Ti chiedo, in esso, la protezione
contro il male di Satana, la vittoria su quest'anima
imperiosa al male, e di impegnarmi in cid che mi avvicina
a Te. O Generoso, o Tu che possiedi maesta e
munificenza, o Sostegno di chi non possiede sostegno
alcuno, o Riserva di chi non possiede riserva alcuna, o
Protezione di chi non ha protezione alcuna, o Soccorso di
chi non ha soccorso alcuno..."

Del rispetto dei diritti altrui

Il nobile Profeta (s), somma manifestazione della giustizia
divina, inviato dal Signore Eccelso per portare la giustizia
all'umanita, era estremamente ligio nel rispettare 1 diritti
altrui e nella custodia del bene pubblico. Questa
fondamentale virtu si manifestava in ogni aspetto della sua
vita privata e sociale. Citiamo di seguito alcuni esempi.

1. Un uomo giudeo era in credito di alcuni dinar verso il
sommo Profeta (s). Un giorno venne a riscuotere la
somma, e il Messaggero di Allah (s) gli disse che non era

1. Sunan-un-Nabiyy, pag. 322.
2. Amaali, vol. 2, pag. 109.
3. Sunan-un-Nabiyy, pag. 339.



68 L'ESEMPIO PERFETTO

in grado di pagare il proprio debito, ma l'uomo non
accetto. Il Profeta (s) disse: "Allora mi siedo qui". L'uomo
si sedette fino all'esecuzione delle preghiere del
mezzogiorno, pomeriggio, tramonto, sera e mattino. I
compagni del Profeta (s) minacciaro 1'nvomo protestando
contro questo suo modo di comportarsi con il Messaggero
di Allah (s), il quale pero 1i fermo e disse: "Iddio non mi
ha inviato per fare ingiustizia a chi ¢ protetto [dall'Islam] o
a chiunque altro". Al mattino, poco dopo il sorgere del
sole, d'un tratto il giudeo disse: "Attesto che non altro v'e
dio all'infuori di Allah, e attesto che Muhammad ¢ suo
servo ed inviato". Dono allora meta dei suoi beni sulla via
di Allah, e disse: "Volevo vedere se sono presenti in te gli
attributi ricordati dalla Torah riguardo al Profeta della fine
dei tempi: il luogo della sua nascita ¢ la Mecca, il luogo
della sua emigrazione ¢ Medina, egli non ¢ burbero, non
alza la voce, e non ingiuria. Ho constatato che questi
attributi sono presenti in te, percid meta dei miei averi
sono a tua disposizione"!

2. Il Messaggero di Allah (s), in qualita di capo del
governo islamico, aveva a carico la grande responsabilita
di custodire il bene pubblico dei musulmani. La condotta
del sommo Profeta (s) a tal riguardo ¢ assai edificante.

Nel nono anno dell'egira, un uomo chiamato "Ibn al-
Laythiyyah" fu inviato dal sommo Profeta (s) ad un
gruppo di musulmani per riscuotere la zakat. Dopo aver
riscosso la zakat, torno dal nobile Messaggero di Allah (s)
e disse: "Questa ¢ la zakat, e questo ¢ un regalo che mi
hanno fatto". Il Profeta (s), dopo aver sentito questa frase,

1. Hayat-ul-Qulib, vol. 2, pag. 117.



L'ESEMPIO PERFETTO 69

sali sul pulpito e disse: "lo mando della gente per
[eseguire] un lavoro che Iddio mi ha messo a capo di esso,
ma uno viene ¢ dice: 'Questa ¢ la zakat, e questo ¢ un
regalo che mi hanno fatto'. Perché non vi sedete a casa dei
vostri genitori per vedere che nessuno vi porta un regalo.
Giuro sul Dio nelle Cui mani ¢ la mia vita, che nessuno
prendera nulla dalla zakat, se non che il giorno del
giudizio dovra accollarselo: se avra preso cammelli, allora
saranno cammelli, se avra preso buoi e pecore, allora
saranno buoi e pecore". Poi disse due volte: "O Allah, io
ho trasmesso il mio messaggio!"!

Il rispetto dei diritti altrui si manifestava anche
nell'estrema onesta e fedelta con la quale custodiva cio che
gli veniva affidato in custodia. Egli non tradi mai nessuno,
né segretamente né pubblicamente, in nessuna faccenda,
sia essa economica o meno. Egli era talmente onesto e
fidato, che sin da giovane divenne noto col nome di
"Muhammad al-Amin"; fu la gente della Mecca a dargli
I'appellativo "al-Amin" (il Fidato); ovunque lo vedevano,
lo indicavano, gli uni agli altri, e dicevano: " E arrivato al-
Amin"

Del partecipare ai mali e ai dolori altrui

I1 nobile Profeta (s) era una guida divina che apparteneva
alla gente e viveva fra essa. Egli non si separd mai dal suo
popolo, e non abbandond mai i suoi compagni e seguaci
nella sofferenza e nel disagio per essere e vivere nell'agio
e nel benessere. Affrontava piuttosto ogni difficolta per
primo, e partecipava sinceramente alle gioie e ai dolori

1. Nasikh al-Tawarikh, vol. 2, pag. 159.



70 L'ESEMPIO PERFETTO

altrui, e si sacrificava per alleviare le pene e i dolori della
gente. Citiamo di seguito alcuni esempi.

1. I Principe dei Credenti Ali (pace su di lui) dice:
"Eravamo assieme al Profeta (s) nello scavare il fossato.
La nobile Fatima (pace su di lei) venne e portd un po' di
pane. Il Messaggero di Allah disse: 'Che cos'¢ questo?'.
Fatima (a) rispose: 'Avevo cotto una forma di pane per
Hasan e Husayn, e ne ho portato un po' anche per voi'. 1l
Profeta (s) disse: 'Sono tre giorni che tuo padre non
mangia cibo, e questo ¢ il primo cibo che mangio [dopo tre
giorni]™.!

2. Le varie tribu arabe partirono per Medina per rovesciare
il novello governo del Messaggero di Allah (s), il quale,
venuto a conoscenza della loro decisione, raduno i suoi
compagni e si consultd con loro riguardo alla strategia di
difesa da adottare contro il nemico. Su proposta di
Salman, il Persiano, e¢ con l'approvazione del sommo
Profeta (s), si convenne di scavare un grande fossato
intorno a Medina, per impedire al nemico di entrare in
citta. Il sommo Profeta (s) ad ogni venti o trenta passi
aveva messo un gruppo di muhajirun o ansar per scavare il
fossato. Egli stesso prese in mano un piccone € inizio a
scavare nella parte dove erano i muhajirun. Il Principe dei
Credenti (a) portava fuori dal fossato la terra scavata. A un
certo punto, il nobile Messaggero di Allah (s), dopo aver
lavorato duramente, sudato e stanco, disse: "Non v'¢é altro
riposo all'infuori del riposo dell'aldila. O Allah, perdona
gli ansar e i muhajirun". Jabir Bin Abdullah dice: "Mentre
scavavamo il fossato, arrivammo a un punto difficile da

1. Hayat-ul-Qulib, vol. 2, pag. 119.



L'ESEMPIO PERFETTO 71

scavare. Dicemmo: "O Messaggero di Allah, siamo
arrivati a un punto difficile, che cosa dobbiamo fare?".
Disse: "Versateci sopra un po' d'acqua". Poi, mentre aveva
legato al ventre un sasso dalla fame, prese in mano il
piccone, pronuncid tre volte il nome di Allah, diede un
colpo e fece crollare quel masso come un tumulo di
sabbia".!

3. Erano gli ultimi giorni della nobile vita del santo
Messaggero di Allah (s). Era a letto malato. Disse a Bilal
di convocare la gente. Ando allora in moschea, sali sul
pulpito e disse: "Compagni miei, che tipo di profeta sono
stato per voi? Non mi sono forse impegnato nella jihad
assieme a voi? Non mi ruppi forse un dente? Il mio viso
non si sporco di polvere? Il sangue non scorse dal mio
viso fino ad impregnarmi la barba? Non mi legai forse un
sasso al ventre dalla fame?". I compagni del santo
Messaggero di Allah dissero: "Certo, o Messaggero di
Allah, tu eri paziente, e nelle prove divine [ci] interdicevi
dal commettere cattive azioni. Che Iddio ti dia la migliore
delle ricompense". Il sommo Profeta (s) disse: "Che Iddio

conceda anche a voi buona ricompensa".?

Della generosita

La generosita e la munificenza, manifestazione del senso
di abnegazione dell'essere umano, sono sacre virtu lodate
ed apprezzate da tutte le genti. Il nobile Profeta
dell'lslam (s), fonte delle virtt umane, possedeva queste
virtu nel loro piu alto grado. Egli diceva: "lo sono colui

1. Bihar-ul'Anwar, vol. 20, pag. 198.
2. Bihar-ul'Anwar, vol. 2, pag. 508.



72 L'ESEMPIO PERFETTO

che € stato educato da Allah, e Ali € colui che ¢ stato
educato da me. Il mio Signore mi ha prescritto la
generosita e la bontd, e mi ha interdetto dall'avarizia e
dalla durezza [di carattere]. Per Allah nulla ¢ peggio
dell'avarizia e del cattivo carattere"!

Dopo il ritorno dalla battaglia di Hunayn, i beduini
avevano circondato il sommo Profeta (s) per avere la
propria parte del bottino. In quella folla, qualcuno rubo il
mantello del nobile Profeta (s), il quale si fermo e disse:
"Restituitemi il mantello. Temete forse che io sia avaro?
Se avessi posseduto oro in quantita pari a questi grossi
triboli [cespugli spinosi], lo avrei di certo spartito fra di
voi. Voi non mi troverete mai avaro"?

Fregiamo ora queste pagine citando alcuni esempi
dell'impareggiabile generosita del sommo Profeta (s).

1. Un giorno un gruppo di gente malvestita e bisognosa di
indumenti, venne dal sommo Profeta (s), chiedendogli
abiti da indossare. Il nobile Messaggero di Allah (s), che
non respingeva mai nessuno, andd a casa ma non trovo
alcun indumento, ad eccezione di una tenda appartenente
alla santa Fatima (a), che ella aveva gettato su della roba.
II Messaggero di Allah (s) disse: "O Fatima, vuoi
proteggerti dal fuoco dell'inferno con questa tenda?".
Fatima (a) disse: "Certo!", e il sommo Profeta (s) sparti la
tenda fra quei poveri, affinché se ne coprissero.’

1. Makarim-ul'Akhlaq, pag. 17.
2. Al-Wafaa' bi Ahwal-il-Mustafa, vol. 2, pag. 442
3. Sharaf-un-Nabiyy, pag. 78.



L'ESEMPIO PERFETTO 73

2. Un giorno il sommo Profeta (s) si reco al bazar con otto
dirham [dracme] per fare compere. Lungo la strada vide
una giovane serva che piangeva. Chiese la ragione del suo
pianto, ed ella disse: "Il mio signore mi ha mandato con
due dirham a fare un acquisto, ma io ho perso quei due
dirham". Il sommo Profeta (s) diede alla donna due dirham
degli otto che aveva con sé, e con i sei rimanenti si
incammino verso il bazar, dove acquistd una camicia del
costo di quattro dirham, dopodiché ritorno a casa. Lungo
la strada di ritorno vide un anziano uomo musulmano,
scarno ed afflitto, malvestito, seduto in angolo, che diceva:
"Chi mi vestira di un abito, che Iddio lo vesta degli abiti
del Paradiso". Il sommo Profeta (s) vedendo questa scena,
lo vesti dell'abito che aveva comprato, e si reco
nuovamente al bazar, dove compro un'altra camicia a due
dirham. Al ritorno vide nuovamente la giovane serva,
seduta su una strada, che piangeva; chiese allora: "Che
cosa ¢ successo?". La donna disse: "Ho comprato quello
che dovevo comprare, ma siccome ho fatto tardi, ho paura
che mi puniscano". Il santo Messaggero di Allah (s) chiese
dunque alla donna di guidarlo verso la casa del suo
signore. Arrivarono cosi alla dimora di uno degli ansar.
Gli uomini non erano in casa, c'erano solo le donne. Il
sommo Profeta (s) da davanti la porta di casa disse: "As-
salamu alaykum wa rahmatu-Llahi wa barakatuh [che la
pace, la misericordia e la benedizione di Allah siano su di
voi]". Le donne riconobbero la voce del Messaggero di
Allah (s), ma non risposero; questi ripeté tre volte il saluto,
finché alla terza volta, tutte le donne presenti nella casa
risposero: "Wa alaykum as-salam wa rahmatu-Llahi wa
barakatuh [e (anche) su di voi siano la pace, la
misericordia e la benedizione di Allah]. Possano essere i



74 L'ESEMPIO PERFETTO

nostri genitori sacrificati per te, o Messaggero di Allah!".
Il Profeta disse: "Non sentivate la mia voce?". Dissero:
"Si, ma volevamo che il tuo saluto [e la tua benedizione]
su di noi e sui nostri figli aumentasse". Il sommo Profeta
disse allora: "La vostra giovane serva ha fatto tardi, e ha
paura della vostra punizione. Perdonatela per me". Dissero
allora tutte: "Accettiamo la tua intercessione, ¢ rinunciamo
a punirla, e la liberiamo per questa tua benedetta venuta".
Il Messaggero di Allah ritornando diceva: "Non avevo mai
visto otto dirham piu benedetti di questi: hanno donato
sicurezza a una [donna] timorosa, liberato una schiava, e

vestito due persone malvestite e bisognose di indumenti"!

3. Una donna disse a suo figlio: "Vai dal Messaggero di
Allah (s), porgigli i miei saluti e digli da parte mia:
'Donami un panno affinché ne faccia una camicia". Venne
cosi dal sommo Profeta (s) per esporgli la richiesta della
madre. Il nobile Messaggero di Allah (s) rispose: "Per ora
non ho alcuna veste, a meno che non giunga da qualche
parte". Il ragazzo disse: "Mia madre dice di darle il tuo
mantello affinché ne faccia una camicia". Il nobile
Profeta (s) disse: "Dammi del tempo affiché io vada in
stanza". Quando arrivo in stanza prese il mantello e lo
diede al bambino, il quale lo portod alla madre.?

Perseveranza nel raggiungere i propri intenti

La perseveranza ¢ il segreto del superamento delle
difficolta e la chiave del successo. E con quest'arca della
salvezza che l'essere umano pud varcare il tempestoso

1. Sharaf-un-Nabiyy, pag. 70.
2. Sharaf-un-Nabiyy, pag. 78.



L'ESEMPIO PERFETTO 75

mare delle strettoie e dei travagli della vita, e giungere al
lido dei propri intenti.

Considerando che non ¢ possibile raggiungere nessun
sacro fine senza pazienza, costanza e sopportazione delle
difficolta, Iddio Eccelso ordina al sommo Profeta (s)
perseveranza e costanza nell'esecuzione della sua difficile
missione, che consiste nel purificare 1'umanita da ogni
traccia di miscredenza e politeismo:

"Persevera dunque come ti é stato ordinato, [tu] e chi
con te é ritornato [pentito ad Allah]".!

La perseveranza e la costanza del Messaggero di Allah nel
raggiungimento del suo scopo divino, erano talmente
chiare e manifeste, da meravigliare amici e nemici. Infatti,
malgrado il sommo Profeta (s) fosse stato tacciato di
maleficio, follia, menzogna, divinazione, ¢ nonostante i
suoi nemici lo avessero combattuto, schernendo, fecendo
guerra ai suoi compagni e torturandoli, il santo Profeta (s),
resistendo tenacemente e coraggiosamente a tutti questi
vili attacchi, riusci comunque a portare a termine la sua
divina missione.

Raccogliere in un libro tutti gli esempi dell'impareggiabile
perseveranza del nobile Profeta (s), richiederebbe molte
pagine. Citiamo di seguito alcuni di questi esempi, al fine
di conoscere meglio questo impareggiabile modello di
virtu.

1. I sommo Profeta (s) incontrd a Taa'if tre fratelli, Abd
Yaa'il, Habib e Mas'ud Bin Amr (maggiorenti della tribu
dei Thaqif), ed espose loro il suo invito. Uno dei tre

1. Corano, 11:112.



76 L'ESEMPIO PERFETTO

fratelli disse: "lo ho rubato la Ka'bah se tu sei profeta". Il
secondo disse: "Forse che Dio era incapace, da mandare
uno come te?! Se avesse voluto avrebbe inviato come
profeta un altro uomo, dotato di potere e forza!". Il terzo
disse: "Giuro su Dio che d'ora in poi i0 non parlerd piu
con te!". Dopodiché schernirono il santo Profeta (s), e
propalarono fra la gente la vicenda del suo invito.

Quando il sommo Profeta (s) volle abbandonare Taa'if, un
gruppo di gente spregevole, volgare ed abietta, e di
vagabondi, istigati da quei tre fratelli, si posero sul
sentiero del Profeta (s), e lo presero a sassate, ferendolo
alle gambe. Con le gambe sanguinanti, riusci a salvarsi da
quell'empia gente.!

2. Monib Bin Mudrik narra che suo nonno disse che
nell'epoca della Jahiliyyah [ignoranza preislamica], un
giorno vide il Messaggero di Allah (s) invitare la gente
alla fede in Allah dicendo: "Dite 'La ilaha illa-Llah’ [non
v'¢ alcun dio all'infuori di Allah] e salvatevi". D'un tratto
un miscredente gli diede uno schiaffo, mentre un altro gli
getto della terra in faccia, e un altro ancora lo ingiurio. Fu
allora che una piccola fanciulla [la sua nobila figlia
Fatima, pace su di lei] venne con un recipiente d'acqua dal
sommo Profeta (s), il quale si lavo il viso e le mani,
dopodiché disse: "Porta pazienza, € non rattristarti per il
fatto che sopraffanno o umiliano tuo padre"?

3. Fra coloro che avevano un rilevante ruolo nel
tormentare ¢ molestare il sommo Profeta (s), c'erano
I'empio Abu Lahab e sua moglie Ummu Jamilah, maledetti

1. Hiliyat-ul-Abrar, vol. 1, pag. 177.
2. Mizan al-Hikmabh, vol. 9, pag. 671.



L'ESEMPIO PERFETTO 77

dal Signore Eccelso nel sacro Corano, nella sura 'Al-
Masad'. In questa sura Ummu Jamilah viene ricordata col
termine 'hammalat-al-hatab', che significa 'portatrice di
legna'. In effetti, quest'empia donna faceva la spia e
sobillava gli animi, e fomentava 1'odio e la guerra fra la
gente. Si narra che la maledetta e malvagia donna
raccoglieva spini e triboli, e li spargeva lungo la strada del
Profeta (s), affinché egli si ferisse quando andava a
pregare.!

4. La minaccia e l'allettamento, erano due strategie che i
miscredenti adottavano per intimorire e tentare i profeti in
generale, e il nobile Profeta dell'Islam (s) in particolare, e
distoglierli cosi dall'esecuzione della loro missione
profetica. I capi politeisti della Mecca, dopo aver visto la
costanza e la perseveranza del sommo Profeta (s)
nell'eseguire la sua missione, decisero di adottare la
strategia della minaccia e dell'allettamento. A tal
proposito, andarono tutti insieme da Abu Talib, e dissero:
"Tuo nipote [il figlio di tuo fratello] ingiuria i nostri dei,
parla male del nostro culto, ride delle nostre credenze, e
considera traviati i nostri padri. O gli ordini di lasciarci in
pace, o ce lo consegni e la smetti di proteggerlo!". Alcune
opere storiche narrano che essi dissero anche: "Siamo
disposti a dargli quello che vuole, e donargli le piu belle
donne". Quando Abu Talib comunico questo messaggio al
sommo Profeta (s), questi con parole che dimostrano la
sua impareggiabile perseverenza e tenacia, disse: "Giuro
su Allah che se mettessero il sole nella mia mano destra, €
la luna nella mia mano sinistra, affinché io riununci alla
mia missione, non lo farei mai, finché Iddio faccia

1. Majma'ul-Bayan, vol. 27.



78 L'ESEMPIO PERFETTO

prevalere questa religione, o i0 rimanga ucciso in questa

Viaul

5. Abu Jahl era uno dei piu acerrimi nemici del santo
Profeta (s), e in una lettera minatoria scrisse: "O
Muhammad, le trame che hai in testa ti hanno costretto a
fuggire dalla Mecca e a rifugiarti a Medina. Fino a quando
avrai queste idee in testa sarai costretto a vivere in esilio.
Queste idee ti spingono a commettere atti che inducono al
male e alla corruzione, e alla fine arriveranno a
corrompere anche la gente di Medina, gettandola nelle
fiamme del fuoco da te acceso. lo per te non vedo altra
fine che questa: i Quraish ti attaccheranno tutti insieme per
reprimere la tua ribellione, e tu dovrai scontrarti con loro
assieme al pugno di illusi che ti stanno attorno. Oltre a cio0,
1 miscredenti di Medina e coloro che ti odiano verranno in
aiuto dei Quraish, poiché essi oggi ti aiutano e ti
sostengono per paura, ma quando sapranno che con la tua
uccisione saranno uccisi anche loro, e le loro famiglie
cadranno in disgrazia, quando sapranno che cadranno in
poverta e sventura assieme a te, allora smetteranno di
difenderti ed aiutarti. Essi sanno bene che quando i tuoi
nemici prevarranno su di te, ed entreranno con la forza nei
loro territori, non faranno alcuna differenza fra i tuoi amici
e 1 tuoi nemici, li stermineranno tutti, e faranno prigionieri
le loro donne e i loro figli, e saccheggeranno i loro averi,
come faranno con le tue donne, i tuoi figli e i tuoi averi.
Senza dubbio, chi [ti] ha avvertito non ha nessuna
limitatezza, ¢ chi ha detto chiaramente le cose, non ¢ stato
negligente nel comunicare il messaggio"

1. Siratu ibni Hisham, vol. 1, pag. 283.



L'ESEMPIO PERFETTO 79

11 nobile Profeta (s) disse al messo di Abu Jahl: "In verita,
Abu Jahl mi minaccia [parlandomi] di difficolta e travagli,
e il Signore delle creature dell'universo mi promette
ausilio e vittoria. Di certo la notizia di Dio ¢ la piu giusta
delle notizie, ed ¢ la piu degna d'essere creduta. Quando
Iddio aiutera Muhammad, ed egli godra della Sua
munificenza e generosita, allora non gli rechera danno né
I'ira né I'abbandono di nessuno"!

Dell'aiuto reciproco e della collaborazione

L'aiuto reciproco e la collaborazione, sono la base e il
fondamento della vita sociale. Aiutarsi reciprocamente, da
una parte aiuta la societd a progredire, e dall'altra
contribuisce ad accrescere l'amicizia fra i suoi individui. Il
sacro Corano ci ricorda questo importante principio € ci
raccomanda:

"Collaborate tra di voi nel bene e nel timor di Dio, e non

aiutatevi nel peccato e nel fare ingiustizia [agli altri]"".?

Il nobile Profeta dell'lslam (s), oltre a raccomandare ai
musulmani di aiutarsi reciprocamente e di collaborare fra
di loro, nella vita pratica collaborava con la gente alla
realizzazione dei lavori, e nonostante i suoi compagni
fossero disposti ed insistessero a lavorare al suo posto, egli
non accettava, e preferiva lavorare e cooperare con la
gente. Citiamo di seguito alcuni esempi.

1. Prima dell'inizio della missione del nobile Messaggero
di Allah (s), la gente della Mecca viveva in uno stato di

1. Bihar-ul'Anwar, vol. 17, pag. 343.
2. Corano, 5:2.



80 L'ESEMPIO PERFETTO

forte poverta e indigenza. Abu Talib, lo zio paterno del
sommo Profeta (s), nonostante fosse il maggiore della
famiglia dei Banu Hashim, per il fatto che aveva una
famiglia numerosa a carico, viveva in ristrettezze
economiche. Il santo Profeta (s), vedendo questa
situazione, non si diede pace e ando da Abbas, 1'altro suo
zio paterno, che aveva condizioni economiche
relativamente migliori, e disse: "O Abbas, tuo fratello ha
una famiglia numerosa a carico, e vedi che la gente vive in
difficili condizioni economiche. Vieni, andiamo insieme a
diminuire le persone a suo carico: uno dei suoi figli lo
prendo 10, un altro prendilo tu". Abbas accetto la proposta
e insieme andarono da Abu Talib. Il sommo Profeta prese
con s¢ Ali (pace su di lui), e Abbas porto via con sé Jafar.
Con questo gesto gradito a Iddio, riuscirono a diminuire
due delle persone a carico di Abu Talib.!

2. Con l'arrivo del sommo Profeta (s) a Medina, l'esistenza
di una moschea nella quale si eseguissero gli atti di culto e
si risolvessero le questioni sociali e politiche dei
musulmani, si faceva necessaria. Il Messaggero di
Allah (s) propose cosi la costruzione di una moschea, e i
musulmani accolsero di buon grado questa proposta. Si
acquisto allora il terreno della moschea, e il fervore e
l'entusiasmo della gente aumento. Tutti si misero a lavoro,
e il sommo Profeta (s) aiutava e collaborava con la gente
per la realizzazione di questa buona opera. Usaid Bin
Hudhair dice: "Il Profeta portava in braccio un sasso. Io

1. Siratu ibni Hisham, vol. 2, pag. 263.



L'ESEMPIO PERFETTO 81

dissi: 'O Messaggero di Allah, dammi il sasso, lo porto i0'".

m 1

Egli rispose: 'No, vai e porta un altro sasso"'.

3. In uno dei viaggi del sommo Profeta (s), non appena
egli e 1 suoi compagni scesero dalle loro cavalcature e
misero a terra i bagagli, la gente decise di preparare una
pecora per il pasto. Uno dei compagni disse: "lo sgozzo la
pecora". Un altro disse: "lo provvederd a spellarla". Un
altro ancora disse: "lo mi impegno di cuocerla". E il
Messaggero di Allah disse: "lo provvedo a raccogliere
sterpi e rami secchi nella steppa [per accendere il fuoco]".
La gente disse: "O Messaggero di Allah, non disturbarti,
accomodati, noi con immenso onore provvederemo ad
eseguire tutti questi lavori". Il sommo Profeta disse allora:
"So che siete in grado di eseguire questi lavori, ma Iddio
non ama vedere il Suo servo in condizioni privilegiate fra i
suoi compagni, che si concede privilegi rispetto agli altri".
Dopodiché ando nella steppa, raccolse degli sterpi e dei
rami secchi, e li portd ai suoi compagni.’

1. Bihar-ul'Anwar, vol. 9, pag. 111.
2. Kuhl-ul-Basar, pag. 68.






Bibliografia
1. Thyaa'ul'Uliim, Imam Muhammad al-Ghazali, Edizioni
Dar-ul-Ma'rifah.
2. Al'usul min al-Kafi, Kolayni, Ed. Elmiyeh Eslamiyeh.

3. Amaali, Ali Bin Tahir Abi Ahmad al-Husain, Ed.
Ayatollah Mar'ashi.

4. Bihar-ul'’Anwar, Muhammad Baqir Majlesi, Ed.
Eslamiyeh.

5. Tafsir al-Ayyashiyy, Muhammad Bin Mas'ud al-
Samarqandiyy, Ed. Eslamiyeh.

6. Hayat-ul-Quliib, Allamah Majlesi, Ed. Javidan.
7. Safinat-ul-Bihar, Sheykh Abbas Qomi, Ed. Sanaa'i.

8. Sunan-un-Nabiyy, Allamah Muhammad Husain
Tabatabai, Ed. Ketab-Forushie Eslamiyeh.

9. Siratu ibni Hisham, Ibni Hisham.

10. Sirat-ul-Halabiyy, al-Halabiyy.

11. Siratu Rasuli-Llah (s), Rafi'ud-Din al-Hamadaniyy.
12. Seyri dar Sireye Nabavi, Motahhari, Ed. Sadraa.

13. 'Ilal-ush-Sharaaye’, Sheykh Saduq, Ed. Daavari.



84 L'ESEMPIO PERFETTO

14. Kuhl-ul-Basar, Sheykh Abbas Qomi, Ed. Mu'assisat-
ul-Wafaa.

15. Majma'ul-Bayan, Tabresi, Ed. Moasseseh Entesharat
Farahani.

16. Mahasin, Ahmad Bin Muhammad Khalid al-Barqiyy,
Ed. Dar-ul-Kutub al-Islamiyyah.

17. Mahajjat-ul-Baydhaa', Feiz-e Kashani, Ed. Eslami.

18. Mer'aat-ul-Uqiil, Muhammad Bagqir Majlesi, Ed. Dar-
ul-Kutub al-Islamiyyah.

19. Mizan al-Hikmah, Muhammad Muhammadi Rey
Shahri, Ed. Markaze Entesharate Daftare Tablighate
Eslami.

20. Mustadrak-ul-Wasaa'il, Mirza Hasan Nuri, Ed.
Mo'asseseh Esma'iliyan.

21. Makarim-ul'Akhlaq, Tabresi, Ed. Mo'asseseh A'lami.

22. Muntaha-l'Amal, Sheykh Abbas Qomi, Ed. Ketab-
Forushie Muhammad Hasan Elmi.

23. Nasikh al-Tawarikh, Mirza Muhammad Taqi Sepehr,
Ed. Ketab-Forushie Eslamiyeh.

24. Nahj-ul-Balagah, Faydh-ul'lslam.

25. Nahj-ul-Fasahah, traduzione del Payandeh, Ed.
Javidan.

26. Wasaa'il al-Shi’ah, Sheykh Hurr al'Aamiliyy, Ed.
Daaru Thyaa'it-Turaath-il'Arabiyy.



Il bisogno dell'essere umano di avere un sano modello da
seguire, deriva dalla sua caratteristica di potere essere
influenzato dalla condotta altrui. Questa caratteristica ha
un importante ruolo nella sua formazione individuale e
sociale. A tal proposito, il Signore Eccelso, nel sacro
Corano, presenta diversi buoni esempi di virtu e rettitudine,
considerando il nobile Profeta dell'Islam (s) il migliore di
essi.

La presente opera, citando versetti coranici e tradizioni
islamiche, con uno stile avvincente, tratta la personalita
individuale e sociale del Profeta dell'lslam (s). Alcuni
degli argomenti trattati in questo libro sono: astinenza e
semplicita di vita, cura della bellezza esteriore, rispetto per
le donne, pudore e castita, indulgenza ed abnegazione,
partecipazione ai mali e ai dolori altrui, e perseveranza nel
raggiungere 1 propri intenti.

L'Editore (della versione persiana)






	edeeed72bb0fc0868fcff4025231b0fcf6ae10c4ca3415b8583501a7f69f0eac.pdf
	Microsoft Word - 4_5888607326268559349 (2)
	Microsoft Word - 4_5888607326268559349 (2)
	Microsoft Word - 4_5888607326268559349 (2)
	Microsoft Word - 4_5888607326268559349 (2)
	Microsoft Word - 4_5888607326268559349 (2)
	Microsoft Word - 4_5888607326268559349 (2)

	edeeed72bb0fc0868fcff4025231b0fcf6ae10c4ca3415b8583501a7f69f0eac.pdf
	Microsoft Word - 4_5888607326268559349 (2)


