
 

 

Col nome di Allah, 
 il Misericordioso, il Benevolo 





L'ESEMPIO PERFETTO 
Uno sguardo alla condotta morale del 

Profeta dell'Islam (s) 

Autore 
Hemmat Sohrabpour 

A cura di 
Mustafà Milani Amin  

Centro Culturale Imam Ali Di Milano                                                       

Assemblea Mondiale dell’Ahlulbayt 

Irfan Edizioni

In collaborazione con



 

 

 L'ESEMPIO PERFETTO 

Autore: Hemmat Sohrabpour 
Tradotto da Mustafà Milani Amin 
Prodotto dall’ufficio traduzioni della sezione 
culturale dell’Assemblea Mondiale dell’Ahlulbayt 
Prima edizione  
Tiratura: 200 
Anno: 2023  
Stampato  
 
Tutti i diritti sono riservati all’Editore 
ISBN:  
  
 
 
 

 
 
 
 
 
 

Finito di stampare nel mese di Novembre 2023 presso "Universal  Book srl" (Rende - CS)

Progetto grafico e copertina: Assemblea Mondiale dell'Ahlulbayt e Centro Culturale Imam Alì (a.s.) di Milano

Tutti i diritti riservati
     Assemblea Mondiale dell'Ahlulbayt (The Ahl ul-Bayt (a.s) World Assembly)

Pubblicato da:
Irfan Edizioni
C/da Sofferetti 125 - 87069 San Demetrio Corone (CS)
www.irfanedizioni.com

ISBN 979-12-81523-04-3

Tutti i diritti riservati



L'ESEMPIO PERFETTO 
Uno sguardo alla condotta morale 

del Profeta dell'Islam (s) 



 L'esempio Perfetto 

                  



  : عزّوˡلّ  الله قال
 )33 اҡيٓة:  اҡٔحزاب سورة(  إنما ̽ريد الله ليذهب عنكم الرجس ǫٔهل الب̿ت ويطهركم تطهيرا

 
“In verità, Iddio vuole allontanare da voi soli ogni impurità, o 

Ahlu-l-Bayt, e purificare solo  voi di purificazione assoluta” 
(Corano 33:33) 

Esistono innumerevoli tradizioni del sommo Profeta (s), sia nelle fonti sciite che in 
quelle sunnite, che dimostrano chiaramente che questo benedetto versetto coranico 
fu rivelato a proposito dei Cinque del Mantello: il sommo Profeta, il suo vicario Alì, 
la sua nobile figlia Fatima, e i suoi due nipoti Hassan e Hussain, pace su di loro. 

A titolo di esempio, consultare: 

il Musnad di Ahmad (241 AH), 1:331, 4:107, 6:292 e 304; il Sahih di Muslim (261 
AH), 7:130; il Sunan del Tirmizhiyy (279 AH), 5:361 eccetera; as-Sunan al-
Kubraa del Nisaa’i (303 AH), 5:108 e 113; azh-Zhariyah at-Taahirah an-
Nabawiyyah del Dulaabi (310 AH), 108; al-Mustadrak ‘ala-s-Sahihayn di Haakim 
Nishaburiyy (405 AH), 2:416, 3:133 e 146 e 147; al-Burhan del Zarkashi (794 
AH), 197; Fath al-Baari, commento del Sahih del Bukhari, Bin Hajar 
al’Asqalaniyy (852 AH), 7:104; al-Usul min al-Kaafi del Kolayni (328 AH), 1:287; 
al-Imamah wa-t-Tabsirah, Ibn Baabiwaih (329 AH), 47, h. 29; Da’aayem al-Islam, 
Maghribiyy (363 AH), 35 e 37; il Khissal del Saduq (381 AH), 403 e 550; al-
Amaali del Tusiyy (460 AH), hh. 438, 482 e 783. 

Consultare inoltre le seguenti opere (all’esegesi del versetto in esame): 

Jaami’ul-Bayaan del Tabari (310 AH); Ahkaam al-Quran del Jassass (370 AH); 
Asbaab an-Nuzul del Waahidi (468 AH); Zaad al-Maasir, Bin Jawziyy (597 AH); 
al-Jaami’ li-Ahkaam al-Quran del Qurtubiyy (671 AH); il Tafsir di Bin Kathir 
(774 AH); il Tafsir del Tha’aalibiyy (825 AH); ad-Durr al-Manthur del Suyutiyy 
(825 AH); Fath al-Qadir del Shawkaaniyy (1250 AH); il Tafsir del ‘Ayaashiyy 
(320 AH); il Tafsir del Qumiyy (329 AH); Tafsir Furaat al-Kufiyy (352 AH), al 
commento al versetto degli Ulu-l-Amr; Majma’ al-Bayaan del Tabrisiyy (560 AH) e 
molte altre fonti.



  | الله   رسول قال

ْ̀كمُُ الثҧقَلينَِْ  ْ Եَرِكٌ فِ نيِّ
Ү
تيِْ ҫǫهْل بَ̿تيِْْ  ا ِ̊ترَْ نْ تمََسҧ   كِتَابَ اللهِ وَ 

Ү
مَا لنَْ تضَِلҨوْا بعَْدِيْ ǫٔبدًَامَا ا ُمَا   كْتمُْ بهِِ ҧنه Ү

وَ ا
قاَ حَتىҧ ̽رَدَا ̊ليҧََ الْحَوْضَ  ҧلنَْ يتََفَر .  

،  182/ 5و ج 371/ 4وج  26، 17، 14/  3* مس̑ند ǫٔحمد  432/  2* سنن ا߱ارمي 122/ 7صحيح مسلم/ (
 )جز ǫنٓ و 533، 148،  109/ 3* مس̑تدرك الحاكم 189

Il Messaggero di Allah (s) disse: 

“Lascio invero fra di voi due cose preziose [Aŝ-ŝaqalayn], il Libro 
di Allah e la mia Famiglia (la Gente della mia Casa): finché vi 
atterrete ad esse non vi travierete mai, e in verità queste due cose 
non si separeranno mai tra di loro, finché non mi raggiungeranno 
allo Stagno [di Kawŝar]” 

[Şaĥīĥ di Muslim, vol. 7, pag. 122. Sunan di Dārimiyy, vol. 2, 
pag. 432. Musnad di Aĥmad Bin Ĥanbal, vol. 3, pag. 14, 17 e 
26; vol. 4, pag. 371; vol. 5, pag. 182 e 189; Mustadrak di Ĥākim, 
vol. 3, pag. 109, 148 e 533… } 



Indice 
PREFAZIONE DELL’EDITORE—13 

PREFAZIONE—17 

1. La migliore creatura—17 

2. La prima creatura—18 

3. Aiuti Occulti—19 

4. Misericordia Immensa—19 

5. Il supremo grado di purezza ed infallibilità—20 

6. Immense capacità spirituali—21 

L'esempio Perfetto—23 

Del confidarsi coll'Adorato—23 

L'igiene del corpo—25 

Astinenza e semplicità di vita—27 

Dell'adempimento alle faccende personali—30 

Dell'adornarsi—32 

Il rispetto per le donne—33 

Dello scherzare—35 

Pudore e castità—37 

Della sollecitudine verso i bambini—38 

Indulgenza ed abnegazione—40 

Della creanza e del rispetto per il prossimo—43 

Dell'umiltà—44 

Del tener fede ai patti—46 

Esortazione al lavoro—50 

Dell'affetto e dell'amore per il prossimo—53 

Dell'ascesi negativa—57 

Della celebrazione dei valori—59 

-13
Introduzione  - 17



10 

Del combattere le superstizioni—63 

Del pregare e chiedere aiuto a Iddio—65 

Del rispetto dei diritti altrui—67 

Del partecipare ai mali e ai dolori altrui—69 

Della generosità—71 

Perseveranza nel raggiungere i propri intenti—74 

Dell'aiuto reciproco e della collaborazione—79 

Bibliografia—83 

 



  (ص)  قال رسول الله 
  »انما بعثت لاتمم مکارم الاخلاق«

Il Messaggero di Allah disse (s) 
"Non sono stato inviato [da Allah] se non  
per portare a compimento le virtù morali" 

 





 

PREFAZIONE DELL’EDITORE 

La preziosa eredità sapienziale lasciata dal sommo 
Profeta (s) e dai nobili Imam (a), e custodita dai loro 
sinceri seguaci, è un perfetto modello di dottrina 
universale, che contiene in sé i vari rami del sapere 
islamico. Essa è riuscita a formare ed elevare 
spiritualmente molte persone degne e capaci, e ha donato 
al popolo islamico numerosi dotti e sapienti, che, 
seguendo gli insegnamenti dell’Ahlu-l-bayt (a), sono 
sempre stati in grado di rispondere egregiamente alle 
obiezioni e a rintuzzare con assoluta decisione gli attacchi 
e le istigazioni dei seguaci delle dottrine e delle correnti di 
pensiero nemiche, interne ed esterne alla società islamica. 

L’Assemblea Mondiale dell’Ahlulbayt (a), in 
adempimento dei suoi doveri, s’impegna di difendere 
l’immensa eredità sapienziale muhammadica, e di 
custodire i suoi veraci e salvifici princìpi e precetti, ai 
quali, i capi delle varie sette, dottrine e correnti nemiche 
dell’Islam, si sono sempre opposti con irragionevole 
ostinazione. 

L’Assemblea Mondiale dell’Ahlulbayt (a), in questo sacro 
sentiero, si considera seguace dei sinceri discepoli 
dell’Ahlu-l-bayt (a), gli stessi che si sono sempre sforzati 

PREFAZIONE



14 L'ESEMPIO PERFETTO 

di respingere e rintuzzare le vili accuse rivolte alla sacra 
religione islamica, e hanno sempre cercato 
(conformemente alle esigenze dell’epoca nella quale 
vivevano) di essere in prima linea in questa estenuante 
lotta contro il male e l’ignoranza. 

L’esperienza accumulata in questo campo, nelle opere dei 
sapienti della Scuola dell’Ahlu-l-bayt (a), è unica nel suo 
genere: essi hanno beneficiato di uno straordinario 
patrimonio sapienziale, basato sulla sovranità del sano 
intelletto e della corretta argomentazione, non influenzato 
dalle travianti passioni umane e dal cieco settarismo. 

L’Assemblea Mondiale dell’Ahlulbayt (a) si è sempre 
sforzata di offrire agli amanti della verità una nuova fase 
di questa preziosa esperienza, attraverso una serie di studi, 
ricerche ed opere di sapienti e studiosi discepoli della 
sacra Scuola dell’Ahlu-l-bayt (a), o di coloro che per 
grazia divina hanno abbracciato e seguito questa nobile e 
salvifica Scuola. 

Questa Assemblea ha inoltre provveduto allo studio e alla 
pubblicazione delle utili e preziose opere dei dotti e dei 
sapienti del passato, affinché anche queste fonti possano 
essere una sana e gradevole sorgente di sapienza, capace 
di dissetare gli amanti della verità, che possono in questo 
modo, nell’era del rapido perfezionarsi degli intelletti, 
venire a conoscenza dell’immenso patrimonio sapienziale 
donato dall’Ahlu-l-bayt (a) all’intera umanità. 

Ci auguriamo che i gentili lettori non privino l’Assemblea 
Mondiale dell’Ahlulbayt (a) dei loro preziosi giudizi e 
suggerimenti, e delle loro costruttive critiche. 



PREFAZIONE DELL’EDITORE  15 

Invitiamo altresì istituti, fondazioni, sapienti, esperti e 
traduttori ad aiutarci e sostenerci nell’opera di diffusione 
del puro e prezioso patrimonio sapienziale islamico. 

Supplichiamo Iddio di accettare questo nostro umile 
sforzo, e di farlo prosperare sotto la protezione del Suo 
Vicario sulla terra, il santo Mahdi (che Iddio affretti la sua 
nobile manifestazione). 

Per concludere, ringraziamo vivamente i fratelli Hemmat 
Sohrabpour e Mustafà Milani Amin, e tutti coloro che 
hanno collaborato alla realizzazione di questa traduzione, 
soprattutto i fratelli dell’Ufficio Traduzioni 

Sezione Culturale 
Assemblea Mondiale dell’Ahlulbayt (a) 

 





 

PREFAZIONE 

Il bisogno dell'essere umano di avere un sano modello da 
seguire, deriva dalla sua caratteristica di potere essere 
influenzato dalla condotta altrui. Infatti, la creazione 
dell'uomo è tale che viene influenzata dagli altri, e ciò ha 
un importante ruolo nella sua formazione individuale e 
sociale. A tal proposito, il sacro Corano, nella sua opera di 
formazione e educazione dell'essere umano, presenta molti 
buoni esempi di virtù e rettitudine, considerando il nobile 
Profeta dell'Islam (s) il migliore e più completo di essi, 
l'esempio perfetto. Il sacro Corano presenta espressamente 
il nobile Profeta dell'Islam (s) come l'esempio per gli 
uomini e il modello per i musulmani in tutte le epoche; 
fortunatamente le preziose fonti di tradizioni islamiche e le 
biografie del sommo Profeta (s), riportano 
dettagliatamente i fatti e le vicende della sua vita; anche il 
presente libro, ispirandosi a queste preziose fonti, espone 
in modo conciso la sua biografia e condotta di vita. 

Nonostante il titolo del libro e dei suoi capitoli riguardino 
la biografia e la condotta di vita pratica del sommo 
Profeta (s), tuttavia giova qui esporre brevemente alcuni 
elementi del suo sublime grado spirituale. 

1. La migliore creatura 

Il nobile Profeta dell'Islam (s) non ha pari fra tutti gli 
esseri umani di tutte le epoche, e la storia umana non 

INTRODUZIONE



18 L'ESEMPIO PERFETTO 

vedrà uomo pari a lui. A tal proposito, il Principe dei 
Credenti Alì (pace su di lui) dice: "Iddio non ha creato 
essere superiore a Muhammad, che la benedizione di 
Allah sia su di lui e sulla sua Famiglia"1 

Se il Khidhr raggiunse l'acqua della vita, 

Muhammad arrivò alla fonte della vita. 

Se Salomone legò il trono ai venti, 

Muhammad si liberò dal gioco dei venti. 

Se la tenda di Mosè era di velo, 

quella di Ahmad era di luce. 

E se la culla di Gesù raggiunse il cielo, 

Muhammad balzò lui fuori dalla Culla.2 

2. La prima creatura 

Iddio ha creato l'universo con uno speciale ordine, creando 
prima le creature superiori, iniziando dalla prima e somma 
creatura, la "Realtà Muhammadica", che a volte viene 
chiamata anche "Manifestazione Prima" o "Misericordia 
Immensa". Molte tradizioni islamiche confermano questo 
concetto. Jabir Bin Abdillah al-Ansariyy dice: "Dissi al 
Messaggero di Allah (s): 'Che cos'è la prima cosa che 
Iddio ha creato?' Egli rispose allora: 'La luce del tuo 
Profeta, o Jabir! L'ha creata, e dopo ha creato da essa ogni 
altra cosa'"3 

 
1. Al-Kafi, vol. 1, pag. 440. 
2. Nezami Ganjavi. 
3. Bihar-ul'Anwar, vol. 15, pag. 24. 



PREFAZIONE 19 

Una è la linea, dall'inizio alla fine, 

su di essa la creazione del mondo è passeggera. 

Su questa via i Profeti sono come i cammellieri, 

conduttori e guide delle carovane. 

Di questi [Profeti], il nostro signore è diventato il principe, 

egli è il primo e l'ultimo in quest'opera. 

Questa via è finita in lui, 

in lui è disceso "Ud'ū ila-Llah" [Chiamate ad Allah]. 

3. Aiuti Occulti 

Iddio conosce ogni scelta e azione futura dell'essere 
umano, perciò è particolarmente benevolo e sollecito nei 
confronti dei probi uomini che nel futuro percorreranno la 
retta via; è per questo motivo che il Signore Eccelso li 
protegge e li guida sin dall'infanzia. Gli uomini di Dio, in 
generale, e il nobile Profeta dell'Islam, in particolare, 
godevano di questo dono divino: "In verità, Iddio aveva 
incaricato il più grande dei Suoi angeli di fargli conoscere 
la via delle virtù e delle migliori qualità del creato"1. Nei 
libri di storia troviamo molti esempi degli aiuti occulti che 
ricevette il sommo Profeta (s) nell'infanzia. 

4. Misericordia Immensa 

Un'altra cosa che ci fa comprendere il sublime grado 
spirituale del sommo Profeta (s), è il fatto che egli è la 
manifestazione della Misericordia Immensa del Signore 
Eccelso e la fonte della Sua Benevolenza. Iddio ha donato 
questo sublime grado al santo Messaggero di Allah (s) per 

 
1. Nahj-ul-Balagah (Faydh-ul'Islam), sermone 234. 

INTRODUZIONE



20 L'ESEMPIO PERFETTO 

la sua impareggiabile purezza interiore. Questa 
caratteristica si manifestò in lui sin dall'infanzia, e durò 
fino all'ultimo giorno della sua benedetta vita. È per questo 
motivo, per la sua benedetta presenza fra la gente, che 
Iddio Sublime risparmiò loro il Suo castigo: "E Allah non 

intende castigarli mentre tu sei fra di loro, e Allah non 

sarà loro castigatore mentre chiedono perdono" 1 . Ciò 
significa che nello stesso modo in cui il pentimento è 
manifestazione della misericordia divina, l'essere e la 
presenza del sommo Profeta (s) fra la gente, è un'altra 
manifestazione dell'immensa misericordia divina. 

5. Il supremo grado di purezza ed infallibilità 

La "ismah" [purezza ed infallibilità] è una capacità 
dell'anima che trattiene l'uomo dal commettere peccati ed 
errori. Ora se questa capacità raggiunge il suo supremo 
grado, si parla di "al'Ismah al-Kubra" [Infallibilità 
Suprema], mentre per i livelli inferiori si parla di "al'Ismah 
as-Sughra" [infallibilità minore]. Senza dubbio, il nobile 
Profeta dell'Islam (s) possedeva il supremo grado di 
infallibilità, come del resto sono unanimamente d'accordo 
i sapienti sciiti e sunniti. Esistono molti versetti coranici e 
ahadith che dimostrano ciò, uno dei quali è il versetto 
della Purificazione:  

"In verità, Iddio vuole allontanare da voi soli ogni 
impurità, o Ahlu-l-Bayt, e purificare solo voi di 
purificazione assoluta"2 

 
1. Corano 8:33. 
2. Corano, 33:33. 



PREFAZIONE 21 

6. Immense capacità spirituali 

Tutti i profeti divini avevano grandi capacità spirituali, e 
per questa ragione avevano il potere di comunicare con il 
mondo occulto; ricevevano la rivelazione divina, e la 
trasmettevano ai cuori della gente. Questa capacità, questa 
forza spirituale, era presente nel sommo Profeta (s) nel suo 
grado massimo, che nemmeno gli angeli favoriti del 
Signore Eccelso erano in grado di comprendere. Questa 
capacità era così grande che a volte il santo Profeta (s) 
comunicava direttamente con il Creatore. Il nobile Profeta 
dell'Islam (s) descrive la sua impareggiabile capacità e 
forza interiore dicendo: "Per me [solo] v'è con Allah un 
momento, che non è in grado di tollerare nessun angelo 
favorito né profeta inviato né servo credente di cui Iddio 
ha provato il cuore per la fede"1 

Ciò che abbiamo detto in questa prefazione, non è che una 
goccia dello sconfinato mare della spiritualità del sommo 
Profeta (s): nessuno all'infuori del Signore Eccelso e dei 
purissimi Imam (a) conosce il suo sublime grado. 

Ciò che noi esponiamo in questo libro non sono le doti 
spirituali di questo sublime Messaggero di Dio, sono bensì 
alcuni elementi della sua biografia e condotta di vita, nella 
speranza che giovi al lettore, e che i musulmani, 
soprattutto gli amati giovani, prendano d'esempio la sua 
esemplare condotta, e sazino, a Dio piacendo, la propria 
anima con questa generosa fonte di spiritualità. 

Hemmat Sohrab Pour 

15 aban 1377 (AH) 

 
1. Bihar-ul'Anwar, vol. 18, pag. 360. 

INTRODUZIONE





 

L'esempio Perfetto 

Del confidarsi coll'Adorato 

Il sommo Profeta dell'Islam (s) considerava il rapporto con 
l'Adorato e il confidarsi con Lui, fra gli atti più piacevoli, 
e non si stancava mai di manifestare la sua servitù dinanzi 
a Iddio. Talvolta, durante la preghiera, egli aveva degli 
stati spirituali che solo gli amanti e gli intimi amici del 
Signore Eccelso sono degni di avere. Senza dubbio, 
dimostrare tutta la propria servitù e dipendenza al sommo 
Vero, e confidarsi con Lui, crea nei cuori un sublime 
desiderio, tale da far dimenticare ogni affetto ed amicizia 
non divina, e trasformare la landa del cuore umano in un 
salina nella quale non cresce se non l'amore per il Signore 
Eccelso. 

Il mio cuore non parla che del Tuo amore, 

l'anima mia non percorre che la via del Tuo amore, 

ha fatto della landa del mio cuore una salina, il Tuo amore, 

acché da essa non cresca se non il Tuo amore. 

Solo servendo e adorando devotamente Iddio, l'essere 
umano può raggiungere la calma e la serenità interiore, e 
ritrovare sé stesso, e conoscere la sua reale posizione nel 
creato. 



24 L'ESEMPIO PERFETTO 

Il sommo Profeta dell'Islam (s) preservava il modo 
completo il suo stato di servitù, e adorava il Signore 
Eccelso con impareggiabile gnosi e devozione. 

Una delle mogli del sommo Profeta dice: "Il Messaggero 

di Allah (s) conversava con noi e noi con lui, e non 

appena si faceva l'ora della preghiera, era come se egli 

non ci conoscesse e noi non lo conoscessimo".1 

L'Imam Amir-ul-Mu'minin Alì (pace su di lui) dice: "Il 

Messaggero di Allah non preponeva alla preghiera né la 

cena né nulla d'altro, e quando giungeva l'ora della 

preghiera, era come se non conoscesse nessun parente né 

amico alcuno".2 

L'Imam Sajjad (pace su di lui) espone nel seguente modo 
la brama del nobile Profeta di adorare il sublime Creatore: 
"Il sommo Profeta (s) stava ritto [in preghiera] sulle dita 

dei piedi, finché Iddio fece discendere il seguente versetto: 

'TaHa, Noi non ti abbiamo rivelato il Corano affinché tu ti 

affatichi'".3 

In un'altra tradizione leggiamo: "Una notte il Profeta (s) 

era a casa di una delle sue mogli (Ummu Salamah). Non 

era trascorsa che una piccola parte della notte, quando 

Ummu Salamah s'accorse che il Profeta non era a letto. 

Ummu Salamah s'alzò e andò a cercarlo, quando d'un 

tratto s'accorse che il Profeta era ritto accanto alla stanza, 

con le mani alzate verso il cielo, con le lacrime agli occhi, 

che pregava e si confidava con Iddio in questo modo: 'O 

 
1 .Bihar-ul'Anwar, vol. 84, pag. 257. 
2. Majmu'ah Warram, vol. 2, pag. 78. 
3 .Bihar-ul'Anwar, vol. 16, pag. 264. 



L'ESEMPIO PERFETTO 25 

Signore, non privarmi delle cose buone che mi hai donato! 

O Signore, non allietare i miei nemici e coloro che 

m'invidiano! O Signore, non farmi ritornare alle cose 

cattive dalle quali mi hai salvato! O Signore, non 

abbandonarmi nemmeno per un istante'. Fu allora che 

Ummu Salamah iniziò a piangere. Il Profeta (s) disse: 

'Ummu Salamah, perché piangi?'. Ummu Salamah rispose: 

'Che mio padre e mia madre siano sacrificati per te! 

Perché non dovrei piangere?! Tu, con il sublime grado 

spirituale che hai, nonostante Iddio ti abbia perdonato 

ogni colpa passata e futura, supplichi e ti confidi in questo 

modo con il Signore [mentre siamo noi che dobbiamo 

temere Iddio e piangere per i nostri peccati]'. Il Profeta (s) 

disse allora: 'Come posso sentirmi al sicuro, sapendo che 

Iddio abbandonò per un istante il profeta Giona a sé 

stesso, e causa di ciò egli patì ciò che patì'".1 

Certo, il Messaggero di Allah (s) vedeva sempre sé stesso 
al cospetto di Dio, e Lo ricordava continuamente, col 
cuore e con la parola, e in questo modo faceva scorrere la 
vitale linfa del tawhid nel suo puro spirito, affinché il 
benedetto albero della vicinanza a Dio mettesse la sue 
sacre radici nel suo cuore, e si mescolasse con la sua 
esistenza. 

L'igiene del corpo 

L'Islam è la religione completa, e cura tutte le dimensioni 
e tutti gli aspetti della vita umana. È per questo motivo che 
il sommo Profeta (s) dava una grande importanza all'igiene 
del corpo, ed esortava altresì gli altri a curarsi dell'igiene e 

 
1. Bihar-ul'Anwar, vol. 6, pag. 218. 



26 L'ESEMPIO PERFETTO 

della salute del proprio corpo. Esistono molti esempi che 
dimostrano che il nobile Profeta (s) curava con attenzione 
l'igiene e la salute del proprio corpo. Citiamo di seguito 
alcuni di questi esempi. 

1. "Il Messaggero di Allah (s) non respirava mai nel 

recipiente in cui beveva, e quando voleva respirare, 

allontanava il recipiente dalla bocca, e poi respirava".1 
2. Fu chiesto al Profeta (s) perché i musulmani si 
ammalano di meno, ed egli disse: "Noi siamo gente che 

non mangiamo finché non abbiamo fame, e quando 

mangiamo non ci saziamo completamente".2 
3. L'Imam Amir-ul-Muminin Alì (pace su di lui) dice: 
"Mettevamo a bagno, per il Messaggero di Allah (s), dei 

datteri o dell'uva passa, in un recipiente; ne beveva il 

primo e il secondo giorno, e quando si alterava, ordinava 

di gettarlo via".3 
4. "Il Messaggero di Allah (s) ogni volta che andava di 

corpo non mancava mai di fare l'abluzione rituale, 

iniziandola con il siwāk4"5 

Il Messaggero di Allah (s), tagliandosi le unghie, 
ungendosi il corpo, passando l'antimonio fra le palpebre, 
eliminando i peli superflui, ed accorciandosi i baffi - 
programma con il quale il sommo Profeta (s) curava ogni 
settimana la propria igiene personale - fece comprendere 
ai musulmani l'importanza dell'igiene. Le parole del 

 
1. Makarim-ul'Akhlaq, vol. 1, pag. 32. 
2. Sunan-un-Nabiyy, pag. 181. 
3  . Da'ayim-ul'Islam, vol. 2, pag. 128. 
4  . Particolare metodo islamico di pulizia dei denti (n.d.t.). 
5  . Mahajjat-ul-Baydhaa', vol. 1, pag. 296. 



L'ESEMPIO PERFETTO 27 

Messaggero di Allah (s) riguardo all'igiene delle unghie e 
dei baffi, espongono i salutari effetti fisici e spirituali, e le 
conseguenze positive che queste norme igieniche hanno 
per il miglioramento della vita mondana ed ultraterrena 
dell'essere umano. A tal proposito, citiamo la seguente 
tradizione: "Chiunque si tagli le unghia il venerdi, Iddio 

tira fuori il morbo da esse, e vi introduce la guarigione".1 

In un'altra tradizione leggiamo: "Nessuno di voi tenga 

lunghi i baffi, poiché satana2 li prende come rifugio e si 

nasconde in essi".3 

Astinenza e semplicità di vita 

La semplicità di vita e il non annegarsi nei piaceri e nelle 
lusinghe materiali e nella vita mondana, sono principi 
luminosi e edificanti, in grado di far emergere le capacità 
soprannaturali dell'essere umano, ed elevare il suo spirito. 
Più l'uomo cede alle lusinghe della vita mondana, più si 
priva dei piaceri e delle gioie spirituali, della luce della 
sapienza e della saggezza. 

Gli uomini di Dio, che vivono in questo mondo per uno 
scopo sublime, non si fanno mai sedurre dalle lusinghe 
della vita terrena. Essi sanno bene che i fallaci piaceri 
materiali e le veraci gioie spirituali, sono come l'occidente 
e l'oriente: avvicinandosi all'uno ci si allontana dall'altro. 
Perciò si adoperano con tutte le loro forze per avvicinarsi 
quanto più possono al loro amato Creatore, ed è questo 

 
1  . Makarim-ul'Akhlaq, vol. 1, pag. 123. 
2  . Alcuni sono dell'idea che qui con il termine satana s'intende il 
microbo (n.d.t.). 
3  . Makarim-ul'Akhlaq, vol. 1, pag. 125. 



28 L'ESEMPIO PERFETTO 

invero il sublime scopo della creazione. Essi non 
spendono la loro preziosa vita per cose di poco conto, 
poiché non è possibile raggiungere il suddetto sublime 
scopo senza astinenza e semplicità di vita, cose che 
richiedono uno sforzo serio e continuo. Bisogna tuttavia 
fare attenzione che quanto abbiamo ora detto non è in 
contraddizione con la bonifica dei terreni, il 
miglioramento dei paesi e delle città, il progresso 
scientifico, tecnico ed industriale, che sono parte dei 
doveri dell'essere umano in questo mondo materiale. In 
realtà, ciò che è riprovevole è: 

1. l'attaccamento alle cose mondane e l'amore per i fugaci 
beni terreni; 

2. l'annegarsi nei piaceri materiali e in una vita piena di 
vani sfarzi. 

Il nobile Profeta dell'Islam (s), perfetto esempio di 
integrità per tutti gli esseri umani, rispettava in modo 
completo il principio della semplicità di vita, e in questo 
modo guidava l'uomo a riscoprire le sue immense capacità 
spirituali. Conviene qui ricordare che questo principio 
etico è relativo, e può variare col tempo e col mutare delle 
condizioni di vita. È dunque possibile che in alcune 
condizioni si possa considerare agiato un certo stile di vita, 
e in altre condizioni, considerando i cambiamenti avvenuti 
nella società, reputare sobrio e modesto questo stesso stile 
di vita. Perciò, quando si dice che è necessario prendere 
esempio dal sobrio e modesto modo di vivere del sommo 
Profeta (s), non si intende che bisogna fare identicamente 
quello che egli faceva, nella stessa, identica maniera e 
quantità (stessa casa, stessa cavalcatura, stesso cibo, stessi 
abiti ecc.); è piuttosto necessario valutare le condizioni 



L'ESEMPIO PERFETTO 29 

dell'epoca in cui si vive, considerare l'evoluzione dei 
mezzi di vita, comprendere bene quali sono i criteri in 
base al quale la consuetudine e la società considerano un 
certo stile di vita semplice o meno, e poi scegliere con 
saggezza il migliore e più modesto e sobrio modo di 
vivere. In altre parole, dal suesposto principio, non 
bisogna dedurre che, ad esempio, siccome il sommo 
Profeta (s) viveva in una casa costruita con mattoni crudi, 
o siccome beveva in un recipiente di terracotta, o montava 
una particolare cavalcatura, ebbene anche noi dobbiamo 
fare altrettanto; dobbiamo piuttosto rispettare il suddetto 
principio etico considerando attentamente le particolari 
condizioni del tempo e del luogo in cui viviamo. Citiamo 
di seguito alcune tradizioni che dimostrano l'estrema 
semplicità di vita del nobile Messaggero di Allah (s). 

1. Anas Bin Malik dice: "Il Messaggero di Allah (s) non 

mangiava mai da vassoi o cose simili, né in stoviglie 

molto grandi, e non si cibava mai di pane bianco 

delicato di farina setacciata".1 

2. Una delle mogli del sommo Profeta (s) dice: "Il 

Messaggero di Allah non si riempì mai di cibo".2 

3. L'Imam Baqir (pace su di lui) dice: "Portarono al 

Messaggero di Allah (s) un poco di khabiş3, ma egli si 

rifuitò di gustarlo. Gli fu allora detto: 'Te lo sei forse 

proibito?'. Rispose: 'No, però detesto abituarmi a 

questo tipo di cibi'. Dopodiché recitò il seguente 

 
1  . Makarim-ul'Akhlaq, vol. 1, pag. 171. 
2  . Majmu'ah Warram, vol. 1, pag. 101. 
3  . Dolce preparato con datteri ed olio (n.d.t.). 



30 L'ESEMPIO PERFETTO 

versetto: 'Avete consumato i vostri beni puri nella 

vostra vita mondana [da egoisti]'".1 

4. Il nobile Imam Amir-ul-Muminin Alì (pace su di lui), 
riguardo al sommo Profeta (s), disse: "Del mondo 

s'accontentò del necessario, e non gli mise mai gli occhi 

addosso; i suoi fianchi erano i più magri, il suo ventre 

era il più vuoto. In verità, il Messaggero di Allah (s) 

mangiava seduto a terra, sedeva alla maniera dei servi, 

rattoppava le proprie scarpe e rammendava i propri 

abiti con le sue stesse mani, cavalcava l'asino a 

disdosso e faceva salire gli altri con sé. Quando vide 

che sulla tenda della porta di casa sua vi erano dei 

disegni, disse ad una delle sue mogli: 'Sottrai alla mia 

vista questa tenda, poiché, ogni volta che la vedo, mi 

ricordo del mondo e delle sue lusinghe'".2 

Dell'adempimento alle faccende personali 

Il nobile Profeta dell'Islam (s), nonostante il suo sublime 
grado spirituale, l'immenso amore che i musulmani e i 
credenti avevano per lui, e l'assoluto rispetto che la sua 
famiglia aveva per lui, non amava mai che gli altri 
eseguissero le sue faccende personali, si sforzava bensì di 
essere indipendente dagli altri, e adempiere di persona alle 
proprie faccende. Così facendo, il sommo Profeta (s) 
dimostrava il suo rispetto per gli altri, ed insegnava alla 
gente di non credersi mai privilegiati rispetto agli altri e di 
fare sempre affidamento sulle proprie forze. 

 
1  . Mahāsin, pag. 343. 
2  . Nahj-ul-Balagah (Faydh-ul'Islam), sermone 159. 



L'ESEMPIO PERFETTO 31 

Deylami, nell'opera 'Irshād-ul-Qulūb', narra che: "Il 

Messaggero di Allah (s) rammendava i propri abiti, 

rattoppava le proprie scarpe, mungeva le proprie pecore, 

mangiava assieme ai servi, si sedeva sempre per terra, e 

senza farsi inibire dalla vergogna portava quanto gli 

occorreva dal mercato alla propria famiglia".1 

In un'altra tradizione leggiamo: "In un viaggio, il 

Messaggero di Allah (s), assieme ad un gruppo di persone, 

aveva camminato per diverse ore, ed i segni della 

stanchezza si erano manifestati nei viaggiatori e nelle loro 

cavalcature. La carovana sostò in una posta nella quale 

v'era un pozzo o uno stagno pieno d'acqua. Il Messaggero 

di Allah (s) fece distendere il proprio cammello e smontò. 

Prima di ogni cosa, tutti volevano raggiungere l'acqua e 

preparare i preliminari della preghiera. Il Messaggero di 

Allah (s), non appena sceso dal suo cammello, andò verso 

l'acqua, ma senza aver percorso molta strada, senza dire 

nulla, ritornò verso la sua cavalcatura. I suoi compagni 

dissero fra di loro stupiti: 'Non ha gradito questo luogo 

per smontare, e intende ordinare di ripartire?'. Gli occhi 

erano attenti e le orecchie in attesa di sentire l'ordine del 

sommo Profeta (s). Lo stupore della gente aumentò 

quando videro che non appena il Messaggero di Allah (s) 

raggiunse il proprio cammello, prese la ginocchiera e con 

essa legò le ginocchia della bestia, e si diresse 

nuovamente verso l'acqua. I compagni sbalorditi chiesero: 

'O Messaggero di Allah (s), perché non ci hai ordinato di 

eseguire questo lavoro per te, e sei ritornato, 

scomodandoti? Noi eravamo pronti a renderti questo 

servigio con estremo onore'. Il sommo Profeta (s) rispose 

 
1  . Irshād-ul-Qulūb, cap. 32, pag. 155. 



32 L'ESEMPIO PERFETTO 

loro dicendo: 'Non chiedete mai aiuto agli altri 

nell'adempimento delle vostre faccende personali, e non 

appoggiatevi agli altri, nemmeno per un pezzo di legno 

per il siwāk.1'"2 

Dell'adornarsi 

Il sommo Profeta (s) curava costantemente la sua bellezza 
esteriore, e non vedeva alcuna contraddizione fra la cura 
della sfera interiore e l'aspetto esteriore dell'essere umano. 
La sua impareggiabile ascesi non lo distoglieva mai dalla 
cura del proprio aspetto esteriore. Ad esempio, egli si 
profumava, si pettinava sempre i capelli, i suoi abiti erano 
sempre puliti ed eleganti, prima di uscire di casa si 
guardava sempre allo specchio, e prima di eseguire 
l'abluzione rituale si puliva sempre i denti; il colore delle 
sue scarpe era sempre in armonia con quello dei suoi 
vestiti, e portava sempre un turbante che gli donava una 
particolare grazia, ed accresceva la sua attrattiva ed 
imponenza. Egli diceva: "In verita, Allah è bello ed ama la 

beltà".3 

Nelle raccolte di tradizioni islamiche esistono molti 
esempi della grande cura che il sommo Profeta (s) aveva 
del suo aspetto esteriore. Citiamo di seguito alcune di 
queste tradizioni. 

1. Il Tabrisiyy dice: "Il Messaggero di Allah (s) era solito 

guardarsi allo specchio e mettersi a posto i capelli e 

pettinarsi, e spesso si ordinava i capelli specchiandosi 

 
1  . Particolare metodo islamico di pulizia dei denti (n.d.t.). 
2  . Kuhl-ul-Basar, pag. 69. 
3  . Nahj-ul-Fasāhah, pag. 159. 



L'ESEMPIO PERFETTO 33 

nell'acqua. Egli, oltre ad abbellirsi per la sua famiglia, si 

adornava anche per i suoi compagni, e diceva: 'Iddio ama 

che il Suo servo si prepari e si adorni quando esce di casa 

per incontrare i suoi fratelli'".1 

2. Fra le cose che accrescono la bellezza umana v'è il 
profumarsi, e il sommo Profeta (s) amava molto 
profumarsi: "Il Messaggero di Allah (s) spendeva più 

denaro in profumi che in cibo".2 

3. Un uomo scarmigliato, con la barba lunga, sciatto, 
venne dal sommo Profeta (s), il quale disse: "Questo uomo 

non ha trovato dell'olio col quale ungersi i capelli e 

metterseli in ordine? Alcuni di voi venite da me con le 

sembianze di Satana".3 

4. Il nobile Imam Baqir (pace su di lui) dice: "Il Profeta di 

Allah (s) non passava per nessuna strada, se non che 

chiunque vi passava, anche dopo due o tre giorni, dal 

buon profumo che era rimasto da lui, capiva che egli era 

passato per quella strada. Non gli portavano nessun tipo 

di profumo, se non che se ne cospargeva, e diceva: 

'L'aroma di un gradevole e buon profumo, il portarselo 

addosso, è cosa semplice'".4 

Il rispetto per le donne 

Prima dell'avvento del nobile Profeta dell'Islam (s), la 
società araba preislamica spregiava la donna, la 
considerava un essere privo di valore, e si riufiutava di 

 
1  . Makarim-ul'Akhlaq, vol. 1, pag. 36. 
2  . Makarim-ul'Akhlaq, vol. 1, pag. 66. 
3  . Mahajjat-ul-Baydhaa', vol. 1, pag. 309. 
4  . Makarim-ul'Akhlaq, vol. 1, pag. 66. 



34 L'ESEMPIO PERFETTO 

riconoscere e rispettare i suoi diritti. Ma dal momento che 
la sacra religione islamica ha un particolare rispetto per 
l'essere umano, il nobile Profeta dell'Islam (s) esortava la 
gente a rispettare i diritti delle donne e ad averle in grande 
stima, e lui stesso, nella pratica, aveva un grande rispetto 
per le donne. L'intera vita del Messaggero di Allah (s) 
rivela questa realtà. A tal proposito, il nobile Imam Sadiq 
(pace su di lui) dice: "Il Messaggero di Allah (s) salutava 

le donne, le quali rispondevano al suo saluto. Il Principe 

dei Credenti [Alì, pace su di lui] salutava le donne, ma 

rifuggiva dal salutare le donne giovani, e diceva: 'Temo 

che il tono della loro voce faccia effetto su di me, e [temo 

di] ricevere danno maggiore della mercede che vado 

cercando [salutandole]'".1 

L'abitudine del sommo Profeta (s) di salutare le donne, 
dimostra che egli con questo atto voleva ricordare ai suoi 
seguaci il valore e la dignità della donna. 

Un altro esempio del grande rispetto che il sommo 
Profeta (s) aveva per le donne, è l'aiuto che egli prestava in 
casa alle sue mogli: "Il sommo Profeta (s), in casa, si 

cuciva i vestiti, apriva la porta, mungeva le pecore e i 

cammelli, tagliava la carne, ed ogni volta che il suo 

servitore si stancava, macinava [di persona] il grano o 

l'orzo; la notte, prima di coricarsi, si preparava l'acqua 

per l'abluzione rituale; nelle difficoltà aiutava sempre la 

propria famiglia".2 

Lo stesso Profeta, riguardo al rispetto per le donne, diceva: 
"Sappiate che il migliore di voi, è chi di voi è il migliore 

 
1  . Al-Usul min-al-Kafi, vol. 2, pag. 648. 
2  . Sunan-un-Nabiyy, pag. 73. 



L'ESEMPIO PERFETTO 35 

per le sue donne, ed io sono il migliore di voi [poiché sono 

il migliore] per le mie donne".1 

Dello scherzare 

Dalla completa dottrina islamica, [in particolare] dalla 
nobile tradizione del sommo Profeta (s), comprendiamo 
che lo scherzo, finché non è accompagnato da peccati 
(quali umiliare, dileggiare, calunniare, mentire ecc.), ed ha 
come scopo il rendere allegro il proprio fratello di fede, è 
una buona e gradita azione. Il nobile Messaggero di 
Allah (s), oltre ad esortare i propri compagni ad essere 
gioviali e scherzosi, egli stesso scherzava con loro. A tal 
proposito, il Principe dei Credenti (pace su di lui) dice: 
"Ogni volta che il Messaggero di Allah (s) trovava uno dei 

suoi compagni in stato di afflizione, lo allietava 

scherzando con lui, e diceva: 'Iddio detesta chi mostra al 

proprio fratello di fede un viso tetro'".2 

Nei libri di tradizioni islamiche e nelle biografie, esistono 
molti esempi dei dolci scherzi del sommo Profeta (s). 
Citiamo di seguito alcuni di questi esempi. 

1. Il servitore del Messaggero di Allah (Anjashah) cantava 
lo Ĥudā (particolare modo di cantare che fa sì che il 
cammello corra di più) per il cammello della moglie del 
Profeta. Il sommo Profeta (s) gli disse: "O Anjashah, abbi 

riguardo dei 'vetri'"3, alludendo al fatto che le donne sono 
delicate [e fragili come i vetri], e se i cammelli corrono 
troppo, è possibile che si spaventino e cadano. 

 
1  . Mahajjat-ul-Baydhaa', vol. 3, pag. 98. 
2  . Sunan-un-Nabiyy, pag. 60. 
3  . Bihar-ul'Anwar, vol. 16, pag. 294. 



36 L'ESEMPIO PERFETTO 

2. Una donna venne dal sommo Profeta (s) e fece il nome 
del proprio marito. Il Messaggero di Allah (s) disse: "Tuo 
marito è lo stesso nei cui occhi v'è del bianco?". La donna 
rispose: "No, nei suoi occhi non v'è del bianco". La donna 
fece ritorno a casa, e raccontò la vicenda al proprio marito. 
L'uomo disse allora: "Non vedi forse che la parte bianca 
dei miei occhi è maggiore di quella nera"1 

3. Il sommo Profeta (s) disse a una donna appartenente 
alla tribù degli Ashja': "Le donne anziane non vanno in 
Paradiso". Bilal, l’Abissino, che era di pelle nera, la vide 
triste, e raccontò il fatto al Profeta (s), il quale gli disse: 
“Nemmeno gli individui di pelle nera vanno in Paradiso”. 
Bilal e la donna anziana erano ambedue tristi, quando d'un 
tratto arrivò Abbas, lo zio paterno del Profeta (s), un uomo 
anziano, e li vide in quello stato. Informò di ciò il  
Profeta (s), il quale disse: "Nemmeno gli uomini anziani 
vanno in Paradiso". Poi il sommo Profeta (s) chiamò 
quelle tre persone, le allietò e disse loro: “Iddio resusciterà 
nelle migliori sembianze le vecchie, i vecchi e i neri, ed 
essi andranno in Paradiso ringiovaniti e resi fulgidi e 
luminosi"2 

4. Il carattere del nobile Profeta (s) era tale che permetteva 
ai suoi compagni di dire arguzie in sua presenza, ed essi, a 
loro volta, seguendo l'esempio del Profeta (s), si 
astenevano dagli scherzi riprovevoli. Non mancavano però 
di fare scherzi simpatici e gradevoli, come quello citato 
nella seguente tradizione: "Nu'ayman ero un uomo 
gioviale e scherzoso. Un giorno vide un beduino con un 

 
1. Ibid. 
2. Bihar-ul'Anwar, vol. 16, pag. 295. 



L'ESEMPIO PERFETTO 37 

otre di miele; lo acquistò e lo portò a casa di una delle 
mogli del sommo Profeta (s). Il Messaggero di Allah (s) 
pensò che lo avesse portato come regalo. Nu'ayman se ne 
andò, mentre il beduino aspettava dinanzi alla casa del 
Profeta (s); l'attesa si fece lunga, e l'uomo disse ad alta 
voce: 'O padrone di casa! se non avete soldi restituitemi il 
miele'. Il Messaggero di Allah (s) comprese il fatto, e pagò 
il prezzo del miele a quell'uomo. Quando il Profeta (s) 
incontrò Nu'ayman, disse: 'Perché hai fatto ciò?'. Disse: 
'Ho visto che il Messaggero di Allah ama il miele, e il 
beduino aveva un otre di miele'. Il Profeta di Allah (s) rise 
per questo scherzo di Nu'ayman, e non fu assolutamente 
brusco con lui"1 

Pudore e castità 

Il pudore e la castità, sublimi valori umani, sono in grado 
di controllare gli istinti umani e mantenere l'uomo sul 
sentiero che lo porta alla sua reale perfezione. Più l'essere 
umano è pudibondo e casto, e più si allontana 
dall'animalità, avvicinandosi così alla spiritualità. Se il 
pudore e la castità non fossero esistite, l'uomo non avrebbe 
visto alcun limite per la soddisfazione dei suoi appetiti 
sensuali, e di conseguenza sarebbe affondato nella melma 
del vizio e della corruzione. 

Come tutti gli uomini di Dio, che erano ideali di virtù e 
perfezione umana, anche l'Esempio Perfetto di umanità, il 
nobile Profeta dell'Islam (s), si fregiava di assoluto pudore 
e perfetta castità. Egli non si macchiò mai di peccati 
contrari alla purezza, non commise alcun atto contrario al 

 
1. Bihar-ul'Anwar, vol. 16, pag. 296. 



38 L'ESEMPIO PERFETTO 

pudore. Era piuttosto un paragone di vera pudicizia e 
castità, tanto che si asteneva anche da quegli atti e 
comportamenti leciti che sospettava minimamente nuocere 
al suo sublime grado di purezza e castità. 

Il nobile Imam Sadiq (pace su di lui), in una sublime 
tradizione, riguardo al carattere del sommo Profeta (s), 
dice: "Quando il Profeta si sedeva con qualcuno, non si 

toglieva gli abiti di dosso finché questi non se ne 

andava".1 

In un'altra tradizione, Abu Sa'id al-Khudriyy narra: "Il 

Messaggero di Allah (s) era più pudico delle vergini nei 

loro veli, ed era tale che quando aborriva una cosa, lo 

comprendevamo dal suo viso".2 

Della sollecitudine verso i bambini 

I bambini, che formano il futuro di ogni società, a causa 
della loro età, vengono solitamente trascurati dagli adulti, 
e talvolta umiliati e sviliti. Ma il Messaggero di Allah (s) 
dava ai bambini un grande valore, ed era estremamente 
buono, sollecito ed indulgente nei loro confronti. Il sommo 
Profeta (s) ordinava ai grandi e ai genitori di giocare con i 
bambini in casa; sicuramente questo modo di trattare i 
bambini, fa sì che essi si sentano importanti, si 
riappacifichino con i loro genitori se talvolta sono risentiti 
con loro, e li considerino amici, e non padroni; inoltre, i 
genitori durante il gioco possono instruirli, educarli ed 
insegnare loro il corretto modo di vivere. 

 
1. Tafsir al-Ayyashiyy, vol. 1, pag. 203. 
2. Makarim-ul'Akhlaq, vol. 1, pag. 17. 



L'ESEMPIO PERFETTO 39 

Di seguito ricordiamo alcuni esempi dell'immensa 
sollecitudine del sommo Profeta (s) nei confronti dei 
bambini. 

1. "Ogni volta che il Profeta (s), mentre guidava la 

preghiera, sentiva un bambino piangere, alleggeriva la 

preghiera affinché la madre potesse curarsene".1 

2. "Il Messaggero di Allah (s) quando vedeva i bambini 

degli Ansar, accarezzava le loro teste, li salutava e 

pregava per loro".2 

3. "Quando il Messaggero di Allah (s) ritornava da un 

viaggio, i bambini andavano ad accoglierlo; il Profeta (s) 

si fermava ed ordinava di farli salire: alcuni li faceva 

sedere sulla sua cavalcatura, davanti a sé, altri dietro, e il 

resto dei bambini, ordinava ai suoi compagni di farli 

salire con sé'".3 

4. "Quando portavano un bambino al cospetto del  

Profeta (s) affinché egli pregasse per lui o gli desse un 

nome, egli, per rispetto dei suoi parenti, lo prendeva in 

grembo, e a volte succedeva che il bambino orinasse sul 

grembo del Profeta (s). Coloro che vedevano questa scena 

sgridavano il bambino, ma il Profeta (s) diceva: 'Non siate 

severi col bambino, lasciatelo finire di orinare. Quando 

finiva di pregare per il bambino o di dargli il nome, i 

parenti del bambino, in estrema gioia, se lo riprendevano, 

e non percepivano nessun fastidio né tedio alcuno nel 

 
1. 'Ilal-ush-Sharaaye', vol. 2, pag. 33; Sunan-un-Nabiyy, pag. 
273. 
2. Sharaf-un-Nabiyy, pag. 65. 
3. Sharaf-un-Nabiyy, pag. 85. 



40 L'ESEMPIO PERFETTO 

Profeta (s). Quando essi se ne andavano, il Messaggero di 

Allah (s) purificava le proprie vesti".1 

Indulgenza ed abnegazione 

L'indulgenza e l'abnegazione sono valori che godono di 
particolare rispetto in ogni dottrina e presso tutti i popoli e 
tutte le nazioni. Gli uomini hanno per le persone abnegate 
ed indulgenti una stima che non hanno per le altre persone. 

Il sacro Corano, sommo educatore e maestro dell'umanità, 
ci raccomanda queste splendide virtù, dicendo:  

"...e [i credenti] devono perdonare ed essere indulgenti. 
Non amate forse che Allah vi perdoni? In verità, Allah è 
perdonatore e benevolo".2 

Il sacro Corano non solo considera il perdono e 
l'indulgenza nobili virtù, che ogni essere umano deve 
acquisire, ma ci insegna che l'abitudine di rispondere al 
male ricevuto facendo del bene, è una virtù di valore assai 
maggiore. A tal proposito descrive i credenti dicendo:  

"...e respingono il male col bene, ed elargiscono di ciò 
che abbiamo loro destinato".3 

Rispondere al male col bene, è una sublime virtù 
posseduta solo dagli esseri umani che hanno purificato la 
propria anima e il loro carattere, e come dice Khajeh 
Abdollah Ansariyy: 

 
1. Makarim-ul'Akhlaq, vol. 1, pag. 25. 
2. Corano, 24:22. 
3. Corano, 28:54. 



L'ESEMPIO PERFETTO 41 

"Rispondere al male con il male, significa trattare il 

prossimo da cane, 

rispondere al bene col bene, significa trattare il prossimo 

da asino, 

rispondere al male col bene, è quello che fa Khajeh 

Abdollah Ansariyy" 

In altre parole, rispondere al male col male, e al bene col 
bene, è cosa naturale e normale, ma rispondere al male 
facendo del bene, è cosa straordinaria, è un eccelso valore 
riscontrabile solo nell'essere umano. 

Il nobile Profeta (s), che Iddio ha educato con il Suo 
Corano, oltre ad essere indulgente, era solito rispondere al 
male ricevuto facendo del bene, e lo stesso facevano gli 
Immacolati Imam (pace su di loro). 

A proposito delle virtù del sommo Profeta (s), in una 
tradizione islamica leggiamo: "Il Messaggero di Allah (s) 

non si vendicava mai di nessuno, perdonava piuttosto 

coloro che lo molestavano".1 

La seguente storia dimostra l'immensa indulgenza del 
sommo Profeta: "Un giorno un beduino venne dal 
Profeta (s) e gli fece una richiesta. Il Messaggero di 
Allah (s) esaudì la sua richiesta, e disse: 'Ti ho forse 
beneficato?'. L'uomo rispose: 'No, non mi hai beneficato 
per niente'. I compagni del Profeta (s) s'adirarono per 
l'ingratitudine del beduino, e decisero di molestarlo, ma il 
nobile Profeta vietò loro di recargli offesa. Andò allora a 
casa e gli donò di più, e disse: 'Ora ti ho beneficato?', e 

 
1. Mustadrak-ul-Wasaa'il, vol. 2, pag. 87. 



42 L'ESEMPIO PERFETTO 

l'uomo disse: 'Certo, che Iddio ti conceda buona mercede'. 
Il Messaggero di Allah (s) disse: 'A causa delle parole che 
hai detto davanti ai miei compagni, è possibile che si siano 
fatti una cattiva opinione di te, se vuoi vai da loro, ed 
annuncia il tuo compiacimento, affinché cambino opinione 
su di te. Si recò dunque dai compagni, e il nobile Profeta 
(s) disse: 'Ora quest'uomo è soddisfatto di noi! Non è 
così?'. Il beduino disse: 'Certo, che Iddio conceda a te e 
alla tua famiglia buona mercede'. Il sommo Profeta (s) 
disse in seguito: 'Il caso di me e quest'uomo, è simile a 
quello di colui il cui cammello è fuggito, e viene inseguito 
dalla gente, ed esso fugge di più; ma il padrone del 
cammello dice: 'Lasciatelo in pace, io so bene come come 
domarlo'. Poi viene dal suo cammello, lo accarezza, gli 
scuote la polvere dal corpo e dal viso, e prende le redini 
dell'animale in mano. Se io vi avessi lasciati liberi di 
aggredire quell'uomo, voi, a causa del suo sgarbo, l'avreste 
ucciso, ed egli, in quello stato, sarebbe andato 
all'inferno'".1 

Il nobile Profeta dell'Islam (s), oltre ad essere indulgente 
nelle sue faccende personali, ricordava sempre anche agli 
altri questo sublime valore umano, e diceva: "Vi 

raccomando il perdono e l'indulgenza, poiché l'indulgenza 

non fa che aumentare l'onore e la gloria dell'essere umano. 

Siate dunque indulgenti, affinché Iddio vi doni gloria ed 

onore".2 

Il un'altra preziosa tradizione leggiamo: "Non volete che 

v'informi delle migliori delle virtù, che giovano alla vostra 

 
1. Safinat-ul-Bihar, vol. 1, pag. 416. 
2. Mer'aat-ul-Uqūl, vol. 8, pag. 194. 



L'ESEMPIO PERFETTO 43 

vita terrena ed ultraterrena? Perdonare chi ti fa un torto, 

riconciliarti con chi si è staccato da te, fare del bene a chi 

ti ha fatto del male, donare a chi ti ha privato".1 

Della creanza e del rispetto per il prossimo 

La creanza e il rispetto per il prossimo sono splendide 
virtù, raccomandate dalla sharia, con le quali le Guide 
Divine trattavano la gente. Il nobile Profeta dell'Islam (s) 
rispettava sempre questi principi morali, in modo 
completo, era sempre estremamente educato, aveva un 
assoluto rispetto per il prossimo. 

Le varie biografie del sommo Profeta (s) narrano molti 
esempi della sua impareggiabile creanza e del suo 
profondo rispetto per la gente. Citiamo di seguito alcuni di 
questi esempi. 

1. "Ogni volta che un uomo veniva dal Messaggero di 

Allah (s) e si sedeva con lui, questi [per rispetto] non si 

alzava finché l'uomo non s'alzava"2 

2. "Il Profeta (s), per rispetto dei suoi compagni, e per 

conciliarsi i loro cuori, li chiamava sempre con il loro 

soprannome, e a coloro che non avevano alcun 

soprannome, ne sceglieva uno, e anche la gente li 

chiamava con esso. Assegnava inoltre soprannomi alle 

donne che possedevano figli, a quelle che non ne avevano, 

e persino ai bambini"3 

 
1. Mer'aat-ul-Uqūl, vol. 8, pag. 192. 
2. Makarim-ul'Akhlaq, vol. 1, pag. 15. 
3. Ihyaa'ul'Ulūm, vol. 2, pag. 363. 



44 L'ESEMPIO PERFETTO 

3. Il Principe dei Credenti (Alì, pace su di lui), narra il 
dolce ricordo delle riunioni del sommo Profeta (s) 
dicendo: "Il Messaggero di Allah (s) non fu mai visto 

distendere le gambe dinanzi a qualcuno"1 

4. Il Profeta dell'Islam (s) trattava con rispetto e cortesia 
persino i suoi servitori. Anas Bin Malik, riguardo al nobile 
Messaggero di Allah, dice: "Giuro su Colui che lo ha 

inviato in verità, che non accadde mai che riguardo a un 

atto che egli non amava, mi dicesse: "Perché hai fatto 

ciò?!", ed ogni volta che le sue mogli mi biasimavano, egli 

diceva: 'Lasciatelo stare, era destino che fosse così'"2 

5. Egli aveva uno straordinario rispetto per gli ospiti, ed 
era solito accompagnarli fino alla porta di casa; quando 
riceveva ospiti, mangiava assieme a loro, e finché essi non 
finivano di mangiare, [per rispetto, per non metterli a 
disagio] continuava a mangiare con loro.3 

Dell'umiltà 

Essere umili e modesti nei confronti della gente, astenersi 
da ogni forma di superbia e presunzione, rifuggire 
dall'ostentazione e dal vanto dei propri meriti, sono 
sublimi virtù umane, che il nobile Profeta dell'Islam (s) 
possedeva in modo completo, e di certo uno dei fattori che 
lo resero così amabile e popolare, era proprio questa sua 
immensa umiltà e modestia nei confronti della gente. Ora, 
per maggior informazione dei lettori, citiamo alcuni 

 
1. Makarim-ul'Akhlaq, pag. 22. 
2. Ihyaa'ul'Ulūm, vol. 2, pag. 361. 
3. Sunan-un-Nabiyy, pag. 67. 



L'ESEMPIO PERFETTO 45 

esempi della modestia e dell'umiltà del nobile Messaggero 
di Allah (s). 

1. "Il Messaggero di Allah (s), quando entrava in una 

casa, era solito sedersi nel posto più vicino al luogo dal 

quale faceva ingresso".1 

2. "Il Messaggero di Allah (s) detestava che ci si levasse 

in piedi per lui, e la gente, sapendo ciò, non si alzava in 

piedi dinanzi a lui quando egli veniva da loro; ma quando 

egli si alzava per andarsene, anche essi si alzavano con 

lui e lo accompagnavano fino alla porta di casa".2 

3. Abu Zhar al-Ghifāri (eminente compagno del sommo 
Profeta) dice: "Il Messaggero di Allah (s) si sedeva sempre 

tra i suoi compagni, e se giungeva un estraneo, questi non 

riusciva a riconoscerlo fra essi finché non domandava di 

lui [tanto umile e dimesso era]. Chiedemmo dunque al 

Profeta (s) di sedersi in un posto tale da poter essere 

riconosciuto dagli estranei che venivano da lui, e fu allora 

che costruimmo con del fango una piccola piattaforma, e 

dal quel momento in poi egli si sedeva su di essa, e noi ci 

sedevamo intorno a lui".3 

4. Il Profeta dell'Islam (s), che era così umile e dimesso 
nei confronti dei servi di Iddio, lo era anche dinanzi al 
Signore Eccelso, e in questo modo allontanava da sé ogni 
forma di superbia ed alterigia. A tal proposito, il nobile 
Imam Sadiq (pace su di lui) dice: "Il Messaggero di 

Allah(s), dal giorno in cui Iddio lo fece Profeta fino al 

 
1. Makarim-ul'Akhlaq, vol. 1, pag. 25. 
2. Mustadrak-ul-Wasaa'il, vol. 2, pag. 113.Da'aayim-ul'Islam, 
vol. 2, pag. 119. 
3. Makarim-ul'Akhlaq, vol. 1, pag. 15. 



46 L'ESEMPIO PERFETTO 

giorno della sua dipartita, non mangiò mai stando 

appoggiato, mangiava piuttosto alla maniera dei servi e si 

sedeva come loro". Gli fu chiesta allora la ragione di 
questo comportamento del Profeta (s), ed egli disse: "Per 

umiltà nei confronti di Iddio, sia glorificato e 

magnificato".1 

Del tener fede ai patti 

Tener fede ai patti – che è segno di dignità e lealtà, ed ha 
un importante ruolo nel consolidare le relazioni sociali – è 
uno di quei valori che è possibile notare in tutta la vita del 
sommo Profeta (s), sia in ambito familiare sia in quello 
sociale e politico. 

Il Messaggero di Allah (s), nel tenere fede ai patti, aveva 
un alto grado e una degna posizione, sia prima dell'inizio 
della sua missione profetica, sia dopo di essa. In ogni 
circostanza, egli rispettava i patti stretti con amici e nemici, 
e fino a quando essi non violavano i patti, egli si 
manteneva assiduamente fedele ad essi. Non accadde mai 
che egli violasse un patto, li rispettava piuttosto a tutti i 
costi, anche quando era a suo svantaggio. A conferma di 
quanto abbiamo finora detto, citiamo alcuni esempi della 
grande importanza data dal sommo Profeta a questa 
importante virtù. 

1. Si narra che l'Imam Sadiq (pace su di lui) disse: "Il 
Messaggero di Allah (s) concordò con un uomo di 
rimanere in sua attesa, accanto ad un masso, fino al suo 
ritorno. L'intensità del caldo del sole molestava il sommo 
Profeta. I suoi compagni gli dicevano: 'Cosa succede se ti 

 
1. Da'ayim-ul'Islam, vol. 2, pag. 119. 



L'ESEMPIO PERFETTO 47 

sposti all'ombra?', ed egli rispondeva: 'Il luogo del nostro 
appuntamento è qui, e se non verrà, sarà egli ad aver 
violato la promessa'"1 

2. Prima dell'avvento dell'Islam un gruppo di nobili e 
generosi uomini della tribù dei Quraish, in difesa dei diritti 
dei deboli e degli oppressi, strinsero un patto chiamato 
"Half-ul-Fudhul". Uno dei partecipanti al patto era il 
sommo Profeta (s). Egli, non solo tenne fede a questo 
patto prima dell'inizio della sua missione, ma anche dopo 
di essa ogni volta che lo ricordava, diceva: "Io non sono 
disposto a rompere il mio patto, quandanche mi fosse dato 
in cambio il più prezioso dei doni"2 

3. Ammar Yasser dice: «Io pascolavo le mie pecore, e 
anche Muhammad (s) pascolava delle pecore. Un giorno 
gli dissi: "A 'Fajj' conosco un buon pascolo, vuoi che 
andiamo là domani?". Egli disse: "Va bene!". Quando 
venni, la mattina, vidi Muhammad (s) pronto prima di me, 
ma egli non aveva portato al pascolo le sue pecore. Dissi: 
"Cosa aspetti?". Rispose: "Eravamo d'accordo di portare 
insieme le nostre pecore al pascolo, e non volevo violare i 
patti portando al pascolo le mie pecore prima di te"»3 

4. Era il mese di zhul-qa'dah. Il sommo Profeta (s) decise 
di recarsi alla Mecca per eseguire il pellegrinaggio. Invitò 
anche gli altri mussulmani ad accompagnarlo. Il 
Messaggero di Allah (s) partì così per la Mecca con il 
gruppo di mussulmani che lo accompagnavano. Durante il 
viaggio informarono il sommo Profeta che i Quraish, dopo 

 
1. Bihar-ul'Anwar, vol. 75, pag. 95. 
2. Sīrat-ul-Halabiyy, vol. 1, pag. 131. 
3. Bihar-ul'Anwar, vol. 16, pag. 224. 



48 L'ESEMPIO PERFETTO 

essere venuti al corrente della sua partenza, si sono 
preparati per combattere con lui, insediandosi a 'Zhi 
Tuwā', e giurando di non lasciarlo entrare alla Mecca. Dal 
momento che il sommo Profeta non era partito per la 
guerra, ma solo per eseguire il pellegrinaggio, venne a 
colloquio con loro, e concluse con essi un trattato di pace 
noto col nome di "Pace di Hudaybiyyah". In questo 
trattato il sommo Profeta (s) assunse alcuni obblighi, tra i 
quali l'impegnò di restituire ai Quraish chiunque di questi 
fosse fuggito dalla Mecca senza il permesso dei suoi capi, 
per unirsi ai mussulmani; mentre nel caso in cui un 
mussulmano fosse fuggito verso i Quraish, questi non 
sarebbero stati obbligati a restituirlo ai mussulmani. 
Mentre il sommo Profeta (s) concludeva questo patto con 

Suhayl, il rappresentate dei Quraish, "Abu Jundab", il 
figlio di Suhayl, che era diventato mussulmano, ma era 
prigioniero del padre politeista, fuggì dalla Mecca e si unì 
ai mussulmani. Quando Suhayl lo vide, disse: "O 
Muhammad, questo è il primo caso in cui devi tenere fede 
al patto! Se vuoi che la pace continui, devi restituircelo!". 
Il sommo Profeta (s) accettò. Suhayl afferrò il figlio per il 
colletto per ricondurlo alla Mecca. Abu Jundab (con tono 
supplicante) gridò: "O Mussulmani, permettete forse che 
mi riportino dai politeisti, e che io cada di nuovo nelle loro 
grinfie?". Il sommo Profeta (s) disse: "O Abu Jundab, 
porta pazienza! Iddio darà sollievo a te e a chi è come te. 
Noi abbiamo concluso un patto con loro, e non possiamo 
violarlo"1 

5. Un altro chiaro esempio del fatto che il sommo  
Profeta (s) era sempre fedele ai patti, è la vicenda di "Abu 

 
1. Siratu ibni Hisham, vol. 3, pag. 332. 



L'ESEMPIO PERFETTO 49 

Basir". Abu Basir era mussulmano; partecipò alla battaglia 
della Mecca, e dopo la Pace di Hudaybiyyah fuggì a 
Medina. I capi dei Quraish scrissero una lettera, e la 
diedero in mano a una persona, affinché, assieme al suo 
servo, si recasse a Medina e la consegnasse al Messaggero 
di Allah, e ciò per farsi dare Abu Basir dal Profeta, 
conformemente ai patti, e ricondurlo così alla Mecca. 
Quando la lettera giunse al nobile Profeta (s), egli convocò 
Abu Basir e gli disse: "Tu sai che noi abbiamo concluso 
un patto con i Quraish, e non è giusto per noi violare il 
patto. Iddio darà sollievo a te e a chi è come te". Abu Basir 
disse: "O Messaggero di Allah, mi rimandi forse dal 
nemico affinché mi distolga dalla religione". Il sommo 
Profeta (s) rispose: "O Abu Basir, ritorna, Iddio vi darà 
sollievo". Abu Basir ritornò con quei due uomini. Quando 
arrivarono a "Zhu-l-Hulayfah" smontarono accanto ad un 
muro. Abu Basir si rivolse a quell'uomo dicendo: "Questa 
tua spada è tagliente?". L'uomo disse: "Certo". Abu Basir 
disse: "Posso vederla?". L'uomo replicò: "Se vuoi puoi 
vederla". Abu Basir, non appena prese la spada aggredì 
l'uomo e lo uccise. Il servo dell'ucciso quando vide quella 
scena, fuggì dal terrore verso Medina. Il Messaggero di 
Allah era seduto in moschea che d'un tratto il servo entrò 
dalla porta. Non appena il Profeta vide il servo disse: 
"Quest'uomo ha visto una scena terribile". Dopodiché 
chiese: "Che cosa è successo?". Disse: "Abu Basir ha 
ucciso quell'uomo". Fu allora che giunse Abu Basir e 
disse: "O Messaggero di Allah, tu hai rispettato il patto 
consegnandomi a quei due uomini, tuttavia io ho temuto di 
perdere la fede". Il sommo Profeta (s) disse allora: "Che 
guerra farebbe questo uomo se avesse dei compagni!". 
Abu Basir comprese che se fosse rimasto a Medina i 



50 L'ESEMPIO PERFETTO 

Quraish avrebbero mandato altri uomini per riportarlo alla 
Mecca; lasciò dunque Medina e raggiunse le coste del Mar 
Rosso, arrivando alla via attraverso la quale le carovane 
dei Quraish andavano e venivano da Damasco. Inoltre, 
quando gli altri mussulmani prigionieri alla Mecca 
vennero a sapere della vicenda di Abu Basir e delle parole 
del Messaggero di Allah (s) riguardo a lui, in ogni modo 
possibile si liberarono dalle grinfie dei politeisti della 
Mecca e raggiunsero Abu Basir, finché, poco alla volta, 
raggiunsero il numero di settanta persone. Ora essi erano 
una seria minaccia per le carovane dei Quraish: se 
trovavano uno di loro lo uccidevano, e se una carovana dei 
Quraish passava per quel luogo la attaccavano. Finché i 
Quraish si stancarono di questa situazione, e scrissero una 
lettera al Messaggero di Allah (s) chiedendogli, almeno in 
nome del legame di parentela che egli aveva con loro, di 
richiamarli a Medina, e salvare i Quraish dai loro attacchi. 
Il sommo Profeta (s) li richiamò allora a Medina, ed essi 
ubbidirono e ritornarono.1 

Esortazione al lavoro 

L'immensa generosità del sommo Profeta non gli 
permetteva di privare i questuanti delle sue nobili 
elargizioni. Tuttavia egli non amava che una persona 
questuasse senza un valido motivo, per indolenza e 
negligenza. Era per questo motivo che talvolta esortava 
taluni a lavorare ed imparare un mestiere, a vivere del 
proprio lavoro, proprio per impedire il diffondersi della 
pigrizia e dell'indolenza fra la gente, e debellare il vizio di 
chiedere e mendicare invece di lavorare e adoperarsi. Il 

 
1. Siratu ibni Hisham, vol. 1, pag. 337. 



L'ESEMPIO PERFETTO 51 

sommo Profeta (s) dava una tale importanza al lavoro, che 
non apprezzava molto le persone prive di mestiere: "Ogni 
volta che il Messaggero di Allah (s) vedeva qualcuno che 
attraeva la sua attenzione e che gli piaceva, chiedeva: 'Ha 
anche un lavoro, un mestiere?', se si rispondeva che non ha 
alcun mestiere, diceva: 'Mi ha deluso'. Fu detto: 'Perché, o 
Messaggero di Allah?'. Disse: 'Poiché, quando il credente 
non ha un mestiere, vive della propria fede [usa la propria 
fede per campare e sostentarsi]'"1 

A tal riguardo, non è male prestare attenzione a due 
vicende. 

1. Uno dei compagni del Messaggero di Allah (s) divenne 
povero. La moglie gli disse: "Fosse vero che tu vada dal 
Profeta (s) e gli chieda aiuto!". L'uomo andò dal sommo 
Profeta (s), il quale, quando lo vide, disse: "Chiunque 
voglia da noi qualcosa, glielo concediamo, tuttavia se 
dimostra di non avere alcun bisogno [dell'aiuto degli altri], 
Iddio farà in modo che non [ne] abbia alcun bisogno". 
L'uomo disse a sé stesso: "Le parole del Messaggero di 
Allah (s) erano rivolte a me". Ritornò allora a casa e 
raccontò l'accaduto alla moglie, la quale disse: "Anche il 
Profeta è un essere umano (non conosce l'intimo di 
nessuno, le sue parole non erano rivolte a te): vai e mettilo 
al corrente del tuo stato". L'uomo si recò nuovamente dal 
sommo Profeta (s), il quale, vedendolo, ripeté quella stessa 
frase. Questo fatto si ripeté tre volte. Dopo la terza volta, 
l'uomo prese in prestito una scure e iniziò a raccogliere 
legna. Portò poi la legna in città e la vendette, e continuò a 
fare questo lavoro finché, pian piano, riuscì ad acquistare 

 
1. Bihar-ul'Anwar, vol. 103, pag. 9. 



52 L'ESEMPIO PERFETTO 

una bestia da soma e degli utensili per tagliare e 
raccogliere la legna, e in questo modo riuscì ad avere una 
vita comoda. Andò dunque dal sommo Profeta (s) e gli 
raccontò la sua vicenda; il nobile Messaggero di Allah (s) 
disse: "Io ti dissi che chiunque voglia da noi qualcosa, 
glielo concediamo, tuttavia se dimostra di non avere alcun 
bisogno [dell'aiuto degli altri], Iddio farà in modo che non 
[ne] abbia alcun bisogno"1 

2. Un uomo andò dal sommo Profeta (s) e disse: "Sono 
due giorni che non mangio niente". Il Profeta (s) disse: 
"Vai a guadagnarti dal mercato quanto ti è necessario per 
vivere". Venne di nuovo, un altro giorno, e disse: "O 
Messaggero di Allah (s) ieri sono andato al mercato, ma 
non ho trovato niente, e ieri sera sono andato a dormire 
senza mangiare". Il sommo Profeta disse nuovamente: 
"Vai al mercato!". Il terzo giorno, quando sentì la stessa 
risposta, andò al mercato, ove aiutò una carovana di 
mercanti a vendere la propria merce; alla fine del lavoro 
gli diedero parte del profitto della vendita della propria 
merce. Venne di nuovo dal Messaggero di Allah (s) e 
disse: "Non ho trovato nulla". Il sommo Profeta (s) disse: 
"Ti hanno dato qualcosa!". Disse: "Sì". Il nobile 
Profeta (s) disse: "Perché hai mentito allora?". L'uomo 
disse: "Tu sei sincero! Io volevo vedere se tu sei informato 
di quello che fa la gente. Volevo inoltre prendere qualcosa 
anche da te". Il Messaggero di Allah (s) disse: "Hai detto 
la verità! Chiunque si sforza di non necessitare dell'aiuto 
degli altri, Iddio farà in modo che non ne abbia alcun 
bisogno, e chiunque apre dinanzi a sé una porta di questua, 

 
1. Al'usul min al-Kafi, vol. 2, pag. 112 (arabo). 



L'ESEMPIO PERFETTO 53 

Iddio apre davanti a lui settanta porte di povertà che non è 
possibile chiudere. Non è lecito fare l'elemosina a chi non 
ne ha bisogno, e a chi è in grado di soddisfare i propri 
bisogni con [la forza e] la salute degli organi del proprio 
corpo, "1 

Dell'affetto e dell'amore per il prossimo 

Poiché l'Islam è la religione dell'amore e dell'amicizia, e il 
sommo Profeta (s) ne è il messaggero, l'affetto e la 
benevolenza ondeggiavano costantemente nell'oceano 
della sua esistenza. Egli era immensamente benevolo con 
tutti, con i suoi parenti, i suoi compagni, con gli orfani, i 
bambini, e persino i traviati e i prigionieri, e ciò non era 
che un riflesso della spendida luce dell'infinita 
misericordia divina che irradiava la sua pura e casta anima:  

"È per misericordia di Allah che sei dolce nei loro 
confronti".2 

Citiamo di seguito alcuni esempi, riportati nelle biografie, 
dell'immensa misericordia del Messaggero di Allah (s). 

1. L'immenso amore ed affetto che il sommo Profeta 
dimostrava nei confronti dei suoi subordinati e servitori, è 
invero un chiaro esempio della sua grande misericordia. 
Anas Bin Malik dice: "Servii dieci anni il nobile Profeta 
dell'Islam, ed egli non mi disse nemmeno una parola di 
disapprovazione, e non mi disse mai 'perché hai fatto ciò' o 
'perché non hai fatto ciò'. Il sommo Profeta (s) aveva una 
bevanda per l'iftar [la rottura del digiuno] ed una per il 

 
1. Bihar-ul'Anwar, vol. 18, pag. 115. 
2. Corano, 3:159. 



54 L'ESEMPIO PERFETTO 

sahur [il pasto che si consuma prima dell'alba quando 
s'intende digiunare durante il giorno], e talvolta c'era una 
sola bevanda per l'iftar e il sahur. Quella bevanda, a volte, 
era un po' di latte, o del pane imbevuto nell'acqua. Una 
sera preparai una bevanda, ma il Profeta (s) arrivò a casa 
tardi. Io pensai che alcuni compagni del Profeta lo 
avessero invitato, bevvi dunque la bevanda. Dopo un'ora il 
Messaggero di Allah (s) tornò a casa, ed io chiesi ad uno 
dei suoi compagni: 'Il Profeta (s) ha rotto il digiuno? 
qualcuno lo invitato?', che disse: 'No'. Io, che mi ero 
pentito di quello che avevo fatto, passai quella notte con 
una tale angoscia che solo Iddio sapeva, poiché ogni 
istante mi aspettavo che il sommo Profeta (s) mi chiedesse 
la sua bevanda, ma egli trascorse tutta la notte in istato di 
digiuno, e dopo quella notte non mi chiese mai più nulla di 
quella bevanda e non ne fece mai più menzione"1 

2. Il nobile Profeta (s) nutriva un particolare affetto per i 
credenti e i devoti alla sua missione profetica: 
"S'informava costantemente della salute dei propri 
compagni, e li consolava. Se non vedeva uno di loro per 
tre giorni, chiedeva di lui: se dicevano che era in viaggio, 
pregava per lui, se invece era presente, andava a trovarlo, 
e qualora fosse malato, andava a fargli visita"2 

3. Il nobile Imam Baqir (a) dice: "In una delle battaglie del 
Profeta (s), un uomo di nome Thumamah Bin Uthal fu 
fatto prigionerio e fu portato dal Profeta (s). Egli era il 
capo della gente di Yamamah, e si dice che il suo giudizio 
fosse autorevole anche fra la gente di Tay e nello Yemen. 

 
1. Muntaha-l'Ãmāl, vol. 1, pag. 18. 
2. Sunan-un-Nabiyy, pag. 51. 



L'ESEMPIO PERFETTO 55 

Il sommo Profeta (s) lo riconobbe, ed ordinò di trattarlo 
con gentilezza e cortesia. Il Profeta (s) gli mandava ogni 
giorno da casa sua del cibo. Andava di persona da lui e lo 
invitava all'Islam. Un giorno il Profeta (s) gli disse: 'Io ti 
lascio libero di scegliere una di queste tre azioni: primo, 
che io ti uccida', al che disse: 'Se farai ciò, sappi che avrai 
ucciso una grande personalità'. Il Profeta (s) continuò: 
'Secondo, che tu paghi una somma di denaro come riscatto 
e ti liberi'. Disse: 'In questo caso la somma di denaro che 
dovrà essere data come riscatto per liberarmi, dovrà essere 
molto alta, e il mio prezzo è molto alto [la mia gente deve 
pagare un'alta somma per la mia libertà, poiché io sono 
una grande personalità]'. Il Messaggero di Allah (s) disse 
dunque: 'Come terza cosa, posso farti un favore e liberarti'. 
L'uomo disse: 'Se farai ciò, mi troverai grato'. Il Profeta (s) 
ordinò allora di liberarlo. L'uomo, dopo aver fatto atto di 
fede, disse: 'Giuro su Iddio che quando ti ho visto ho 
saputo che sei un profeta, e al mondo non avevo in 
inimicizia nessuno più di te, ora invece sei per me la 
persona più amata'"1 

4. Quando, durante la battaglia di Uhud, i nemici ruppero 
il dente del sommo Profeta (s), e il suo benedetto viso fu 
ferito e s'insanguinò, i suoi compagni rimasero fortemente 
colpiti e addolorati da questi fatti. Chiesero dunque al 
nobile Messaggero di Allah (s) di maledire i miscredenti e 
i nemici, ma egli disse: "Io non sono stato inviato da Iddio 
per maledire, sono bensì il Profeta della Misericordia, e 

 
1. Siratu Rasuli-Llah (S), vol. 2, pag. 1092. 



56 L'ESEMPIO PERFETTO 

prego per loro: o Allah, guida alla retta via la mia gente, 
poiché essi sono ignoranti"1 

5. Il metodo adottato dal sommo Profeta (s) nelle guerre, e 
il modo in cui trattava il nemico, e le raccomandazioni che 
faceva ai comandanti e ai soldati del suo esercito, 
dimostrano che egli aveva uno spirito sublime e pieno di 
misericordia. Il santo Imam Sadiq (a) dice: "Il Messaggero 
di Allah (s) ogni volta che voleva mandare un esercito in 
guerra, li convocava e diceva: 'Partite col nome di Allah, 
l'Altissimo, e perseverate [cercando aiuto solo] in Lui, e 
combattete per Lui, non rubate nulla del bottino di guerra, 
non mutilate i miscredenti, non uccidete gli anziani, i 
bambini e le donne. Non uccidete i monaci che si trovano 
nelle grotte e nelle spelonche, non tagliate gli alberi dalla 
radice a meno che non siate costretti, non bruciate i 
palmeti e non sommergeteli d'acqua. Non avvelenate mai 
l'acqua dei politeisti, non ingannate e non tradite. Se un 
musulmano dà asilo ad un politeista, questi è al rifugio 
affinché ascolti la Parola di Allah e gli esponiate l'Islam, 
[poi] se accetta [la fede islamica] anch'egli è vostro 
fratello di fede, se invece non accetta conducetelo in un 
luogo sicuro'"2 

6. Il sommo Profeta (s) era così misericordioso ed 
amorevole che si asteneva persino dall'andare a caccia. Si 
cibava degli uccelli cacciati, ma non andava mai a caccia.3 

 
1. Mahajjat-ul-Baydhaa', vol. 4, pag. 129. 
2. Bihar-ul'Anwar, vol. 19, pag. 177. 
3. Ihyaa'ul'Ulūm, vol. 2, pag. 369. 



L'ESEMPIO PERFETTO 57 

Dell'ascesi negativa 

Per 'ascesi negativa' intendiamo quel particolare 
atteggiamento e metodo di vita assunto, contrario alla 
condotta ordinaria dei musulmani, come, ad esempio, 
l'astenersi da ciò che Iddio ci ha donato e reso lecito, 
discostarsi dalla norma nel frequentare la gente, 
comportarsi da bigotto, non rivolgere la parola a nessuno e 
costruire intorno a sé un muro di indifferenza, come se al 
mondo non esistesse nessun altro essere umano, come è 
possibile vedere in alcuni sedicenti asceti e sette sufiche. 

Senza dubbio la legge islamica è una legge completa e 
universale, e i suoi principi sono conformi alla natura 
umana, ai suoi desideri insiti, perciò, ogni pensiero e 
azione contrari a questo fondamentale principio, non 
appartengono all'Islam. 

Coloro che pensano di raggiungere la gnosi e la perfezione 
attraverso l'ascesi negativa, devono sapere che sono in 
forte errore: il sommo Profeta (s) è in assoluto il miglior 
essere umano che il mondo abbia mai conosciuto, ed egli, 
non solo non aveva questi metodi, ma si opponeva 
energicamente ad essi. 

L'Islam e le Guide della Religione ci hanno sempre messo 
in guardia da due cose: primo, dipendere dal mondo e 
dalle cose terrene, secondo, annegare nei piaceri dei sensi 
e della carne. Tuttavia, usare saggiamente i doni divini, 
avere uno spirito libero e sobrio, era il modo di vita del 
sommo Profeta (s) e dei nostri nobili Imam (a). 

Insomma, il sommo Profeta (s) si oppose sempre con forza 
ad ogni forma di ascesi negativa e di ingiusta noncuranza e 



58 L'ESEMPIO PERFETTO 

repressione delle necessità istintive. Citiamo di seguito 
alcuni esempi. 

1. Il Principe dei Credenti, Alì (a), dice: "Un gruppo dei 
compagni del Messaggero di Allah (s) avevano proibito a 
sé stessi di giacere con le donne, di mangiare di giorno e 
dormire di notte. Ummu Salamah raccontò le loro vicende 
al Messaggero di Allah (s), il quale si recò da loro e disse: 
'Non provate alcun desiderio per le donne?! Mentre io 
giaccio con esse, mangio di giorno e dormo di notte! 
Ebbene, chiunque rifiuta la mia sunna non appartiene a 
me'"1 

2. Tre donne si recarono dal sommo Profeta (s). Una di 
loro disse: "O Messaggero di Allah (s), mio marito ha 
deciso di non avere più rapporti con nessuna donna". 
L'altra disse: "O Messaggero di Allah (s), mio marito ha 
deciso di non mangiare più carne". La terza disse: "O 
Messaggero di Allah (s), mio marito ha invece deciso di 
non profumarsi più". Il Profeta dell'Islam (s) sentendo ciò 
s'adirò, poiché comprese che un pensiero aberrante si stava 
diffondendo fra i musulmani. Fuori dal solito tempo si 
recò in moschea, e lungo la strada andava così in fretta che 
un lato del suo benedetto mantello strascicava per terra. 
Diede l'ordine di radunare la gente, la quale si riunì in 
moschea. Il sommo Profeta (s) salì sul pulpito, e stando in 
piedi disse: "Ho sentito che un pensiero aberrante si è 
manifestato fra i miei compagni. Che modo sbagliato [di 
vivere] è questo, che si è manifestato fra i musulmani?! Io 
che sono profeta, mangio carne, mangio cibi saporiti, mi 
vesto bene, mi profumo e ho rapporti con le donne. Perciò, 

 
1. Da'ayim-ul'Islam, vol. 2, pag. 191; Jami'ul'Akhbar, pag. 118. 



L'ESEMPIO PERFETTO 59 

chi ha un modo [di vivere] che non è il mio, non 
appartiene a me"1 

Della celebrazione dei valori 

I valori umani e morali, come l'onore, la dignità, la 
sincerità, l'indulgenza, la giustizia, la compassione, 
l'altruismo, la perseveranza ecc., sono considerati sacri e 
santi da tutti gli esseri umani, e vengono celebrati e 
glorificati in tutte le scuole e le dottrine. 

Il nobile Profeta dell'Islam (s) impiegava tutte le sue forze 
per mantenere vivi e celebrare questi valori, e del resto 
non può essere che così, perché l'anima dei precetti della 
sacra religione islamica è il profondo e sincero rispetto per 
l'essere umano, e l'obiettivo 2  della missione del santo 
Messaggero di Allah (s) è quello di condurre la società 
umana verso i valori e le virtù morali. 

Nella vita individuale e sociale del sommo Profeta (s) 
esistono molti esempi della sua particolare attenzione al 
mantenere vivi e celebrare i valori spirituali. Citiamo di 
seguito alcuni di questi esempi. 

1. Il Principe dei Credenti, Alì (a), dice: "Quando 
portarono i prigionieri della tribù dei Tay, una donna, fra i 
prigionieri, disse al Profeta (s): ‘Di' alla gente di non 
importunarmi e di trattarmi bene, poiché io sono la figlia 
del capo della mia tribù, e mio padre era colui che teneva 
fede ai patti, liberava i prigionieri, sfamava gli affamati, 

 
1. Wasaa'il al-Shi’ah, vol. 14, pag. 74. 
2. Il sommo Profeta (S) disse: "Non sono stato inviato [da Allah] 
se non per portare a compimento le virtù morali". Mizan al-
Hikmah, vol. 3, pag. 149. 



60 L'ESEMPIO PERFETTO 

salutava la gente a voce alta e chiara, e non respingeva mai 
i bisognosi. Io sono la figlia di Hatam Taa'iy!’. Il sommo 
Profeta (s) disse allora: 'Le qualità che hai detto, sono i 
segni e gli attributi dei veri credenti, e se tuo padre era 
musulmano io lo benedico'. Poi aggiunse: 'Liberatela, e 
che nessuno la importuni, poiché suo padre amava le virtù 
morali, e Iddio ama le virtù morali'".1 

2. Il nobile Imam Sadiq (a) dice che un giorno portarono 
alcuni prigionieri dal sommo Profeta (s), il quale diede 
l'ordine di liberare uno solo di essi. L'uomo disse: "Perché 
hai liberato solo me?". Il Messaggero di Allah (s) rispose: 
"[L'arcangelo] Gabriele (a) mi ha informato, da parte di 
Iddio Altissimo, che esistono in te cinque qualità amate da 
Allah e dal [Suo] Messaggero: primo, grande zelo per la 
difesa dell'onore della propria famiglia e delle donne della 
propria famiglia; secondo, generosità; terzo, buon 
carattere; quarto, sincerità; quinto, coraggio".2 

Secondo il sacro Corano il valore e la superiorità degli 
uomini non si valuta in base a criteri quali ricchezza, razza, 
lingua, colore della pelle e nazionalità, ma su princìpi 
quali il timor di Dio, la jihad, il martirio, lo sforzo sulla 
via di Allah, l'emigrazione per la causa di Allah, che 
donano santità, purezza e sapienza. Il sommo Profeta (s), 
in qualità di modello di virtù del popolo islamico, stimava 
coloro che possedevano le suddette virtù, e rispettava 
maggiormente coloro che erano più timorati e avevano 
compiuto maggiori sacrifici per la causa di Allah. Citiamo 
di seguito alcuni esempi. 

 
1. Mahajjat-ul-Baydhaa', vol. 4, pag. 122. 
2. Bihar-ul'Anwar, vol. 18, pag. 108. 



L'ESEMPIO PERFETTO 61 

1. Quando Jafar Bin Abi Talib partiva per emigrare in 
Abissinia, il sommo Profeta (s) lo accompagnò per un po', 
e pregò per lui, e quando, dopo alcuni anni, ritornava da 
quella terra, il santo Messaggero di Allah (s), andò ad 
accoglierlo, lo baciò, e siccome il suo ritorno coincideva 
con la grande vittoria conseguita dai musulmani nella 
battaglia di Khaybar, disse: "Non so se gioire per la 
vittoria di Khaybar o per il ritorno di Jafar".1 

2. Dopo la battaglia di Zhaat-us-Salaasil, nell'ottavo anno 
dell'Egira, Alì (a), assieme ai guerrieri islamici, partì 
vittorioso per Medina. Il sommo Profeta (s) informò la 
gente della vittoria dei musulmani, e assieme ad essa andò 
ad accogliere l'esercito islamico a tre miglia dalla città di 
Medina. Non appena il nobile Alì (a) vide il sommo 
Profeta (s), scese dalla propria cavalcatura, e lo stesso fece 
il Profeta (s) per dimostrare il suo rispetto per Alì. Scese, 
baciò la fronte di Alì, pulì la polvere dal suo benedetto 
viso, e disse: "O Alì, ringrazio Iddio che mi ha sostenuto 
grazie a te, e attraverso te mi ha rinforzato contro i 
nemici".2 

3. La prima battaglia avvenuta fra musulmani e 
miscredenti, fu quella di Badr. Coloro che assieme al 
Messaggero di Allah (s) parteciparono a questa battaglia, 
noti come "Gente di Badr", erano particolarmente amati e 
rispettati dal sommo Profeta e dai musulmani dei primordi 
dell'Islam. In una tradizione leggiamo che il nobile 
Profeta (s), un giorno, di venerdì, era seduto in moschea; a 
causa del gran numero di gente presente in essa, non v'era 

 
1. Makarim-ul'Akhlaq, pag. 249. 
2. Nasikh al-Tawarikh, vol. 2, pag. 357. 



62 L'ESEMPIO PERFETTO 

spazio; giunsero allora alcuni della 'Gente di Badr', fra cui 
Thabit Bin Qays; erano fermi in piedi davanti al Profeta 
(s), e guardavano la gente che lo circondava, e nessuno 
faceva loro spazio. Al Profeta (s) riuscì duro e spiacevole 
vedere questa scena. Disse dunque ad alcuni muhajirun ed 
ansar seduti accanto a lui di alzarsi e far sedere la 'Gente di 
Badr' presente in moschea. Ciò pesò a coloro che il 
Messaggero di Allah (s) aveva fatto alzare, e lo scontento 
si manifestò nei loro volti. Alcuni munafiqun (ipocriti, 
falsi credenti) e opportunisti dissero ai musulmani: 'Voi 
pensate che il vostro Profeta si comporta in modo equo fra 
la gente? Perché allora in questa occasione non si è 
comportato equamente? Infatti, alcuni, giunti prima, 
avevano preso per sé dei posti ed amavano stare vicini al 
proprio Profeta, ma egli li ha fatti alzare facendo sedere al 
loro posto chi era giunto dopo'.1  

La sincera manifestazione di ossequio del sommo Profeta 
per la 'Gente di Badr', rivela il nobile grado dei forieri 
della jihad, e celebra i sublimi valori morali nella società. 
Inoltre, dopo, fu rivelato un versetto coranico che 
confermò la giustezza dell'operato del sommo Profeta (s): 
"O voi che avete prestato fede, quando vi si dice: 'Fate 

spazio [agli altri] nelle assemblee', fate dunque spazio: 

Allah vi donerà agio. E quando [vi] si dice: 'Alzatevi', 
alzatevi dunque...".2 

4. Citiamo di seguito un altro chiaro esempio della grande 
sollecitudine del sommo Profeta (s) nei confronti della 

 
1. Bihar-ul'Anwar, vol. 17, pag. 24. 
2. Corano, 58:11. 



L'ESEMPIO PERFETTO 63 

celebrazione dei valori morali e dell'esaltazione del grado 
dei martiri e delle loro famiglie. 

Nell'ottavo anno dell'Egira, durante la battaglia di Mu'tah, 
quando il comando dell'esercito islamico era a carico di 
Jafar Bin Abi Talib, dopo una durissima battaglia, questo 
prode comandante perse ambedue le braccia, e cadde 
martire con numerose ferite sul corpo. Il sommo 
Profeta (s) descrisse il sublime grado di questo nobile 
martire dicendo: "In verità, Iddio ha donato a Jafar, al 
posto delle braccia [che ha perso in battaglia], due ali con 
le quali in Paradiso vola dovunque vuole". Dopo questa 
battaglia, quando l'esercito islamico veniva verso Medina, 
il Messaggero di Allah (s) andò ad accoglierli assieme al 
resto dei musulmani, fra i quali v'era anche un gruppo di 
bambini che cantavano inni. Il Messaggero di Allah (s), 
che era in movimento su una cavalcatura, disse: "Che 
facciano salire i bambini! E date a me il figlio di Jafar". 
Fece dunque salire davanti a sé Abdullah Bin Jafar, il cui 
padre era caduto martire. Abdullah dice: "Il Messaggero di 
Allah (s) mi disse: 'Ti faccio gli auguri, dato che tuo padre 
vola in cielo assieme agli angeli"1 

Del combattere le superstizioni 

L'Islam è la religione della scienza e della sapienza, e la 
ricerca della verità è insita nella sua essenza, perciò non 
può essere d'accordo con idee e pensieri lontani dalla 
realtà, con fantasie, illusioni, assurde chimere e 
superstizioni, e non può permetterne la diffusione o tacere 

 
1. Sirat-ul-Halabiyy, vol. 3, pagg. 9 e 68. 



64 L'ESEMPIO PERFETTO 

dinanzi a queste storture. La missione di una tale dottrina è 
piuttosto quella di combattere ogni forma di superstizione. 

Il glorioso Profeta dell'Islam (s), che aveva la grande 
missione di diffondere ed eseguire la legge divina, si 
adoperò con tutte le sue forze per istruire la gente, guidarla 
alla verità, e metterla in guardia dalle superstizioni. Il 
sommo Profeta (s) combatté sempre l'idolatria e le 
credenze superstiziose, e dimostrò chiaramente che gli 
idoli non hanno alcun ruolo nella direzione del creato, e 
tutto ciò è palese prova del fatto che egli era radicalmente 
contrario ad ogni forma di superstizione. 

Prima dell'inizio della missione del nobile Messaggero di 
Allah (s), la superstizione si era diffusa in tutto l'Hijaz 
[regione dell'Arabia], intenebrando le menti. Ma col 
sorgere del sole dell'Islam, molte di quelle superstizioni 
scomparirono dalla vita della gente, poiché la fede negli 
insegnamenti dell'Islam e la pratica dei suoi precetti non 
erano di certo in accordo con esse. Grazie poi alla paziente, 
generosa e continua opera di istruzione e guida del sommo 
Profeta (s), il resto delle superstizioni scomparì 
gradualmente dai cuori e dalle menti della gente. 

Non è male qui citare una storia narrata dai libri di hadith 
(sciiti e sunniti), per chiarire meglio il grande impegno del 
sommo Profeta (s) nel combattere le superstizioni e le 
assurde credenze. 

Il nobile Messaggero di Allah (s) aveva un figlio, dal 
nome Ibrahim [Abramo], da una donna copta chiamata 
Māriyah. Il sommo Profeta (s) amava molto questo suo 
figlio, che però morì prematuramente all'età di diciotto 
mesi. Il Messaggero di Allah, che era assai affettuoso, 
rimase colpito, e pianse, e disse: "Il cuore duole, le lacrime 



L'ESEMPIO PERFETTO 65 

cadono, o Ibrahim, noi siamo addolorati per te, tuttavia 
non diciamo nulla che sia contario al consenso divino". 
Tutti i musulmani erano assai commossi per il cordoglio 
del sommo Profeta (s). Quello stesso giorno ci fu 
casualmente un'eclissi di sole. I musulmani credettero che 
anche il cielo fosse addolorato per il cordoglio del sommo 
Profeta (s). Questa idea si era diffusa fra la gente di 
Medina, e tutti dicevano la stessa cosa: Il sole si è eclissato 
a causa del lutto che ha colpito il Profeta". Nonostante 
questo avvenimento avesse contribuito a rinforzare la fede 
della gente nel sommo Profeta (s), e fosse normale che la 
gente pensasse così in quelle circostanze, tuttavia il nobile 
Messaggero di Allah (s), che non s'approfittava mai dei 
punti deboli e dell'ignoranza della gente, salì sul pulpito, 
parlò alla gente e disse: "Il sole non s'è eclissato a causa di 
mio figlio. Le eclissi di sole e di luna sono due dei segni 
divini"1 

Del pregare e chiedere aiuto a Iddio 

La preghiera - che nelle tradizioni islamiche viene 
ricordata come "arma del credente" e "sostanza del culto" 
– è uno degli importanti fattori che permettono all'essere 
umano di superare le difficoltà e le disgrazie. La preghiera 
rinforza lo spirito e mantiene viva la speranza nei cuori. 
Attraverso la preghiera l'uomo può comunicare con il 
Creatore, e chiedendo aiuto a Lui può perfezionarsi. Il 
sommo Profeta (s), in ogni sua attività, chiedeva sempre 
aiuto al Signore Eccelso, pregandoLo e supplicandoLo con 
assoluta umiltà. Egli aveva un caratteristico modo di 
implorare Iddio: "Il Profeta (s) alzava sempre le mani 

 
1. Seyri dar Sireye Nabavi, pag. 136. 



66 L'ESEMPIO PERFETTO 

quando implorava e supplicava Iddio, alla maniera del 
povero che chiede da mangiare"1 

Citiamo di seguito alcuni esempi delle sublimi preghiere e 
suppliche del nobile Profeta dell'Islam (s). 

1. Quando il sommo Messaggero di Allah (s) sentiva 
l'adhan [chiamata alla preghiera rituale], oltre a ripeterne 
le frasi, alla fine recitava la seguente supplica: "O Allah, o 
Signore di questo invito completo e questa preghiera 
elevata, dona a Muhammad le sue richieste il Giorno del 
Giudizio, e portalo al grado [che è il] mezzo [per il 
conseguimento] del Paradiso, e accetta la sua intercessione 
riguardo al suo popolo"2 

2. Nel cuore della notte, poggiava il viso sulla terra, e 
diceva: "O mio Dio, non abbandonarmi a me stesso 
nemmeno per un battere d'occhio"3 

3. Quando si presentava a mensa diceva: "O Allah, Tu sei 
puro ed immune da ogni colpa e peccato! Quanto è bello 
ciò attraverso il quale ci ha messo alla prova! O Allah, Tu 
sei puro ed immune da ogni colpa e peccato! Quanto è 
abbondante ciò che ci ha donato! O Allah, Tu sei puro ed 
immune da ogni colpa e peccato! Quanto è abbondante la 
salute che ci ha donato! O Allah, dona abbondante 
sostentamento a noi e ai credenti e ai musulmani poveri"4 

4. Prima di coricarsi, chiedeva aiuto a Iddio con queste 
parole: "Col nome di Allah muoio e vivo, ed è ad Allah il 

 
1. Sunan-un-Nabiyy, pag. 315. 
2. Da'ayim-ul'Islam, vol. 1, pag. 146. 
3. Bihar-ul'Anwar, vol. 16, pag. 218. 
4. Sunan-un-Nabiyy, pag. 323. 



L'ESEMPIO PERFETTO 67 

ritorno [di tutte le Sue creature]. O Allah, trasforma la mia 
paura in sicurezza e tranquillità, e copri i miei difetti, e 
restituisci Tu il deposito che mi hai affidato"1 

5. Quando vedeva la luna nuova, alzava le mani al cielo e 
diceva: "O Allah, fai in modo che questa luna nuova sia 
accompagnata da sicurezza, fede, salute e Islam, per noi"2 

6. All'inizio dell'anno nuovo, chiedeva aiuto a Iddio con 
queste parole: "O Allah, sei tu il Dio Eterno, e questo è 
l'anno nuovo. Ebbene, Ti chiedo, in esso, la protezione 
contro il male di Satana, la vittoria su quest'anima 
imperiosa al male, e di impegnarmi in ciò che mi avvicina 
a Te. O Generoso, o Tu che possiedi maestà e 
munificenza, o Sostegno di chi non possiede sostegno 
alcuno, o Riserva di chi non possiede riserva alcuna, o 
Protezione di chi non ha protezione alcuna, o Soccorso di 
chi non ha soccorso alcuno..."3 

Del rispetto dei diritti altrui 

Il nobile Profeta (s), somma manifestazione della giustizia 
divina, inviato dal Signore Eccelso per portare la giustizia 
all'umanità, era estremamente ligio nel rispettare i diritti 
altrui e nella custodia del bene pubblico. Questa 
fondamentale virtù si manifestava in ogni aspetto della sua 
vita privata e sociale. Citiamo di seguito alcuni esempi. 

1. Un uomo giudeo era in credito di alcuni dinàr verso il 
sommo Profeta (s). Un giorno venne a riscuotere la 
somma, e il Messaggero di Allah (s) gli disse che non era 

 
1. Sunan-un-Nabiyy, pag. 322. 
2. Amaali, vol. 2, pag. 109. 
3. Sunan-un-Nabiyy, pag. 339. 



68 L'ESEMPIO PERFETTO 

in grado di pagare il proprio debito, ma l'uomo non 
accetto. Il Profeta (s) disse: "Allora mi siedo qui". L'uomo 
si sedette fino all'esecuzione delle preghiere del 
mezzogiorno, pomeriggio, tramonto, sera e mattino. I 
compagni del Profeta (s) minacciaro l'uomo protestando 
contro questo suo modo di comportarsi con il Messaggero 
di Allah (s), il quale però li fermò e disse: "Iddio non mi 
ha inviato per fare ingiustizia a chi è protetto [dall'Islam] o 
a chiunque altro". Al mattino, poco dopo il sorgere del 
sole, d'un tratto il giudeo disse: "Attesto che non altro v'è 
dio all'infuori di Allah, e attesto che Muhammad è suo 
servo ed inviato". Donò allora metà dei suoi beni sulla via 
di Allah, e disse: "Volevo vedere se sono presenti in te gli 
attributi ricordati dalla Torah riguardo al Profeta della fine 
dei tempi: il luogo della sua nascita è la Mecca, il luogo 
della sua emigrazione è Medina, egli non è burbero, non 
alza la voce, e non ingiuria. Ho constatato che questi 
attributi sono presenti in te, perciò metà dei miei averi 
sono a tua disposizione"1 

2. Il Messaggero di Allah (s), in qualità di capo del 
governo islamico, aveva a carico la grande responsabilità 
di custodire il bene pubblico dei musulmani. La condotta 
del sommo Profeta (s) a tal riguardo è assai edificante. 

Nel nono anno dell'egira, un uomo chiamato "Ibn al-
Laythiyyah" fu inviato dal sommo Profeta (s) ad un 
gruppo di musulmani per riscuotere la zakat. Dopo aver 
riscosso la zakat, tornò dal nobile Messaggero di Allah (s) 
e disse: "Questa è la zakat, e questo è un regalo che mi 
hanno fatto". Il Profeta (s), dopo aver sentito questa frase, 

 
1. Hayāt-ul-Qulūb, vol. 2, pag. 117. 



L'ESEMPIO PERFETTO 69 

salì sul pulpito e disse: "Io mando della gente per 
[eseguire] un lavoro che Iddio mi ha messo a capo di esso, 
ma uno viene e dice: 'Questa è la zakat, e questo è un 
regalo che mi hanno fatto'. Perché non vi sedete a casa dei 
vostri genitori per vedere che nessuno vi porta un regalo. 
Giuro sul Dio nelle Cui mani è la mia vita, che nessuno 
prenderà nulla dalla zakat, se non che il giorno del 
giudizio dovrà accollarselo: se avrà preso cammelli, allora 

saranno cammelli, se avrà preso buoi e pecore, allora 
saranno buoi e pecore". Poi disse due volte: "O Allah, io 
ho trasmesso il mio messaggio!"1 

Il rispetto dei diritti altrui si manifestava anche 
nell'estrema onestà e fedeltà con la quale custodiva ciò che 
gli veniva affidato in custodia. Egli non tradì mai nessuno, 
né segretamente né pubblicamente, in nessuna faccenda, 
sia essa economica o meno. Egli era talmente onesto e 
fidato, che sin da giovane divenne noto col nome di 
"Muhammad al-Amin"; fu la gente della Mecca a dargli 
l'appellativo "al-Amin" (il Fidato); ovunque lo vedevano, 
lo indicavano, gli uni agli altri, e dicevano: " È arrivato al-
Amin" 

Del partecipare ai mali e ai dolori altrui 

Il nobile Profeta (s) era una guida divina che apparteneva 
alla gente e viveva fra essa. Egli non si separò mai dal suo 
popolo, e non abbandonò mai i suoi compagni e seguaci 
nella sofferenza e nel disagio per essere e vivere nell'agio 
e nel benessere. Affrontava piuttosto ogni difficoltà per 
primo, e partecipava sinceramente alle gioie e ai dolori 

 
1. Nasikh al-Tawarikh, vol. 2, pag. 159. 



70 L'ESEMPIO PERFETTO 

altrui, e si sacrificava per alleviare le pene e i dolori della 
gente. Citiamo di seguito alcuni esempi. 

1. Il Principe dei Credenti Alì (pace su di lui) dice: 
"Eravamo assieme al Profeta (s) nello scavare il fossato. 
La nobile Fatima (pace su di lei) venne e portò un po' di 
pane. Il Messaggero di Allah disse: 'Che cos'è questo?'. 
Fatima (a) rispose: 'Avevo cotto una forma di pane per 
Hasan e Husayn, e ne ho portato un po' anche per voi'. Il 
Profeta (s) disse: 'Sono tre giorni che tuo padre non 
mangia cibo, e questo è il primo cibo che mangio [dopo tre 
giorni]'".1 

2. Le varie tribù arabe partirono per Medina per rovesciare 
il novello governo del Messaggero di Allah (s), il quale, 
venuto a conoscenza della loro decisione, radunò i suoi 
compagni e si consultò con loro riguardo alla strategia di 
difesa da adottare contro il nemico. Su proposta di 
Salman, il Persiano, e con l'approvazione del sommo 
Profeta (s), si convenne di scavare un grande fossato 
intorno a Medina, per impedire al nemico di entrare in 
città. Il sommo Profeta (s) ad ogni venti o trenta passi 
aveva messo un gruppo di muhajirun o ansar per scavare il 
fossato. Egli stesso prese in mano un piccone e iniziò a 
scavare nella parte dove erano i muhajirun. Il Principe dei 
Credenti (a) portava fuori dal fossato la terra scavata. A un 
certo punto, il nobile Messaggero di Allah (s), dopo aver 
lavorato duramente, sudato e stanco, disse: "Non v'è altro 
riposo all'infuori del riposo dell'aldilà. O Allah, perdona 
gli ansar e i muhajirun". Jabir Bin Abdullah dice: "Mentre 
scavavamo il fossato, arrivammo a un punto difficile da 

 
1. Hayāt-ul-Qulūb, vol. 2, pag. 119. 



L'ESEMPIO PERFETTO 71 

scavare. Dicemmo: "O Messaggero di Allah, siamo 
arrivati a un punto difficile, che cosa dobbiamo fare?". 
Disse: "Versateci sopra un po' d'acqua". Poi, mentre aveva 
legato al ventre un sasso dalla fame, prese in mano il 
piccone, pronunciò tre volte il nome di Allah, diede un 
colpo e fece crollare quel masso come un tumulo di 
sabbia".1 

3. Erano gli ultimi giorni della nobile vita del santo 
Messaggero di Allah (s). Era a letto malato. Disse a Bilal 
di convocare la gente. Andò allora in moschea, salì sul 
pulpito e disse: "Compagni miei, che tipo di profeta sono 
stato per voi? Non mi sono forse impegnato nella jihad 
assieme a voi? Non mi ruppi forse un dente? Il mio viso 
non si sporcò di polvere? Il sangue non scorse dal mio 
viso fino ad impregnarmi la barba? Non mi legai forse un 
sasso al ventre dalla fame?". I compagni del santo 
Messaggero di Allah dissero: "Certo, o Messaggero di 
Allah, tu eri paziente, e nelle prove divine [ci] interdicevi 
dal commettere cattive azioni. Che Iddio ti dia la migliore 
delle ricompense". Il sommo Profeta (s) disse: "Che Iddio 
conceda anche a voi buona ricompensa".2 

Della generosità 

La generosità e la munificenza, manifestazione del senso 
di abnegazione dell'essere umano, sono sacre virtù lodate 
ed apprezzate da tutte le genti. Il nobile Profeta 
dell'Islam (s), fonte delle virtù umane, possedeva queste 
virtù nel loro più alto grado. Egli diceva: "Io sono colui 

 
1. Bihar-ul'Anwar, vol. 20, pag. 198. 
2. Bihar-ul'Anwar, vol. 2, pag. 508. 



72 L'ESEMPIO PERFETTO 

che è stato educato da Allah, e Alì è colui che è stato 
educato da me. Il mio Signore mi ha prescritto la 
generosità e la bontà, e mi ha interdetto dall'avarizia e 
dalla durezza [di carattere]. Per Allah nulla è peggio 
dell'avarizia e del cattivo carattere"1 

Dopo il ritorno dalla battaglia di Hunayn, i beduini 
avevano circondato il sommo Profeta (s) per avere la 
propria parte del bottino. In quella folla, qualcuno rubò il 
mantello del nobile Profeta (s), il quale si fermò e disse: 
"Restituitemi il mantello. Temete forse che io sia avaro? 
Se avessi posseduto oro in quantità pari a questi grossi 
triboli [cespugli spinosi], lo avrei di certo spartito fra di 
voi. Voi non mi troverete mai avaro"2 

Fregiamo ora queste pagine citando alcuni esempi 
dell'impareggiabile generosità del sommo Profeta (s). 

1. Un giorno un gruppo di gente malvestita e bisognosa di 
indumenti, venne dal sommo Profeta (s), chiedendogli 
abiti da indossare. Il nobile Messaggero di Allah (s), che 
non respingeva mai nessuno, andò a casa ma non trovò 
alcun indumento, ad eccezione di una tenda appartenente 
alla santa Fatima (a), che ella aveva gettato su della roba. 
Il Messaggero di Allah (s) disse: "O Fatima, vuoi 
proteggerti dal fuoco dell'inferno con questa tenda?". 
Fatima (a) disse: "Certo!", e il sommo Profeta (s) spartì la 
tenda fra quei poveri, affinché se ne coprissero.3 

 
1. Makarim-ul'Akhlaq, pag. 17. 
2. Al-Wafaa' bi Ahwal-il-Mustafa, vol. 2, pag. 442 
3. Sharaf-un-Nabiyy, pag. 78. 



L'ESEMPIO PERFETTO 73 

2. Un giorno il sommo Profeta (s) si recò al bazar con otto 
dirham [dracme] per fare compere. Lungo la strada vide 
una giovane serva che piangeva. Chiese la ragione del suo 
pianto, ed ella disse: "Il mio signore mi ha mandato con 
due dirham a fare un acquisto, ma io ho perso quei due 
dirham". Il sommo Profeta (s) diede alla donna due dirham 
degli otto che aveva con sé, e con i sei rimanenti si 
incamminò verso il bazar, dove acquistò una camicia del 
costo di quattro dirham, dopodiché ritornò a casa. Lungo 
la strada di ritorno vide un anziano uomo musulmano, 
scarno ed afflitto, malvestito, seduto in angolo, che diceva: 
"Chi mi vestirà di un abito, che Iddio lo vesta degli abiti 
del Paradiso". Il sommo Profeta (s) vedendo questa scena, 
lo vestì dell'abito che aveva comprato, e si recò 
nuovamente al bazar, dove comprò un'altra camicia a due 
dirham. Al ritorno vide nuovamente la giovane serva, 
seduta su una strada, che piangeva; chiese allora: "Che 
cosa è successo?". La donna disse: "Ho comprato quello 
che dovevo comprare, ma siccome ho fatto tardi, ho paura 
che mi puniscano". Il santo Messaggero di Allah (s) chiese 
dunque alla donna di guidarlo verso la casa del suo 
signore. Arrivarono così alla dimora di uno degli ansar. 
Gli uomini non erano in casa, c'erano solo le donne. Il 
sommo Profeta (s) da davanti la porta di casa disse: "As-
salamu alaykum wa rahmatu-Llahi wa barakatuh [che la 
pace, la misericordia e la benedizione di Allah siano su di 
voi]". Le donne riconobbero la voce del Messaggero di 
Allah (s), ma non risposero; questi ripeté tre volte il saluto, 
finché alla terza volta, tutte le donne presenti nella casa 
risposero: "Wa alaykum as-salam wa rahmatu-Llahi wa 
barakatuh [e (anche) su di voi siano la pace, la 
misericordia e la benedizione di Allah]. Possano essere i 



74 L'ESEMPIO PERFETTO 

nostri genitori sacrificati per te, o Messaggero di Allah!". 
Il Profeta disse: "Non sentivate la mia voce?". Dissero: 
"Sì, ma volevamo che il tuo saluto [e la tua benedizione] 
su di noi e sui nostri figli aumentasse". Il sommo Profeta 
disse allora: "La vostra giovane serva ha fatto tardi, e ha 
paura della vostra punizione. Perdonatela per me". Dissero 
allora tutte: "Accettiamo la tua intercessione, e rinunciamo 
a punirla, e la liberiamo per questa tua benedetta venuta". 
Il Messaggero di Allah ritornando diceva: "Non avevo mai 
visto otto dirham più benedetti di questi: hanno donato 
sicurezza a una [donna] timorosa, liberato una schiava, e 
vestito due persone malvestite e bisognose di indumenti"1 

3. Una donna disse a suo figlio: "Vai dal Messaggero di 
Allah (s), porgigli i miei saluti e digli da parte mia: 
'Donami un panno affinché ne faccia una camicia". Venne 
così dal sommo Profeta (s) per esporgli la richiesta della 
madre. Il nobile Messaggero di Allah (s) rispose: "Per ora 
non ho alcuna veste, a meno che non giunga da qualche 
parte". Il ragazzo disse: "Mia madre dice di darle il tuo 
mantello affinché ne faccia una camicia". Il nobile 
Profeta (s) disse: "Dammi del tempo affiché io vada in 
stanza". Quando arrivò in stanza prese il mantello e lo 
diede al bambino, il quale lo portò alla madre.2 

Perseveranza nel raggiungere i propri intenti 

La perseveranza è il segreto del superamento delle 
difficoltà e la chiave del successo. È con quest'arca della 
salvezza che l'essere umano può varcare il tempestoso 

 
1. Sharaf-un-Nabiyy, pag. 70. 
2. Sharaf-un-Nabiyy, pag. 78. 



L'ESEMPIO PERFETTO 75 

mare delle strettoie e dei travagli della vita, e giungere al 
lido dei propri intenti. 

Considerando che non è possibile raggiungere nessun 
sacro fine senza pazienza, costanza e sopportazione delle 
difficoltà, Iddio Eccelso ordina al sommo Profeta (s) 
perseveranza e costanza nell'esecuzione della sua difficile 
missione, che consiste nel purificare l'umanità da ogni 
traccia di miscredenza e politeismo:  

"Persevera dunque come ti è stato ordinato, [tu] e chi 
con te è ritornato [pentito ad Allah]".1 

La perseveranza e la costanza del Messaggero di Allah nel 
raggiungimento del suo scopo divino, erano talmente 
chiare e manifeste, da meravigliare amici e nemici. Infatti, 
malgrado il sommo Profeta (s) fosse stato tacciato di 
maleficio, follia, menzogna, divinazione, e nonostante i 
suoi nemici lo avessero combattuto, schernendo, fecendo 
guerra ai suoi compagni e torturandoli, il santo Profeta (s), 
resistendo tenacemente e coraggiosamente a tutti questi 
vili attacchi, riuscì comunque a portare a termine la sua 
divina missione. 

Raccogliere in un libro tutti gli esempi dell'impareggiabile 
perseveranza del nobile Profeta (s), richiederebbe molte 
pagine. Citiamo di seguito alcuni di questi esempi, al fine 
di conoscere meglio questo impareggiabile modello di 
virtù. 

1. Il sommo Profeta (s) incontrò a Taa'if tre fratelli, Abd 
Yaa'il, Habib e Mas'ud Bin Amr (maggiorenti della tribù 
dei Thaqif), ed espose loro il suo invito. Uno dei tre 

 
1. Corano, 11:112. 



76 L'ESEMPIO PERFETTO 

fratelli disse: "Io ho rubato la Ka'bah se tu sei profeta". Il 
secondo disse: "Forse che Dio era incapace, da mandare 
uno come te?! Se avesse voluto avrebbe inviato come 
profeta un altro uomo, dotato di potere e forza!". Il terzo 
disse: "Giuro su Dio che d'ora in poi io non parlerò più 
con te!". Dopodiché schernirono il santo Profeta (s), e 
propalarono fra la gente la vicenda del suo invito. 

Quando il sommo Profeta (s) volle abbandonare Taa'if, un 
gruppo di gente spregevole, volgare ed abietta, e di 
vagabondi, istigati da quei tre fratelli, si posero sul 
sentiero del Profeta (s), e lo presero a sassate, ferendolo 
alle gambe. Con le gambe sanguinanti, riuscì a salvarsi da 
quell'empia gente.1 

2. Monib Bin Mudrik narra che suo nonno disse che 
nell'epoca della Jahiliyyah [ignoranza preislamica], un 
giorno vide il Messaggero di Allah (s) invitare la gente 
alla fede in Allah dicendo: "Dite 'La ilaha illa-Llah' [non 
v'è alcun dio all'infuori di Allah] e salvatevi". D'un tratto 
un miscredente gli diede uno schiaffo, mentre un altro gli 
getto della terra in faccia, e un altro ancora lo ingiuriò. Fu 
allora che una piccola fanciulla [la sua nobila figlia 
Fatima, pace su di lei] venne con un recipiente d'acqua dal 
sommo Profeta (s), il quale si lavò il viso e le mani, 
dopodiché disse: "Porta pazienza, e non rattristarti per il 
fatto che sopraffanno o umiliano tuo padre"2 

3. Fra coloro che avevano un rilevante ruolo nel 
tormentare e molestare il sommo Profeta (s), c'erano 
l'empio Abu Lahab e sua moglie Ummu Jamilah, maledetti 

 
1. Hiliyat-ul-Abrar, vol. 1, pag. 177. 
2. Mizan al-Hikmah, vol. 9, pag. 671. 



L'ESEMPIO PERFETTO 77 

dal Signore Eccelso nel sacro Corano, nella sura 'Al-
Masad'. In questa sura Ummu Jamilah viene ricordata col 
termine 'hammalat-al-hatab', che significa 'portatrice di 
legna'. In effetti, quest'empia donna faceva la spia e 
sobillava gli animi, e fomentava l'odio e la guerra fra la 
gente. Si narra che la maledetta e malvagia donna 
raccoglieva spini e triboli, e li spargeva lungo la strada del 
Profeta (s), affinché egli si ferisse quando andava a 
pregare.1 

4. La minaccia e l'allettamento, erano due strategie che i 
miscredenti adottavano per intimorire e tentare i profeti in 
generale, e il nobile Profeta dell'Islam (s) in particolare, e 
distoglierli così dall'esecuzione della loro missione 
profetica. I capi politeisti della Mecca, dopo aver visto la 
costanza e la perseveranza del sommo Profeta (s) 
nell'eseguire la sua missione, decisero di adottare la 
strategia della minaccia e dell'allettamento. A tal 
proposito, andarono tutti insieme da Abu Talib, e dissero: 
"Tuo nipote [il figlio di tuo fratello] ingiuria i nostri dèi, 
parla male del nostro culto, ride delle nostre credenze, e 
considera traviati i nostri padri. O gli ordini di lasciarci in 
pace, o ce lo consegni e la smetti di proteggerlo!". Alcune 
opere storiche narrano che essi dissero anche: "Siamo 
disposti a dargli quello che vuole, e donargli le più belle 
donne". Quando Abu Talib comunicò questo messaggio al 
sommo Profeta (s), questi con parole che dimostrano la 
sua impareggiabile perseverenza e tenacia, disse: "Giuro 
su Allah che se mettessero il sole nella mia mano destra, e 
la luna nella mia mano sinistra, affinché io riununci alla 
mia missione, non lo farei mai, finché Iddio faccia 

 
1. Majma'ul-Bayan, vol. 27. 



78 L'ESEMPIO PERFETTO 

prevalere questa religione, o io rimanga ucciso in questa 
via"1 

5. Abu Jahl era uno dei più acerrimi nemici del santo 
Profeta (s), e in una lettera minatoria scrisse: "O 
Muhammad, le trame che hai in testa ti hanno costretto a 
fuggire dalla Mecca e a rifugiarti a Medina. Fino a quando 
avrai queste idee in testa sarai costretto a vivere in esilio. 
Queste idee ti spingono a commettere atti che inducono al 
male e alla corruzione, e alla fine arriveranno a 
corrompere anche la gente di Medina, gettandola nelle 
fiamme del fuoco da te acceso. Io per te non vedo altra 
fine che questa: i Quraish ti attaccheranno tutti insieme per 
reprimere la tua ribellione, e tu dovrai scontrarti con loro 
assieme al pugno di illusi che ti stanno attorno. Oltre a ciò, 
i miscredenti di Medina e coloro che ti odiano verranno in 
aiuto dei Quraish, poiché essi oggi ti aiutano e ti 
sostengono per paura, ma quando sapranno che con la tua 
uccisione saranno uccisi anche loro, e le loro famiglie 
cadranno in disgrazia, quando sapranno che cadranno in 
povertà e sventura assieme a te, allora smetteranno di 
difenderti ed aiutarti. Essi sanno bene che quando i tuoi 
nemici prevarranno su di te, ed entreranno con la forza nei 
loro territori, non faranno alcuna differenza fra i tuoi amici 
e i tuoi nemici, li stermineranno tutti, e faranno prigionieri 
le loro donne e i loro figli, e saccheggeranno i loro averi, 
come faranno con le tue donne, i tuoi figli e i tuoi averi. 
Senza dubbio, chi [ti] ha avvertito non ha nessuna 
limitatezza, e chi ha detto chiaramente le cose, non è stato 
negligente nel comunicare il messaggio" 

 
1. Siratu ibni Hisham, vol. 1, pag. 283. 



L'ESEMPIO PERFETTO 79 

Il nobile Profeta (s) disse al messo di Abu Jahl: "In verità, 
Abu Jahl mi minaccia [parlandomi] di difficoltà e travagli, 
e il Signore delle creature dell'universo mi promette 
ausilio e vittoria. Di certo la notizia di Dio è la più giusta 
delle notizie, ed è la più degna d'essere creduta. Quando 
Iddio aiuterà Muhammad, ed egli godrà della Sua 
munificenza e generosità, allora non gli recherà danno né 
l'ira né l'abbandono di nessuno"1 

Dell'aiuto reciproco e della collaborazione 

L'aiuto reciproco e la collaborazione, sono la base e il 
fondamento della vita sociale. Aiutarsi reciprocamente, da 
una parte aiuta la società a progredire, e dall'altra 
contribuisce ad accrescere l'amicizia fra i suoi individui. Il 
sacro Corano ci ricorda questo importante principio e ci 
raccomanda:  

"Collaborate tra di voi nel bene e nel timor di Dio, e non 
aiutatevi nel peccato e nel fare ingiustizia [agli altri]".2 

Il nobile Profeta dell'Islam (s), oltre a raccomandare ai 
musulmani di aiutarsi reciprocamente e di collaborare fra 
di loro, nella vita pratica collaborava con la gente alla 
realizzazione dei lavori, e nonostante i suoi compagni 
fossero disposti ed insistessero a lavorare al suo posto, egli 
non accettava, e preferiva lavorare e cooperare con la 
gente. Citiamo di seguito alcuni esempi. 

1. Prima dell'inizio della missione del nobile Messaggero 
di Allah (s), la gente della Mecca viveva in uno stato di 

 
1. Bihar-ul'Anwar, vol. 17, pag. 343. 
2. Corano, 5:2. 



80 L'ESEMPIO PERFETTO 

forte povertà e indigenza. Abu Talib, lo zio paterno del 
sommo Profeta (s), nonostante fosse il maggiore della 
famiglia dei Banu Hashim, per il fatto che aveva una 
famiglia numerosa a carico, viveva in ristrettezze 
economiche. Il santo Profeta (s), vedendo questa 
situazione, non si diede pace e andò da Abbas, l'altro suo 
zio paterno, che aveva condizioni economiche 
relativamente migliori, e disse: "O Abbas, tuo fratello ha 
una famiglia numerosa a carico, e vedi che la gente vive in 
difficili condizioni economiche. Vieni, andiamo insieme a 
diminuire le persone a suo carico: uno dei suoi figli lo 
prendo io, un altro prendilo tu". Abbas accettò la proposta 
e insieme andarono da Abu Talib. Il sommo Profeta prese 
con sé Alì (pace su di lui), e Abbas portò via con sé Jafar. 
Con questo gesto gradito a Iddio, riuscirono a diminuire 
due delle persone a carico di Abu Talib.1 

2. Con l'arrivo del sommo Profeta (s) a Medina, l'esistenza 
di una moschea nella quale si eseguissero gli atti di culto e 
si risolvessero le questioni sociali e politiche dei 
musulmani, si faceva necessaria. Il Messaggero di  
Allah (s) propose così la costruzione di una moschea, e i 
musulmani accolsero di buon grado questa proposta. Si 
acquistò allora il terreno della moschea, e il fervore e 
l'entusiasmo della gente aumentò. Tutti si misero a lavoro, 
e il sommo Profeta (s) aiutava e collaborava con la gente 
per la realizzazione di questa buona opera. Usaid Bin 
Hudhair dice: "Il Profeta portava in braccio un sasso. Io 

 
1. Siratu ibni Hisham, vol. 2, pag. 263. 



L'ESEMPIO PERFETTO 81 

dissi: 'O Messaggero di Allah, dammi il sasso, lo porto io'. 
Egli rispose: 'No, vai e porta un altro sasso'".1 

3. In uno dei viaggi del sommo Profeta (s), non appena 
egli e i suoi compagni scesero dalle loro cavalcature e 
misero a terra i bagagli, la gente decise di preparare una 
pecora per il pasto. Uno dei compagni disse: "Io sgozzo la 
pecora". Un altro disse: "Io provvederò a spellarla". Un 
altro ancora disse: "Io mi impegno di cuocerla". E il 
Messaggero di Allah disse: "Io provvedo a raccogliere 
sterpi e rami secchi nella steppa [per accendere il fuoco]". 
La gente disse: "O Messaggero di Allah, non disturbarti, 
accomodati, noi con immenso onore provvederemo ad 
eseguire tutti questi lavori". Il sommo Profeta disse allora: 
"So che siete in grado di eseguire questi lavori, ma Iddio 
non ama vedere il Suo servo in condizioni privilegiate fra i 
suoi compagni, che si concede privilegi rispetto agli altri". 
Dopodiché andò nella steppa, raccolse degli sterpi e dei 
rami secchi, e li portò ai suoi compagni.2 

 
1. Bihar-ul'Anwar, vol. 9, pag. 111. 
2. Kuhl-ul-Basar, pag. 68. 





 

Bibliografia 

1. Ihyaa'ul'Ulūm, Imam Muhammad al-Ghazali, Edizioni 
Dar-ul-Ma'rifah. 

2. Al'usul min al-Kafi, Kolayni, Ed. Elmiyeh Eslamiyeh. 

3. Amaali, Ali Bin Tahir Abi Ahmad al-Husain, Ed. 
Ayatollah Mar'ashi. 

4. Bihar-ul'Anwar, Muhammad Baqir Majlesi, Ed. 
Eslamiyeh. 

5. Tafsir al-Ayyashiyy, Muhammad Bin Mas'ud al-
Samarqandiyy, Ed. Eslamiyeh. 

6. Hayāt-ul-Qulūb, Allamah Majlesi, Ed. Javidan. 

7. Safinat-ul-Bihar, Sheykh Abbas Qomi, Ed. Sanaa'i. 

8. Sunan-un-Nabiyy, Allamah Muhammad Husain 
Tabatabai, Ed. Ketab-Forushie Eslamiyeh. 

9. Siratu ibni Hisham, Ibni Hisham. 

10. Sirat-ul-Halabiyy, al-Halabiyy. 

11. Siratu Rasuli-Llah (s), Rafi'ud-Din al-Hamadaniyy. 

12. Seyri dar Sireye Nabavi, Motahhari, Ed. Sadraa. 

13. 'Ilal-ush-Sharaaye', Sheykh Saduq, Ed. Daavari. 



84 L'ESEMPIO PERFETTO 

14. Kuhl-ul-Basar, Sheykh Abbas Qomi, Ed. Mu'assisat-
ul-Wafaa. 

15. Majma'ul-Bayan, Tabresi, Ed. Moasseseh Entesharat 
Farahani. 

16. Mahāsin, Ahmad Bin Muhammad Khalid al-Barqiyy, 
Ed. Dar-ul-Kutub al-Islamiyyah. 

17. Mahajjat-ul-Baydhaa', Feiz-e Kashani, Ed. Eslami. 

18. Mer'aat-ul-Uqūl, Muhammad Baqir Majlesi, Ed. Dar-
ul-Kutub al-Islamiyyah. 

19. Mizan al-Hikmah, Muhammad Muhammadi Rey 
Shahri, Ed. Markaze Entesharate Daftare Tablighate 
Eslami. 

20. Mustadrak-ul-Wasaa'il, Mirza Hasan Nuri, Ed. 
Mo'asseseh Esma'iliyan. 

21. Makarim-ul'Akhlaq, Tabresi, Ed. Mo'asseseh A'lami. 

22. Muntaha-l'Ãmāl, Sheykh Abbas Qomi, Ed. Ketab-
Forushie Muhammad Hasan Elmi. 

23. Nasikh al-Tawarikh, Mirza Muhammad Taqi Sepehr, 
Ed. Ketab-Forushie Eslamiyeh. 

24. Nahj-ul-Balagah, Faydh-ul'Islam. 

25. Nahj-ul-Fasāhah, traduzione del Payandeh, Ed. 
Javidan. 

26. Wasaa'il al-Shi’ah, Sheykh Hurr al'Aamiliyy, Ed. 
Daaru Ihyaa'it-Turaath-il'Arabiyy. 



 

Il bisogno dell'essere umano di avere un sano modello da 
seguire, deriva dalla sua caratteristica di potere essere 
influenzato dalla condotta altrui. Questa caratteristica ha 
un importante ruolo nella sua formazione individuale e 
sociale. A tal proposito, il Signore Eccelso, nel sacro 
Corano, presenta diversi buoni esempi di virtù e rettitudine, 
considerando il nobile Profeta dell'Islam (s) il migliore di 
essi. 

La presente opera, citando versetti coranici e tradizioni 
islamiche, con uno stile avvincente, tratta la personalità 
individuale e sociale del Profeta dell'Islam (s). Alcuni 
degli argomenti trattati in questo libro sono: astinenza e 
semplicità di vita, cura della bellezza esteriore, rispetto per 
le donne, pudore e castità, indulgenza ed abnegazione, 
partecipazione ai mali e ai dolori altrui, e perseveranza nel 
raggiungere i propri intenti. 

L'Editore (della versione persiana) 



 


	edeeed72bb0fc0868fcff4025231b0fcf6ae10c4ca3415b8583501a7f69f0eac.pdf
	Microsoft Word - 4_5888607326268559349 (2)
	Microsoft Word - 4_5888607326268559349 (2)
	Microsoft Word - 4_5888607326268559349 (2)
	Microsoft Word - 4_5888607326268559349 (2)
	Microsoft Word - 4_5888607326268559349 (2)
	Microsoft Word - 4_5888607326268559349 (2)

	edeeed72bb0fc0868fcff4025231b0fcf6ae10c4ca3415b8583501a7f69f0eac.pdf
	Microsoft Word - 4_5888607326268559349 (2)


