Col nome di Allah,
il Misericordioso, il Benevolo



J’)f’ & Js

(77 &30 10l ¥15,5) | pghas é@h@ Cad) ol e s..c add oy, )

“In verita, 1ddio vuole allontanare da voi soli ogni impuritd, o

Ahlu-[Bayt, e purificare solo voi di purificazione assoluta”
(Corano 33:33)

Esistono innumerevoli tradizioni del sommo Profeta (), sia nelle fonti sciite
che in quelle sunnite, che dimostrano chiaramente che questo benedetto
versetto coranico fu rivelato a proposito dei Cinque del Mantello: il sommo
Profeta, il suo vicario A6, la sua nobile figlia Fatima, e i suoi due nipoti
Hassan e Hussain, pace su di loro.

A titolo di esempio, consultare:

il Musnad di Ahmad (241 AH), 1:331, 4:107, 6:292 e 304; il Sahih di
Muslim (261 AH), 7:130; il Sunan del Tirmizhiyy (279 AH), 5:361 eccetera;
as-Sunan al-Kubraa del Nisaa’i (303 AH), 5:108 e 113; azh-Zhariyah at-
Taahirah an-Nabawiyyah del Dulaabi (310 AH), 108; al-Mustadrak_ ‘ala-s-
Sahihayn di Haakim Nishaburiyy (405 AH), 2:416, 3:133 e 146 e 147; al-
Burhan del Zarkashi (794 AH), 197; Fath al-Baari, commento del Sahih del
Bukhari, Bin Hajar al Asqalaniyy (852 AH), 7:104; al-Usul min al-Kaafi
del Kolayni (328 AH), 1:287; al-Imamah wa-t-Tabsirah, 16n Baabiwaif
(329 AH), 47, h. 29; Da’aayem al-Islam, Maghribiyy (363 AH), 35 e 37; if
Khissal del Saduq (381 AH), 403 e 550; al-Amaali del Tusiyy (460 AH), hh.
438,482 e 783.

Consultare inoltre le sequenti opere (all’esegesi del versetto in esame):

Jaami’ul-Bayaan del Tabari (310 AH); Ahkaam al-Quran del Jassass (370
AH); Asbaab an-Nuzul del Waahidi (468 AH); Zaad al-Maasir, Bin
Jawziyy (597 AH); al-Jaami’ (i-Ahkaam al-Quran del Qurtubiyy (671 AH);
il Tafsir di Bin Kathir (774 AH); il Tafsir del Tha'aalibiyy (825 AH); ad-
Durr al-Manthur del Suyutiyy (825 AH); Fath al-Qadir del ShawRaaniyy
(1250 AH); il Tafsir del ‘Ayaashiyy (320 AH); il Tafsir del Qumiyy (329
AH); Tafsir Furaat al-Kufiyy (352 AH), al commento al versetto degli Ulu-
EAmr; Majma’ al-Bayaan del Tabrisiyy (560 AH) e molte altre fonti.



LA VERITA COSI COM'E



* A ey JB

g s 3 U s Jal (e 5 4 O I K Bk 5
ool o s o i ) 5 W1 ok oo

I¥ 75 YF AV AP/Y Aol e *RYY /Y M) s *AYY Y | pe :2°)
(lFY YFA )28 /Y S e VAR OAY/ Bz 5 ¥V

IL Messaggero di Allah (s) disse:

“Cascio invero fra di voi due cose preziose [AS-
Saqalayn], il Libro di Allah e la mia Famiglia (la
Gente della mia Casa), che finché vi atterrete ad esse
non vi travierete mai. E tn veritd queste due cose non
si separeranno mai tra di loro, finché non mi
raggiungeranno allo Stagno [di Kawsar]”

{jaﬁiﬁ di Muslim, vol. 7, pag. 122. Sunan di Darimiyy, vol. 2,
pag. 432. Musnad di Ahmad Bin Hanbal, vol. 3, pag. 14, 17 ¢

26; vol. 4, pag. 371; vol. 5, pag. 182 e 189; Mustadrak, di
Hakim, vol. 3, pag. 109, 148 ¢ 533... ]



LA VERITA COSI COM'E

Autore

Ja'far al-Hadi

Traduzione a cura di
Noemi Castaldo

In collaborazione con

Centro Culturale Imam Ali di Milano
Assemblea Mondiale dell’Ahlulbayt

Irfan Edizioni



La Verita cosi com'e
Autore: Ja'far al-Hadi.
Tradotto da: Noemi Castaldo.
Revisioni: Hossein Morelli - Mustafa Milani
Prodotto da: Sezione Traduzioni del
Dipartimento degli Affari Culturali
dell’Assemblea Mondiale Ahlulbayt (A).

{ { A n
¢E 4
> ¥
o () wle plol GSam s jS 0
The Ahl ul-Bayl (a.s) World Assembly Centro Culturale IMAM ALI a.s di Milano

Finito di stampare nel mese di Gennaio 2024 presso Printi Intelligent (Montoro - AV)
Progetto grafico e copertina: Assemblea Mondiale dell'Ahlulbayt e Centro Culturale Imam Ali (a.s.) di Milano

Tutti i diritti riservati
© Assemblea Mondiale dell'Ahlulbayt (The Ahlulbayt (a.s.) World Assembley)

Pubblicato da:

Irfan Edizioni

C/da Sofferetti 125 - 87069 San Demetrio Corone (CS)
www.irfanedizioni.com

ISBN 979-12-81523-06-7



Indice
Prefazione
La necessita della conoscenza reciproca

La Shi’a Imamita Jafarita-

10

13
18









10 La Verita Cosi Com'e

Prefazione

La preziosa eredita sapienziale lasciata dal sommo
Profeta (S) e dai nobili Imam (A), e custodita dai loro
sinceri seguaci, € un perfetto modello di dottrina
universale, che contiene in sé i vari rami del sapere
islamico. Essa & riuscita a formare ed elevare
spiritualmente molte persone degne e capaci, e ha
donato al popolo islamico numerosi dotti e sapienti,
che, seguendo gli insegnamenti dell’Ahlu-l-bayt (A),
sono sempre stati in grado di rispondere egregiamente
alle obiezioni e a rintuzzare con assoluta decisione gli
attacchi e le istigazioni dei seguaci delle dottrine e delle
correnti di pensiero nemiche, interne ed esterne alla
societa islamica. L’Assemblea Mondiale dell’Ahlulbayt
(A), in adempimento dei suoi doveri, s'impegna di
difendere I'immensa eredita sapienziale
muhammadica, e di custodire i suoi veraci e salvifici
principi e precetti, ai quali, i capi delle varie sette,
dottrine e correnti nemiche dell'lslam, si sono sempre
opposti con irragionevole ostinazione. L’Assemblea
Mondiale dell’Ahlulbayt (A), in questo sacro sentiero, si
considera seguace dei sinceri discepoli dell’Ahlu-1-bayt
(A), gli stessi che si sono sempre sforzati di respingere
e rintuzzare le vili accuse rivolte alla sacra religione
islamica, e hanno sempre cercato (conformemente alle
esigenze dell’epoca nella quale vivevano) di essere in
prima linea in questa estenuante lotta contro il male e
I'ignoranza.



11

L’esperienza accumulata in questo campo, nelle opere
dei sapienti della Scuola dell’Ahlu-l-bayt (A), € unica
nel suo genere: essi hanno beneficiato di uno
straordinario patrimonio sapienziale, basato sulla
sovranita del sano intelletto e della corretta
argomentazione, non influenzato dalle travianti
passioni umane e dal cieco settarismo. L’Assemblea
Mondiale dell’Ahlulbayt (A) si e sempre sforzata di
offrire agli amanti della verita una nuova fase di questa
preziosa esperienza, attraverso una serie di studi,
ricerche ed opere di sapienti e studiosi discepoli della
sacra Scuola dell’Ahlu-1-bayt (A), o di coloro che per
grazia divina hanno abbracciato e seguito questa nobile
e salvifica Scuola. Questa Assemblea ha inoltre
provveduto allo studio e alla pubblicazione delle utili e
preziose opere dei dotti e dei sapienti del passato,
affinché anche queste fonti possano essere una sana e
gradevole sorgente di sapienza, capace di dissetare gli
amanti della verita, che possono in questo modo,
nell’era del rapido perfezionarsi degli intelletti, venire
a conoscenza dell'immenso patrimonio sapienziale
donato dall’Ahlu-l-bayt (A) all'intera umanita. Ci
auguriamo che i gentili lettori non privino I’Assemblea
Mondiale dell’Ahlulbayt (A) dei loro preziosi giudizi e
suggerimenti, e delle loro costruttive critiche.
Invitiamo altresi istituti, fondazioni, sapienti, esperti e
traduttori ad aiutarci e sostenerci nell’'opera di
diffusione del puro e prezioso patrimonio sapienziale
islamico. Supplichiamo Iddio di accettare questo nostro
umile sforzo, e di farlo prosperare sotto la protezione
del Suo Vicario sulla terra, il santo Mahdi (che Iddio
affretti la sua nobile manifestazione). Per concludere,
ringraziamo vivamente lo Shaykh Ja'far al-H;d¢, autore
di questo libro, e tutti quelli che hanno collaborato alla



12 La Verita Cosi Com'e

realizzazione di questa traduzione, soprattutto i fratelli
dell’Ufficio Traduzioni.

Infine, ci auguriamo d’aver eseguito, con cio, parte del
nostro dovere verso la Missione del nostro Eccelso
Signore, che "..ha inviato il Suo Messaggero con la
guida e la vera religione acché Egli possa farla
prevalere su tutte le religioni, e Allah e sufficiente come
testimone" (48:28)

Sezione Culturale dell’Assemblea
Mondiale dell’Ahlulbayt (A)



La necessita
della conoscenza reciproca

Nel Santo Corano si legge:
585163 (685 Gya s (Slazg

"Abbiamo fatto di voi popoli e tribu, affinché vi
conosceste a vicenda"

Quando sorse I'Islam, i popoli erano cosi disuniti che si
ignoravano l'un l'altro. Inoltre, erano coinvolti in
conflitti e dispute reciproche. Con la diffusione
dell'Islam tra queste genti, la loro ignoranza muto in
conoscenza reciproca, la rivalita in cooperazione e la
dissociazione in mutue relazioni. Questo cambiamento
e una delle benedizioni dei precetti unitari dell'Islam,
motivo principale della comparsa di una grande, unita
Comunita che ha introdotto nel mondo una splendida
cultura, e ha protetto i suoi individui dal male degli
oppressori e dei tiranni, ed € riuscita a conquistare il
rispetto del mondo intero e diventare oggetto di
venerazione agli occhi di tutti i despoti e governanti
arroganti.

Cio che e accaduto e da attribuire all’'unita e all'intimo
rapporto di questa Comunita, che ha messo da parte le
differenze etniche e culturali, e i differenti costumi o
tradizioni. Raggiungere un consenso sui principi,

1. 1l Sacro Corano, 49:13.



14 La Verita Cosi Com'e

fondamenti, atti obbligatori e doveri, ha contribuito al
raggiungimento dell'unita. Senza dubbio, l'unione fa la
forza, mentre la separazione é debolezza.

La nuova situazione prevalse per un periodo di tempo.
Quindi, l'unita e la conoscenza si trasformarono in
disunita, cosi che la gente comincio a ignorarsi l'una
con l'altra; la comprensione muto in inimicizia, cosi che
alcuni gruppi cominciarono ad accusarsi
reciprocamente di ateismo e alcune scuole
cominciarono a condurre campagne contro altre. Di
conseguenza, la Comunita perse la sua forza,
esaurendola, e i tiranni sminuirono questa Comunita
che un tempo godeva di uno status pionieristico e di
guida. Questa condizione ha aperto la strada alle
"volpi" e ai "lupi" permettendo loro di muoversi
liberamente nelle terre di questa Comunita; i nemici
stranieri, che sono maledetti da Allah 1'Onnipotente e
respinti dall'umanita, hanno guadagnato il controllo
sulle sue varie parti. Cosi, le ricchezze di questa
Comunita sono state saccheggiate, la sua santita e stata
violata e il suo onore e finito in balia di gente empia. Le
conseguenze di cio sono stati costanti crolli, sconfitte e
cadute, che oggi affliggono il Mondo Islamico,
soprattutto paesi come la Palestina e I’Afghanistan,
come in passato afflissero 1'Andalusia, Bukhara,
Samarcanda, Tashkent e Baghdad.

Di conseguenza, nessuno ha piu risposto alle chiamate
della Comunita e nessuno ha piu ascoltato i suoi appelli
di aiuto; ma la malattia si trova altrove, cosi come il suo
rimedio. Allah, 1'Onnipotente, ha decretato che nulla
puod attuarsi senza la sua causa, e "l'ultimo affare di
questa Comunita pud essere corretto correggendo il
suo primo affare”



La Necessita Della Conoscenza Reciproca 15

Ora che la Comunita islamica si trova ad affrontare le
piu orribili e veementi campagne che prendono di mira
la sua entita, la sua dottrina e la sua unitd, cosi come
affronta i piani destinati a danneggiare la coesistenza
tra le differenti scuole di pensiero, non e forse
opportuno in questa fase che i musulmani di tutto il
mondo si uniscano e rafforzino i loro rapporti? Le varie
scuole islamiche condividono gli stessi principi e
considerano il Santo Corano e la Santa Sunnah! come
fonte del diritto e credono che Allah I'Onnipotente sia
I'Unico e Solo Signore, Muhammad? il loro profeta, e
I'Aldila il ritorno finale. Inoltre, tutti i musulmani
compiono gli stessi atti religiosi (ovvero la preghiera, il
digiuno, il pellegrinaggio alla Santa Casa di Dio alla
Mecca, il sostegno economico ai non abbienti, la lotta
contro i nemici dell'lslam, il rispetto per cio che e
ritenuto lecito e l'abbandono di cio che e ritenuto
illegittimo dall'lslam), e tutti essi amano il Santo
Profeta e la sua famiglia (la pace sia su tutti loro), e si
tengono distanti dai loro nemici, malgrado l'intensita
dei loro sentimenti riguardo questi argomenti possa
essere differente.

1. “La Santa Sunnah” si riferisce alle parole, atti e conferme
del Profeta Muhammad.

2. L’acronimo (s) sta per ‘salla allahu ‘alayhi wa alihi E’
usato nel corso di questo libro dopo il nome del Santo
Profeta Muhammad e viene tradotto come ‘possa
I’Onnipotente Allah benedire lui e la sua famiglia.’



16 La Verita Cosi Com'e

Quindi, le scuole islamiche sono proprio come le dita di
una mano le quali si trovano tutte insieme, anche se
differiscono leggermente tra loro in lunghezza,
larghezza e forma o, forse, sono come un corpo che ha
molte parti di diverse forme e dimensioni, e queste
parti insieme cooperano per stimolare l'attivita fisica
di una persona.

Il confronto tra la Comunita islamica e la mano, o il
corpo, pud essere un'indicazione del fatto suddetto.

In passato, i sapienti delle varie scuole e correnti
islamiche erano soliti vivere fianco a fianco senza
alcuna disputa. In molte occasioni cooperavano tra
loro, spiegandosi l'un l'altro libri teologici o di
giurisprudenza, frequentando le lezioni degli altri
sapienti, sostenendosi a vicenda, dando agli altri il
permesso di riportare le loro narrazioni, chiedendo il
permesso agli altri per citare passi dai loro libri,
pregando dietro gli imam delle altre scuole,
confermando la religiosita degli altri, ed approvando le
altre scuole. Inoltre, i seguaci delle differenti scuole
vivevano insieme amichevolmente, come se non ci
fosse disaccordo e discordanza di pareri tra loro, e
quando gli studiosi di una scuola criticavano un'altra, si
comportavano con assoluto decoro e rispetto delle
norme della discussione scientifica e oggettiva.

1. Questa & un’indicazione di un famoso detto del Santo
Profeta: “I musulmani sono come un unico corpo: quando un
organo soffre, gli altri organi ne condividono la sofferenza...”
(Riyad al-Salihin, pp. 167).

Si narra anche che egli (che la pace sia su di lui e sulla sua
Famiglia) abbia detto: “In verita, i musulmani sono una sola
mano contro i loro nemici.” (Bihar al-Anwar, 28:104).



La Necessita Della Conoscenza Reciproca 17

Numerose sono le inconfutabili prove storiche di tale
profonda cooperazione attraverso la quale i sapienti
musulmani erano in grado di arricchire la cultura
islamica, fornendo un eccellente esempio di liberta
confessionale, attirando 1'attenzione di tutto il mondo e
guadagnandone il rispetto.

Come dimostrano i fatti, non e impossibile per i
sapienti della Ummah islamica tenere incontri e scambi
di opinioni con calma e obiettivita, sincerita e buone
intenzioni, e discutere i differenti punti di vista tra le
scuole islamiche con una buona conoscenza delle prove
e le testimonianze di ognuna di esse.

E' inoltre cosa buona e ragionevole che ogni scuola o
gruppo presenti le proprie credenze, idee e pensieri,
liberamente e apertamente, in modo che le accuse e gli
argomenti pretestuosi destati contro ogni scuola
possano essere noti a tutti, e ognuno possa rendersi
conto delle somiglianze e differenze esistenti, per poi
comprendere che c’€ molto in comune e che i punti di
disaccordo non possono scalfire la loro unita o impedir
loro di avvicinarsi sempre di piu.

Questo lavoro € un passo avanti in questo senso,
sperando che possa essere una buona manifestazione
della verita, nel senso reale del termine, acché tutti
possano conoscere la verita cosi com'e.

Allah I'Onnipotente é il Padrone di tutti i successi!



18 La Verita Cosi Com'e

La shi’a imamita jafarita

1. La scuola Imamita Jafarita & costituita attualmente
da un gran numero di musulmani, ammontando a circa
un quarto del totale dei seguaci dell'lslam. Le loro
radici storiche risalgono all'lslam originario, quando
I'Onnipotente Allah rivelo il seguente versetto:

B0 2 b Sllsl Gl glezs 15T Gl &)

"Coloro che hanno fede e compiono il bene, sono le
migliori delle creature.”

In quel giorno, il Santo Profeta, in presenza dei suoi
Compagni, poso la mano sulla spalla di Ali ibn Abi Talib
e disse:

"0 Alj, tu e i tuoi ‘Shi'a’ (seguaci) siete le migliori tra le
creature."?

I seguaci di questa scuola, che vengono associati
all'lmam Ja'far al-Sadiq a causa della loro adesione ai
suoi insegnamenti giuridici, sono chiamati anche Shi’a.

2. I seguaci di questa scuola vivono prevalentemente in
Iran, Iraq, Pakistan, Afghanistan e India. Si sono diffusi
notevolmente anche nei paesi del Golfo Persico, in
Turchia, Siria, Libano, Russia e nelle ex Repubbliche
Sovietiche, cosi come in alcuni paesi europei, come
I'Inghilterra, la Germania, la Francia e in America,
Africa e nel Sud dei paesi asiatici. In questi paesi, essi
hanno le loro moschee e centri scientifici, culturali e
sociali.

1. 1l Sacro Corano, 98:7.
2. Tafsir al-Tabari.



La Necessita Della Conoscenza Reciproca 19

3. I seguaci della Shi’a appartengono a varie nazionalita
e gruppi etnici, e differiscono per lingua e colore della
pelle. Il seguace della Shi'a vive pacificamente e
amichevolmente fianco a fianco con i suoi fratelli
musulmani delle altre scuole, e coopera con loro
onestamente e sinceramente in tutti gli aspetti e a tutti
i livelli. A questo proposito, essi agiscono secondo le
seguenti sacre prescrizioni.

Nel Santo Corano si legge:
8554 0oiadl

“I credenti sono fratelli.”*

35315 1 e 15331833

"E si aiutano vicendevolmente nella bonta e nella
pieta."
Il Santo Profeta (s) disse:

«Haw o Lo g sale2lly
[ musulmani devono agire come una sola mano contro
gli altri.3
"I credenti sono come un unico corpo."*

4. In tutta la storia dell'Islam, gli Sciiti hanno svolto un
ruolo rilevante e stimabile nel difendere I'Islam e la
nobile Comunita islamica. Hanno guidato molti governi
e fondato molti Stati che hanno contribuito

1. Il Sacro Corano, 49:10.

2.1l Sacro Corano, 5:2.

3. Musnad Ahmad, 1:215

4. Sahih al-Bukhari, Kitab al-Adab, pp. 27.



20 La Verita Cosi Com'e

enormemente alla civilta islamica. Hanno avuto molti
sapienti e pensatori che hanno contribuito alla
valorizzazione del patrimonio islamico mediante la
compilazione di centinaia di migliaia di scritti e libri,
piccoli e grandi, in vari campi tra cui l'esegesi del Santo
Corano (tafsir), le tradizioni del Santo Profeta (hadith),
la dottrina, la giurisprudenza, i principi della
giurisprudenza islamica (ilm al-usul), 'etica, la scienza
delle tradizioni trasmesse (‘ilm al-dirayah), la biografia
dei narratori (‘ilm al-rijal), la filosofia, i sermoni, la
politica, la sociologia, la linguistica e le arti. Hanno
anche scritto libri sulla medicina, la fisica, la chimica, la
matematica, l'astrologia e altre scienze fisiche. Inoltre,
hanno giocato un ruolo importante nella fondazione di
molte scienze.l

5. Gli Sciiti credono in Allah: 1'Uno, il Solo, 1'Unico, ‘Egli
Allah e Unico, Allah e I’Assoluto. Non ha generato, non e
stato generato e nessuno e eguale a Lui.’ Hanno quindi
ritenuto che Egli fosse troppo elevato per essere
corporeo o per avere una direzione, spazio, tempo,
alterazione, movimento, ascensione, discesa, o
qualsiasi altra qualita che non si addica alla Sua
impareggiabile maesta, santita, perfezione ed
eccellenza.

Essi credono che non vi € alcun oggetto di adorazione
all'infuori di Allah 1'Onnipotente, e che all'infuori di Lui
nessuno ha il diritto di emanare leggi e decreti, e che
inoltre tutti i tipi di politeismo, palesi o segreti, sono
considerati gravi ingiustizie e peccati imperdonabili.

1. In riferimento a Sayyid Hasan al-Sadr: Ta’sis al-Shi‘ah li-
‘Ulum al-Islam (Gli Sciiti: i fondatori delle scienze islamiche).



La Necessita Della Conoscenza Reciproca 21

Essi prendono questi articoli di fede dal [sano]
intelletto sostenuto dal Santo Corano e dall’autentica
Sunnah, indipendentemente dalla fonte.

Per quanto riguarda le credenze, gli Sciiti non si
affidano né a tradizioni israelite (quelle cioé citate
dalla Torah e dal Vangelo), né a tradizioni provenienti
dai Magi, che antropomorfizzano Allah Onnipotente, Gli
attribuiscono iniquita, ingiustizia, assurdita e vanita -
sia Egli esaltato -, o accusano i profeti, divinamente
purificati, di peccati terribili e azioni malvagie.

6. Gli Sciiti considerano Allah 1'0Onnipotente Giusto e
Saggio; Egli ha creato tutte le cose attraverso la
giustizia e la saggezza; quindi non vi é alcuna futilita
nella creazione, che sia inanimata, vegetale, animale,
I'umanita, il cielo o la terra; infatti, 'assenza di giustizia
e saggezza nega l’esistenza di Dio, poiche l'idea stessa
della divinita di Dio Onnipotente richiede che Egli sia la
fonte di tutte le perfezioni e gli attributi ideali e che
Egli, il Glorificato, sia libero da ogni difetto.

7. Gli Sciiti credono che Allah 1'Onnipotente, per
saggezza e giustizia, abbia inviato Profeti e Messaggeri,
concesso loro infallibilita ed estesa conoscenza
attraverso la Rivelazione divina, e che li abbia inviati
agli esseri umani fin dal primo giorno dell'esistenza
dell'uomo su questa terra, al fine di mostrare loro la
retta via, di aiutarli a raggiungere la perfezione
desiderata, e guidarli verso l'obbedienza ad Allah
I'Onnipotente. Tale obbedienza € il mezzo che li
conduce in Paradiso e li rende atti a ricevere la Sua
misericordia e compiacimento.

[ pit eminenti tra questi Profeti e Messaggeri sono
Adamo, Noe, Abramo, Mose e Gesu, cosi come quelli a



22 La Verita Cosi Com'e

cui il Santo Corano e la Santa Sunnah hanno fatto
riferimento, la pace sia su tutti loro.

8. Gli Sciiti credono che chiunque obbedisca ad Allah
I'Onnipotente, esegua i Suoi ordini e si attenga alle Sue
leggi in tutti gli aspetti della vita, sara salvato (dal
castigo divino), guadagnera (la ricompensa divina) e
sara meritevole di lode e ricompense, e cio vale per
chiunque, senza alcuna distinzione né discriminazione.
D'altro canto, chiunque disobbedisce ad Allah
I'Onnipotente, trascura i Suoi comandamenti ed
obbedisce agli ordini stabiliti da altri al di fuori di Allah
I'Onnipotente, sicuramente perdera, perira, e sara
meritevole di condanna e punizioni, anche se la
persona in questione fosse un notabile, 'un capo
Qurayscita', come e detto in una tradizione profetica.

Essi credono anche che la ricompensa e la punizione
Divina saranno decise nel Giorno della Resurrezione,
quando tutti saranno chiamati a rendere conto e ad
essere interrogati, nel quale ci sara la Bilancia della
Giustizia (al-mizan), il Paradiso e I'Inferno. Tutto
questo segue le fasi dell'interrogatorio nella tomba
(musj’alat al-qabr) e del mondo intermedio (‘alam al-
barzakh).

Tuttavia, essi rifiutano la trasmigrazione delle anime
rivendicata da coloro i quali negano il promesso Giorno
della Resurrezione, poiché questo contraddice i
principi del Sacro Corano e la Santa Sunnah.

9. Gli Sciiti credono che Muhammad ibn “Abdullah ibn
"Abd al-Muttalib - la pace di Allah sia su di lui e la sua



La Necessita Della Conoscenza Reciproca 23

famiglia® - sia 1'ultimo, il sigillo e il prediletto tra tutti i
Profeti e Messaggeri. L’Onnipotente Allah lo ha
preservato da ogni difetto o errore e lo ha protetto dal
commettere qualsiasi atto di disobbedienza verso di
Lui, grave o insignificante che sia, prima o dopo la sua
profezia, durante la divulgazione del Messaggio Divino
o in altre occasioni.

Allah 1'Onnipotente ha rivelato il Sacro Corano al
Profeta Muhammad come un’eterna costituzione per
gli uomini. Quindi, il Santo Profeta (s) ha trasmesso
all'umanita l'intero Messaggio e adempiuto a questo
dovere con onesta e sincerita, con estrema devozione
ed abnegazione.

Gli scrittori Sciiti hanno compilato innumerevoli libri e
ricerche sulla vita del Santo Profeta, sulla sua
personalita, i suoi modi, le caratteristiche e i miracoli.?

10. Gli Sciiti credono che il Santo Corano venne rivelato
a Muhammad, il Profeta dell'lslam, attraverso
I'Arcangelo Gabriele, il Fidato, e fu raccolto da un
grande gruppo di Sahabah3 a capo dei quali fu "Ali ibn

1. Ogni qual volta gli Sciiti Imamiti pregano I'Onnipotente
Allah di benedire il Santo Profeta Muhammad (s), vi
aggiungono anche la sua famiglia, poiché, stando ad alcuni
dei piu affidabili libri di riferimento sunniti di tradizioni, e a
molte altre fonti, il Profeta stesso ordino ai musulmani di
fare cosi.

2. In riferimento ai seguenti libri: Shaykh al-Mufid: Kitab al-
Irshad, al-Tabrisi: I'lam al-Wara bi-A'lam al-Huda, al-Majlisi:
Bihar al-Anwar (opera enciclopedica in 110 volumi), Sayyid
Muhsin al-Khatami: al-Rasul al-Mustafa (un’enciclopedia
attualmente in fase di pubblicazione).

3. I Sahabah sono i Compagni del Santo Profeta (s) e,



24 La Verita Cosi Com'e

Abi Talib, nel corso della vita del Santo Profeta (s) e
sotto la sua supervisione e le sue istruzioni. I Sahabah
memorizzarono il Santo Corano, e ne avevano una
buona padronanza, preservando i suoi capitoli,
versetti, parole e lettere, e poi trasferendoli alle
generazioni successive. Il Santo Corano e attualmente
recitato da tutti i musulmani di differenti scuole,
"durante le ore della notte e alle due estremita del
giorno." E' stato preservato da aggiunte, cancellazioni,
alterazioni, o anche singole modifiche in qualsiasi suo
aspetto.

Su questo argomento, gli studiosi Sciiti hanno scritto
brevi e lunghi testi.!

11. Gli Sciiti credono che prima di morire il
Messaggero di Allah abbia nominato "Ali ibn Abi Talib
come suo vicario e guida islamica (imam) dopo di lui, in
modo che ‘Ali potesse guidare i musulmani,
politicamente ed intellettualmente, e risolvere i loro
problemi.

Nell'ultimo anno della sua vita benedetta e subito dopo
il suo ultimo Pellegrinaggio rituale (hajj), il Santo
Profeta, per ordine divino, raccolse la folla di

terminologicamente, tutti coloro i quali videro, sentirono o
testimoniarono il Santo Profeta, indipendentemente dalla
loro eta. Tuttavia, varie opinioni sono state espresse a
riguardo. Per maggiori informazioni, vedere Ahmad Husayn
Ya'qub: The Conception of the Sahabah’s Ultimate Decency;
tradotto da Badr Shahin, Ansariyan Pubblications - Qum,
1999.

1. Cfr. i seguenti libri: al-Zanjani: Tarikh al-Qur’an;
Muhammad Hadi Ma'rifat: al-Tamhid fi "Ulum al-Qur'an.



La Necessita Della Conoscenza Reciproca 25

musulmani che aveva appena completato i riti dell’Hajj
e che, secondo alcune narrazioni, erano piu di
centomila, in un luogo chiamato ‘Ghadir Khumm’, e
dichiaro’Ali come suo successore. Molti versetti
coranici sono stati rivelati riguardo questo importante
evento.!

Il Santo Profeta inoltre ordinod alle persone di giurare
fedelta all'lmam ‘Ali (as) stringendogli la mano. I
grandi personaggi dei Muhajirin (emigranti della
Mecca), degli Ansar (gente di al-Madinah), e gli
eminenti Sahabah furono i primi a rendere omaggio ed
a congratularsi con I'lmam “Ali per questa posizione.?

12. Gli Sciiti credono che I'lmam "Ali venne designato
per ordine divino a guidare i musulmani dopo il Santo
Profeta Muhammad e a farsi carico di tutte le
responsabilita che il Santo Profeta (s) aveva avuto nel
corso della vita, tra le quali la guida della Comunita
islamica, la guida verso il giusto, l’educazione,

1. I versetti Coranici rivelati in quest’occasione furono come
segue:

“O Messaggero, comunica quello che é sceso su di te da parte
del tuo Signore. Ché se non lo facessi non assolveresti alla tua
missione. Allah ti proteggera dalla gente. Invero Allah non
guida un popolo di miscredenti.”(5:67)

“Oggi ho reso perfetta la vostra religione, ho completato per
voi la Mia grazia e Mi é piaciuto darvi per religione
l'Islam.”(5:3)

“Un tale ha chiesto un castigo immediato. Per i miscredenti
nessuno potra impedirlo”(70:1-2)

2. In riferimento a “Allamah al-Amini: al-Ghadir, come citato
da diversi libri di riferimento di storia ed esegesi del Sacro
Corano.



26 La Verita Cosi Com'e

I'insegnamento, il chiarimento delle leggi religiose, la
risoluzione di complicati problemi intellettuali e il
prendersi cura di importanti questioni sociali. Cio
significa che egli godeva delle qualifiche che facevano
si che la gente avesse fiducia in lui, cosi come 'avevano
avuta nel Profeta (s), in modo che egli potesse guidare
la Comunita verso la redenzione. Di conseguenza,
I'Imam ha le stesse responsabilita del Santo Profeta ad
esclusione della ricezione della Rivelazione Divina e
profezia, poiche la profezia € stata sigillata da
Muhammad ibn “Abdullih (s), il Sigillo dei Profeti e
Messaggeri, la cui religione e il sigillo delle religioni, la
cui legge é il sigillo delle leggi divine, e il cui libro € il
sigillo dei libri divini.!

13. Gli Sciiti credono che finché i musulmani avessero
avuto bisogno di una guida ortodossa e di un guardiano
infallibile, nominare altri Imam dopo ‘Ali, come
successore di un Imam dopo il Santo Profeta (s), era
indispensabile. Questa successione nella guida e
necessaria per stabilire le radici di dottrine e precetti
islamici, preservare i principi della legge religiosa, e
tutelare i fondamenti dell'lslam contro i pericoli che
minacciano e hanno minacciato tutte le fedi e i sistemi
divini, e cosli i Santi Imam (as), che hanno il compito di
svolgere vari ruoli e intraprendere varie responsabilita
in diverse circostanze, presentano modelli e
programmi pratici benefici per tutte le condizioni che
la Comunita islamica potra affrontare in futuro.

14. In considerazione di questo fatto e per ragioni che
solo Allah conosce, gli Sciiti credono che il Santo

1. A tal proposito, gli autori Sciiti hanno scritto svariati libri.



La Necessita Della Conoscenza Reciproca 27

Profeta Muhammad abbia nominato undici Imam per
guidare la Comunita islamica dopo I'Imam "Ali (a.s).
Quindi, questi Imam, insieme con I'Imam’Ali, sono
chiamati i Dodici Imam.! In diverse occasioni, le
tradizioni e le predizioni profetiche fanno riferimento
al numero e alla tribu (cioe i Quraysh) di questi Imam,
anche se i loro nomi e le particolarita in alcune
tradizioni non sono menzionati.

Alcune di queste tradizioni sono riportate in diverse
forme in alcune fonti, come il Sahih del Bukhari e il
Sahih del Muslim, le due opere di tradizioni profetiche
che i Sunniti considerano piu autorevoli. Questi due
libri di riferimento narrano che il Santo Profeta (s)
disse:

"Questa religione continuera ad esistere (con costanza,
forza, invulnerabilita) finché ci saranno dodici principi
(o vicari) appartenenti tutti alla tribu dei Quraysh (o
secondo altri libri ai Banu Hashim)"

In altri libri di riferimento di meriti, virtu, poesia e
letteratura, questi Dodici Imam sono menzionati per
nome.

Seppur le tradizioni profetiche non abbiano
menzionato per nome "Ali ibn Abi Talib e gli undici
Imam della sua discendenza, queste tradizioni non
sono concordi con nessuna scuola di pensiero eccezion
fatta per quella della Shi’a Jafarita (duodecimana).

1. Poiché essi riconoscono dodici Imam, gli Sciiti Jafariti
sono anche chiamati Duodecimani.



28 La Verita Cosi Com'e

Inoltre, non vi e alcuna spiegazione logica per queste
tradizioni ad eccezione di quella degli Sciiti.!

15. Gli Sciiti Jafariti credono che i Dodici Imam siano i
seguenti:

- Imam "Ali ibn Abi Talib, cugino e genero del Santo
Profeta, marito di Fatimah al-Zahra, la figlia del
Santo Profeta.

- Imam al-Hasan e Imam al-Husayn; figli dell'Imam
“Ali e di Fatimah, e nipoti del Santo Profeta.

- Imam Zayn al-'Abidin, "Ali ibn al-Husayn al-Sajjad.

- Imam Muhammad ibn "Ali al-Bagqir.

- Imam Ja'far ibn Muhammad al-Sadiq.

- Imam Musa ibn Ja'far al-Kazim.

- Imam "Ali ibn Musa al-Rida.

- Imam Muhammad ibn "Ali al-Jawad al-Taqi.

- Imam "Ali ibn Muhammad al-Hadi al-Naqi.

- Imam al-Hasan ibn "Ali al-"Askari.

- Imam Muhammad ibn al-Hasan al-Mahdi, 'atteso
Salvatore.

Essi (la pace di Allah sia su di loro tutti) costituiscono
la Ahl al-Bayt (cioe la Famiglia del Profeta) che il Santo
Profeta Muhammad (s) ha designato, per ordine divino,
come guida della Comunita Islamica grazie alla loro
infallibilita, purezza da errori e peccati e la conoscenza
sconfinata ereditata dal loro avo, il Santo Profeta (s),
che ordino alla gente di amare la Ahl al-Bayt e

1. In riferimento ad al-Ha'iri al-Bahrani: Khulafa’ al-Nabi (1
Successori del Santo Profeta).



La Necessita Della Conoscenza Reciproca 29

obbedirla. A questo proposito, I'Onnipotente Allah si
rivolge al Profeta con queste parole:

R I S PUAR SRR

"Di'": “Non chiedo ricompensa alcuna per questo, tranne
I'amore per i miei Parenti pitt prossimi.™

Inoltre, Egli dice:

Cndaliall a5 153585 Ul 19851 15341 cudl L

"0 voi che credete, temete Allah e state con i Sinceri.”? 3

16. Gli Sciiti Jafariti credono che questi Immacolati
Imam, dei quali la storia non ha mai registrato alcun
errore o atto di disobbedienza verso Allah
I'Onnipotente, in azioni o parole, hanno servito
profondamente la Comunita islamica con la loro
magnifica sapienza; essi credono che questi santi Imam
abbiano arricchito la cultura islamica con profonda
conoscenza e con fermezza, nel campo della dottrina,
delle leggi islamiche, dell'etica, dell'arte, dell’esegesi
del Santo Corano, della storia, eccetera. Attraverso le
loro parole e le loro azioni, i Santi Imam hanno istruito
innumerevoli uomini e donne che sono diventati
modelli di pieta e virty, la cui superiorita, conoscenza e
rettitudine sono riconosciute da tutti.

1. Il Sacro Corano, 42:23.

2.1l Sacro Corano, 9:119.

3. Cfr. i vari libri di riferimento di tradizioni profetiche, di
esegesi del Sacro Corano e di virtu basati su al-Sihah al-
Sittah (i sei libri di ahadith di riferimento che i Sunniti
considerano maggiormente affidabili) cosi come altri libri
indipendenti sia di autori Sunniti che Sciiti.



30 La Verita Cosi Com'e

Gli Sciiti credono inoltre che, malgrado i Santi Imam
siano sempre stati privati del loro diritto di assumere
la guida politica della Comunita islamica, essi siano
sempre stati perfettamente in grado di adempire alla
loro missione intellettuale e sociale, salvaguardando i
principi della fede islamica e i fondamenti delle leggi
islamiche.

Se ai Santi Imam fosse stato permesso di svolgere il
loro ruolo politico, ruolo assegnato loro dal Santo
Profeta (s) per ordine divino, la Comunita islamica
avrebbe certamente raggiunto la felicita, dignita e
gloria completa, e i musulmani avrebbero preservato la
loro unita e integrita, e non ci sarebbe stata nessuna
divisione, disputa, scontro, massacro, annientamento,
umiliazione o sottomissione.!

17. Per questo motivo, e in considerazione delle
numerose prove basate sulle narrazioni o sulla ragione,
presenti nei libri di dottrina islamica, gli Sciiti credono
che sia obbligatorio seguire la scuola di pensiero
dell’Ahl al-Bayt (as) e rispettare il loro approccio,
perché & quello che il Santo Profeta (s) ha prescritto
per la Comunita islamica e che ha ordinato alla gente di
rispettare.

Nella famosa e affidabile narrazione conosciuta come
hadith al-Thaqalayn (La Tradizione delle Due Cose
Preziose), é riportato in maniera autentica che il Santo
Profeta (s) ha prescritto alla Comunita islamica di
conformarsi ai Santi Imam (as), dicendo:

1. Per maggiori dettagli, fare riferimento a Asad Haydar: al-
Imam al-Sadiq wal Madhahib al-Arba‘ah.



La Necessita Della Conoscenza Reciproca 31

do g o ) Ol S e ST LT i) (S8 eSS 8y
gLG bﬁ & Gfuﬁi d.} La.cfl YT géi’ JJJ L}f“c) dbjt)}\ JL slacd) o S8
(o5t

Lascio con voi due cose preziose: il Libro di Allah e la
mia progenie, I’Ahl al-Bayt. Se vi atterrete ad essi, non
sarete mai sviati.

Oltre che nel Sahih Muslim, questa narrazione & stata
riportata da decine di sapienti e narratori di tradizioni
nel corso dei secoli.!

Questa decisione profetica di designare delle persone
come suoi vicari e successori era qualcosa di comune al
tempo dei Profeti e dei Messaggeri precedenti, la pace
sia su tutti loro.?

18. Gli Sciiti Jafariti credono che la Comunita islamica -
possa Allah elevarla - debba studiare e discutere questi
temi e astenersi invece da metodi negativi di ingiuria,
offesa, false accuse, affermazioni iperboliche e
ridicolizzazioni.

Essi credono inoltre che i sapienti e pensatori delle
varie scuole dell'lslam dovrebbero convocare
conferenze scientifiche, in modo da poter valutare le
affermazioni dei loro fratelli Sciiti Jafariti in termini di
onesta, sincerita, fratellanza e obiettivita, al fine di

1. Fare riferimento a al-Washnawiy: Risalat Hadith al-
Thaqalayn, che fu certificata dall’'universita di al-Azhar circa
trent’anni fa.

2. Fare riferimento al Mas'udiy, Ithbat al-Wasiyyah, cosi
come alle opere di riferimento di tradizioni, tafsir e storia
scritte da studiosi Sciiti e Sunniti.



32 La Verita Cosi Com'e

presentare prove a supporto delle loro opinioni, in
accordo con il Santo Corano, con le tradizioni
autentiche del Santo Profeta (s), con il ragionamento
logico, con i fatti storici e con la valutazione politica e
sociale generale del tempo del Santo Profeta e delle
epoche che vennero dopo.

19. Gli Sciiti Jafariti credono che i Sahabah (i Compagni
del Profeta) e gli uomini e le donne che si sono attenuti
al Santo Profeta (s) abbiano davvero servito 1'Islam,
perché hanno sacrificato tutto quello che avevano, tra
cui la propria vita, per diffondere e preservare la loro
religione; quindi tutti i musulmani devono rispettare
queste persone, apprezzare i servigi che hanno reso
all'Islam e pregare che il compiacimento di Allah
I'Onnipotente li abbracci.

Tuttavia, ci0 non significa che chiunque abbia
accompagnato il Santo Profeta (s) sia cosi puro che i
suoi atteggiamenti e le sue azioni debbano essere
esenti da critiche. Si tratta naturalmente di esseri
umani fallibili.

La storia conferma che alcuni dei Sahabah deviarono
dalla retta via durante la vita del Santo Profeta (s). Il
Santo Corano sottolinea questo fatto in alcune sure e
versetti, come le sure al-Munafigin (N. 63), al-Ahzab
(N. 33), al-Hujurat (N. 49), al-Tahrim (N. 66), al-Fath
(N. 48), Muhammad (N. 47), al-Tawbah (N. 9).

Una critica imparziale di certe situazioni dei Sahabah
non € considerata miscredenza. Naturalmente, il
criterio per stabilire se qualcuno crede o non crede e
noto a tutti. Questo criterio consiste nell’accettare o
rifiutare principi come 1'Unicita di Allah I'Onnipotente
e la profezia di Muhammad e altre questioni, come la



La Necessita Della Conoscenza Reciproca 33

necessita di eseguire la preghiera, osservare il digiuno,
andare in pellegrinaggio alla Mecca, e l'illiceita delle
sostanze inebrianti, del gioco d'azzardo, e simili.

Va da sé che ogni musulmano deve astenersi
dall’esprimersi con un linguaggio indecente e dagli
scritti  offensivi  ed indecorosi, perché tale
comportamento & disdicevole per un vero musulmano
che segue il Santo Profeta come un eccellente esempio.

E' vero che la maggior parte dei Sahabah erano giusti,
virtuosi e degni di rispetto e di onore, ma
'applicazione delle regole nell'indagare le biografie dei
narratori di Hadith (al-jarh wal-ta dil) verso i Sahabah
e destinata solo a distinguere l'autentica tradizione
Profetica (Sunnah) da quella inventata, perché, come e
noto a tutti, le invenzioni contro il Santo Profeta (s),
purtroppo, dopo la sua scomparsa, sono aumentate
notevolmente, proprio come il Santo Profeta (s) aveva
predetto. Questo fatto ha portato gli studiosi di
entrambe le scuole, come al-Suyuti, [bn al-Jawzi e altri,
a scrivere libri di valore sui metodi di discriminazione
delle tradizioni autentiche del Santo Profeta (s) da
quelle fabbricate.

20. Gli Sciiti Jafariti credono nell'esistenza dell’lmam
Atteso, il Mahdi (a.s). Essi si basano sulle molte
narrazioni predittive riportate dal Santo Profeta (s) che
confermano l'esistenza dell'lmam al-Mahdi, essendo
egli tra i discendenti di Fatimah (as) e, piu
specificamente, il nono discendente dell'lmam al-
Husayn (as). In considerazione del fatto che I'Imam al-
Hasan al-"Askari (as) e l'ottavo discendente dell’Imam
al-Husayn (as), e che egli mori nel 260 AH ed ebbe un
solo figlio di nome Muhammad, questo figlio deve



34 La Verita Cosi Com'e

essere I'Imam al-Mahdi (as), che e chiamato anche Abu
al-Qasim.!

Avendolo visto di persona, un gruppo di musulmani
affidabili informarono gli altri circa la nascita
dell'lmam al-Mahdi e alcune delle sue caratteristiche e
del fatto che il padre lo nomind Imam dopo di lui.
Tuttavia, all’eta di cinque anni, I'lmam al-Mahdi venne
nascosto alla gente, poiché i suoi nemici intendevano
ucciderlo. Cosi, Allah I'Onnipotente lo ha protetto per il
futuro, fino al giorno in cui, alla fine del mondo, sara da
Lui incaricato di stabilire il governo islamico globale e
di purificare la terra dalle ingiustizie e dall’'oppressione
di cui si sara colmata.

L’esistenza dell'Imam al-Mahdi per un periodo cosi
lungo non ¢é affatto strana o sconcertante, perché il
Santo Corano conferma che il Profeta Gesu e ancora
vivo, anche se nacque circa 2014 anni fa. Allo stesso
modo, il Profeta Noeé visse per 950 anni tra la sua gente
invitandola ad adorare Allah, e al-Khidr - che era
contemporaneo del profeta Mose - e anch’egli ancora
vivo.

In sostanza, I'0Onnipotente Allah ha potere su tutte le
cose; la Sua volonta e compiuta e nessuno puo
rifiutarLa o respingerLa. Con riferimento al profeta

1. Nei libri di riferimento di hadith (sihah), cosi come in
molti altri libri di autori sia Sunniti che Sciiti, & riportato che
il Santo Profeta ha detto: “Alla fine dei tempi, un uomo della
mia discendenza, che avra il mio stesso nome ed appellativo,
apparira per riempire la terra di giustizia ed equita come
colmata si sara di ingiustizia e tirannia”.



La Necessita Della Conoscenza Reciproca 35

Giona - la pace di Allah sia su di lui e sul nostro Profeta
e la sua Famiglia - nel Santo Corano si legge:

Ostad 3 ) arbas § 2l 0 oamiadl s 08 4T 9306

"Se non fosse stato uno di coloro che glorificano Allah,
sarebbe rimasto nel suo ventre fino al Giorno della
Resurrezione.™

Un gran numero di eminenti eruditi Sunniti ammette la
nascita e l'esistenza dell'Imam al-Mahdi (as), menziona
i nomi dei suoi antenati e fa riferimento alle sue
caratteristiche. Tra questi sapienti ci sono:

A. "Abd al-Mu’'min al-Shablnaji al-Shafi‘iy, autore di
‘Nur al-Absar fi Manjqib Aali Bayt al-Nabiyy al-
Mukhtar'.

B. Ibn Hajar al-Haytami al-Makki al-Shafi'i, autore di
‘al-Sawa’iq al-Muhrigah’, ha scritto quanto segue circa
I'Imam al-Mahdi (as):

“Abu’l-Qasim Muhammad al-Hujjah (la Prova di Allah
riguardo le Sue creature): Quando suo padre mori,
aveva solo cinque anni. L’'Onnipotente Allah gli
concesse la sapienza. Egli e anche chiamato al-Qa'im
(colui che si solleva; I'lmam che si sollevera per
intraprendere la missione assegnatagli) e al-Muntazar
(I'Atteso) "

C. al-Qunduzi al-Hanafi al-Balkhi, I'autore di ‘Yanabi® al-
Mawaddah’ pubblicato in Turchia, ad Instanbul,
durante la dinastia ottomana.

1. 1l Sacro Corano, 37: 143-144.



36 La Verita Cosi Com'e

D. Muhammad Siddiq Hasan al-Qanuji al-Bukhari,
I'autore di ‘al-Idha’ah lima kana wa maa yakun bayna
yaday al-Sa’ah’.

Nel suo libro intitolato ‘Islamuna’, i1 Dr. Mustafa al-
Rafi’i, uno degli studiosi contemporanei, ha scritto
dettagliatamente riguardo la questione della nascita
dell'Imam al-Mahdi e fornito una confutazione di tutti i
dubbi sollevati in proposito.

21. Gli Sciiti Jafariti eseguono le preghiere, osservano il
digiuno, versano la decima (zakat), pagano la tassa del
Quinto (khums), effettuano il pellegrinaggio rituale
(hajj) alla Santa Casa di Dio alla Mecca, eseguono i
rituali dell’Hajj (come obbligatori la prima volta e
raccomandati nelle volte successive), realizzano il
pellegrinaggio minore (al-'umrah al-mufradah) come
atto raccomandato, ordinano il bene e proibiscono il
male, mostrano lealtd verso i veri amici di Allah
I'Onnipotente e seguaci del Santo Profeta mentre
mostrano ostilita verso i nemici di Allah I'Onnipotente
e del Santo Profeta, e lottano per I'amore di Allah
I'Onnipotente contro tutti i miscredenti o politeisti che
muovono guerra contro i musulmani, e contro i
cospiratori che tramano contro la Comunita islamica.
Inoltre, si attengono alle leggi islamiche nello
svolgimento delle attivita economiche, sociali e
familiari - quali aziende, matrimonio, eredita,
educazione, allattamento al seno, osservanza del velo
islamico (hijab), e cosi via. Ottengono tali leggi
attraverso l'ijtihad* che i loro pii giuristi religiosi

1. Nella giurisprudenza Sciita, ijtihad significa compiere tutti
gli sforzi possibili per dedurre le leggi religiose dalle loro



La Necessita Della Conoscenza Reciproca 37

deducono dal Santo Corano, dall’autentica Sunnah,
dalle narrazioni confermate riportate dalla Famiglia
del Santo Profeta, dalla ragione e dal consenso dei
sapienti.

22. Gli Sciiti credono che ognuna delle preghiere
obbligatorie abbia un tempo stabilito e che i tempi
fissati delle preghiere quotidiane (obbligatorie) siano
cinque: l'alba (fajr), il mezzogiorno (zuhr), il
pomeriggio (“asr), poco dopo il tramonto (maghrib) e la
sera (‘isha").

Anche se gli Sciiti credono che sia preferibile eseguire
ogni preghiera nel tempo stabilito, essi eseguono la
preghiera del pomeriggio subito dopo la preghiera del
mezzogiorno e la preghiera della sera subito dopo la
preghiera del tramonto, seguendo in questo il Santo
Profeta (s) il quale anch’egli esegui queste coppie di
preghiere in successione, anche in alcune occasioni
ordinarie, quando cioe non vi erano problemi come
malattia, pioggia o l'essere in viaggio.! Il Santo Profeta
(s) fece cio per alleviare il peso del dovere dei
musulmani di svolgere le preghiere obbligatorie
quotidiane, e semplificarne 'adempimento, e cio & cosa
normale nella nostra epoca.

23. Gli Sciiti recitano l'adhan (la chiamata alla
preghiera), nello stesso modo in cui lo fanno gli altri
musulmani, e dicono la frase, ‘hayya ‘ala khayr al-'amal
(accorri al miglior atto)' dopo la frase, ‘hayya ‘ala al-
falah (accorri alla prosperita)’, perché la prima frase

fonti.
1. Questo fatto é stato narrato nel Sahih Muslim cosi come in
altri libri di riferimento di tradizioni.



38 La Verita Cosi Com'e

era parte dell’adhan al tempo del Santo Profeta (s), ma
“Umar ibn al-Khattab la cancello, con il pretesto che
questa frase, che indica che la preghiera € la migliore
delle azioni, distraeva l'attenzione dei musulmani dal
partecipare alla guerra santa.! Egli ha inoltre ordinato
che la frase, “al-Salatu khayrun min an-nawm (Pregare
e meglio che dormire) venisse aggiunta all’'adhan (solo
per le preghiere del mattino), ma questa frase non era
parte dell’adhan durante la vita del Santo Profeta (s).2

In considerazione del fatto che gli atti di culto, e i loro
atti introduttivi, devono essere eseguiti in accordo al
comando e alla volonta di Allah I'Onnipotente (la Fonte
della legislazione), nel senso che ogni parte di tali atti
deve essere basata su una dichiarazione generale o
particolare del Santo Corano o della Sunnah (altrimenti
saranno considerati eretici e rifiutati), ebbene, in
considerazione di cio, € inammissibile aggiungere o
eliminare qualsiasi cosa nei rituali religiosi o qualsiasi
aspetto religioso sulla base di un parere personale.

Gli Sciiti Jafariti includono nell’adhan anche la frase,
“ash-hadu anna "Aliyyan waliyyuallah (Testimonio che
"Ali e l'intimo servitore di Allah)" dopo la frase, ‘ash-
hadu anna Muhammadan rasulu Allah (Testimonio che
Muhammad e il Messaggero di Allah)'. In questo, essi si
basano su molte narrazioni riportate dal Santo Profeta

1. Questo problema e menzionato da al-Qawshaji al-Ash’ari
nel suo libro ‘Sharh Tajrid al-I'tiqad’. E’ menzionato anche in
altri libri, come ‘al-Musannaf di al-Kindi, ‘Kanz al-'Ummal’ di
al-Muttaqi al-Hindi, ed altri. Fare riferimento ai libri di
riferimento di hadith e di storia dell’Islam.

2. Fare riferimento ai libri di riferimento di hadith e di storia
dell’Islam.



La Necessita Della Conoscenza Reciproca 39

(s) e i Santi Imam che affermano che la frase,
“Muhammad e il Messaggero di Allah” non e
menzionata o scritta sopra la porta del paradiso senza
essere accompagnata dalla frase, ““Ali € lintimo
servitore di Allah”. Tuttavia, questo non indica che gli
Sciiti sostengano che I'Imam °Ali sia un profeta, o un
dio, ecc. Allah non voglia!

Di conseguenza, non é un problema citare questa frase
insieme con le due parti della shahadah (che
testimoniano 1'Onnipotente Allah come 1'Unico Dio e il
Profeta Muhammad come Suo Messaggero) se recitata
nella speranza che questa sara lodata da Allah
I'Onnipotente.

Secondo la maggior parte dei sapienti Sciiti, questa
frase non e né obbligatoria né parte dell’adhan.

Questa frase supplementare non e considerata
infondatamente aggiunta ai rituali religiosi e, di
conseguenza, non e considerata come eresia, perché,
come precedentemente detto, non viene recitata come
parte dell’'adhan o come qualcosa di obbligatorio.

24. Durante le preghiere, gli Sciiti si prosternano su
terra, su ciottoli, rocce, o altre parti (naturali) della
terra o delle piante (tra cui stuoie fatte di piante),
escludendo tappeti, vestiti, cose commestibili o gioielli,
come € confermato da molte tradizioni riportate dai
sapienti Sunniti e Sciiti. Una delle tradizioni profetiche
dice che il Santo Profeta (s) era solito prosternarsi su
della terra o direttamente sul suolo, e ordinava ai
musulmani di fare altrettanto. Secondo una di queste
tradizioni, il Profeta (s) una volta noto che Bilal si stava
prosternando, nel corso di una preghiera, con il bordo
del suo turbante tra la fronte e il terreno, al fine di



40 La Verita Cosi Com'e

evitare il calore ardente del terreno. Il Santo Profeta (s)
sposto dunque il turbante lontano dalla fronte di Bilal e
gli disse:

"0 Bilal, lascia che la tua fronte tocchi la polvere"

Altre narrazioni riportate dal Santo Profeta (s)
riferiscono che la stessa cosa accadde a Suhayb e
Rabah ai quali il Santo Profeta (s) disse:

"0 Suhayb, lasciate che il vostro viso tocchi la polvere".
"0 Rabah, lasciate che il vostro viso tocchi la polvere".1

Come e stato citato nel Sahih al-Bukhari e in altri libri
di riferimento di hadith, il Santo Profeta (s) ha detto:

Kyyebs Momas 231 L ey

La terra e stata fatta per me come luogo di
prosternazione e cosa pura.

Naturalmente, prosternarsi sulla terra mettendo la
fronte su di essa & il modo piu appropriato di
prosternarsi davanti ad Allah I'Onnipotente, perché
questo e invero il modo piu adeguato di mostrare
umilta per l'oggetto dell’adorazione. Inoltre, questo
modo di prosternarsi ricorda all'uomo la sua origine. A
questo proposito, 1I'Onnipotente Allah ha detto (nel
Sacro Corano):

1. Per maggiori dettagli, fare riferimento ai seguenti libri:
Sahih al-Bukhari, Kanz al-'Ummal di al-Muttaqi al-Hindji, al-
Musannaf di "Abd al-Razzaq al-San'ani, e al-Sujud “ala al-
Ardh di Kashif al-Ghita'.



La Necessita Della Conoscenza Reciproca 41

(551 B8 185,58 Lo 8lnd Lot (SLAL Lo

"Da essa vi abbiamo creati, in essa vi faremo ritornare e
da essa vi trarremo un'altra volta.™

La prosternazione é il piu alto grado di sottomissione, e
non puo essere raggiunto prosternandosi su moquette,
tappeti, tessili o gioielli preziosi; deve piuttosto essere
effettuata mettendo la parte piu nobile del corpo, cioe
la fronte, sulla cosa di minor valore, ossia il suolo.?

Ovviamente, la terra su cui ci si prosterna deve essere
pura, pertanto gli Sciiti portano di solito con loro un
pezzo di argilla pura che puo essere a loro disposizione
in ogni momento.

Tali pezzi di argilla possono essere presi da terre
benedette, come la terra di Karbala' dove venne
martirizzato I'lmam al-Husayn (as), il nipote del Santo
Profeta (s). Allo stesso modo, i Sahaba portavano di
solito con loro alcuni piccoli sassi dalla terra della
Mecca per utilizzarli durante la prosternazione quando
erano in viaggio. Essi consideravano queste pietre
come qualcosa di benedetto, perché provenienti da un
luogo sacro.’

Ma gli Sciiti Jafariti non insistono su questo atto o sul
fatto di rispettarlo in ogni momento. Si prosternano su
ogni roccia, a condizione che sia pulita e pura,
compreso il pavimento piastrellato della Moschea del
Santo Profeta e quello della Santa Moschea della Mecca.

1. Il Sacro Corano, 20:55.

2. Cfr. al-Yawagqit wal-Jawahir di al-Sha'rani al-Ansari (uno
scrittore egizio del 10 secolo A. H.).

3. Cfr. al-Musannaf di al-San’ani.



42 La Verita Cosi Com'e

Inoltre, gli Sciiti non congiungono la mano destra alla
mano sinistra durante le preghiere, perché il Santo
Profeta (s) non lo ha fatto. Non v’e davvero alcuna
prova circa la validita di una cosa del genere, quindi
non lo fanno neanche i Malikiti (scuola giuridica
sunnita).!

25. Quando gli Sciiti si lavano le mani per 1'abluzione
rituale (wudhu'), cominciano con i gomiti e terminano
con la punta delle dita, una pratica che hanno imparato
dai Santi Imam che lo avevano imparato a loro volta dal
Santo Profeta (s). Naturalmente gli Imam conoscevano
meglio di chiunque altro in che modo il loro nobile Avo
era solito eseguire le abluzioni. Questo supporta l'idea
che il Santo Profeta (s) eseguiva le abluzioni rituali
precisamente in questo modo.

Gli Sciiti interpretano la preposizione araba ‘ila’ - nel
versetto del Corano riguardante il modo di eseguire le
abluzioni? rituali - con “in” o “compreso”. Cosi ha fatto
al-Shafi'i al-Saghir nel suo libro ‘Nihayat al-Muhtaj’.

1. Cfr. Sahih al-Bukhari, Sahih Muslim, e Sunan al-Bayhaqi.
Per maggiori dettagli riguardo il punto di vista Malikita su
questo problema, fare riferimento a Bidayat al-Mujtahid di
Ibn Rushd al-Qurtubi oppure ad altri libri della scuola di
giurisprudenza Malikita.

2. 1l versetto dell’abluzione recita come segue: “O voi che
avete prestato fede, quando vi levate per la preghiera
[quando intendete pregare], lavatevi il volto, le mani [e gli
avambracci] fino ai gomiti, passate le mani bagnate sulla
testa e sui piedi fino alle caviglie. E se siete in stato di
impurita maggiore, ebbene, purificatevi [con l’abluzione
rituale maggiore]. Se siete malati o in viaggio, o se uno di voi
viene da una latrina, o se avete giaciuto con le [vostre]



La Necessita Della Conoscenza Reciproca 43

Per lo stesso motivo, gli Sciiti non si lavano i piedi e il
capo (durante [l'abluzione rituale), ma piuttosto
passano su di essi le palme delle mani bagnate. A
questo proposito, "Abdullah ibn "Abbas € riportato aver
detto:

"Il rituale dell’abluzione comprende due lavaggi e due
strofinature" e "Due parti sono lavate e altre due sono
strofinate (con acqua)."

26. Secondo gli Sciiti, il matrimonio temporaneo
(zawaj al-mut'ah) e lecito. Il Santo Corano riguardo
questo tipo di matrimonio e la sua liceita, nel seguente
versetto sacro, afferma:

z},;éz 7% @ s o %o oz o P
RY-yred Q.zsylﬁ w?w‘ )

"Cosi come godrete di esse, verserete loro la dote che e
dovuta."

Inoltre, nel corso della vita del Santo Profeta (s), i
musulmani erano soliti fare questo matrimonio
temporaneo fino alla meta del corso del califfato di
“Umar ibn al-Khattab.

donne, e non trovate acqua, ebbene, abbiate I'intenzione di
una terra pura, passandovela [con le palme] sul volto e sulle
mani. Allah non vuole imporvi nulla di gravoso, vuole bensi
purificarvi e completare su di voi la Sua grazia, nella
speranza che [Gli] siate riconoscenti” (5:6).

1. Consultare i libri di riferimento delle tradizioni islamiche,
cosi come l'esegesi coranica di al-Fakhr al-Razi’ - esegesi del
versetto dell’abluzione (5:6).

2.1l Sacro Corano, 4:24.



44 La Verita Cosi Com'e

Questo tipo di matrimonio legale e il matrimonio
permanente (al-zawaj al-da’im) hanno molto in
comune, come ad esempio:

A. La donna che vuole fare un contratto di matrimonio
temporaneo non deve avere marito.

B. Come il matrimonio permanente, il contratto di
matrimonio temporaneo e subordinato all'offerta della
donna e al consenso dell'uomo.

C. La dote nunziale, che deve essere data alla donna da
parte dell'uomo, si chiama mahr, ma nel matrimonio
temporaneo il dono da dare alla donna viene chiamato
ajr, come dichiara il Santo Corano nel succitato
versetto.

D. Quando il contratto di matrimonio temporaneo
termina ed i due coniugi si separano, la donna deve
osservare il periodo di attesa (‘iddah).

E. Nel matrimonio temporaneo, quando nasce un
bambino, appartiene al padre.

F. Come nel matrimonio permanente, nel matrimonio
temporaneo la poliandria é vietata.

G. Nel matrimonio temporaneo, i figli ereditano dai
genitori, e viceversa.

Tuttavia, il matrimonio temporaneo differisce dal
matrimonio permanente per i seguenti punti:

A. Nel matrimonio temporaneo il periodo del
matrimonio deve essere specificato.

B. I mariti temporanei non sono tenuti a pagare gli
alimenti alla moglie.

C. I coniugi temporanei non ereditano dall’altro.



La Necessita Della Conoscenza Reciproca 45

D. Quando un contratto di matrimonio temporaneo
termina o il marito rinuncia al restante periodo del
contratto di matrimonio, la separazione ha effetto
automaticamente e quindi non ci sara alcun bisogno di
divorziare.

Il matrimonio temporaneo e stato prescritto dalla
sharia per garantire agli uomini e alle donne di
soddisfare i loro desideri carnali leciti e condizionati
quando non si & in grado di fare matrimonio
permanente, quando una persona ha bisogno di un
coniuge per determinati motivi o quando si vogliono
soddisfare i propri desideri carnali con dignita e onore.

Di conseguenza, il matrimonio temporaneo & in primo
luogo una soluzione per un grave problema sociale.
Esso contribuisce anche a prevenire che la Comunita
islamica cada nella lordura della corruzione e
dell’esplicitazione sessuale.

Puo anche esservi fatto ricorso per garantire la legale
conoscenza reciproca tra i coniugi prima del
matrimonio. Impedisce quindi che uno cada in incontri
illegali, nella prostituzione, nella repressione sessuale,
sfociando in altri comportamenti sessuali illeciti, come
la masturbazione, nel caso di coloro che non possono
avere una sola moglie o coloro che non possono
permettersi di sposarsi e non vogliono impegnarsi in
rapporti illegali.

In ogni caso, il matrimonio temporaneo e confermato
dal Santo Corano, dalla Santa Sunnah, e dalla condotta
dei Sahabah per un periodo considerevole di tempo. Se
questo tipo di matrimonio fosse considerato adulterio,
allora questo significherebbe che I'adulterio e stato
consentito dal Santo Corano, dal Santo Profeta (s) e dai



46 La Verita Cosi Com'e

Sahabah, e coloro che hanno avuto questo tipo di
matrimonio, Allah non voglia, hanno commesso
adulterio per un periodo considerevole.

Non v’¢ inoltre chiara e solida prova, nel Santo Corano
o nella Santa Sunnah, che il matrimonio temporaneo sia
stato abrogato.!

Vale la pena ricordare che, sebbene il matrimonio
temporaneo, che e stato confermato dal Santo Corano e
dalla Santa Sunnah, e considerato legale dagli Sciiti, essi
preferiscono il matrimonio permanente e la
formazione della famiglia, al matrimonio temporaneo,
perché la famiglia rappresenta il saldo e fermo
fondamento di una societa. Essi non sono inclini al
matrimonio temporaneo, che si chiama ‘mut’ah’ nella
legge islamica, anche se ¢ lecito e ammissibile.

E interessante notare che gli Sciiti Imamiti, che
seguono le indicazioni del Santo Corano e della Sunnah
e le raccomandazioni dei Santi Imam della Ahl al-Bayt
(as), tengono le donne in grande stima e grande
rispetto. La scuola di giurisprudenza Sciita e le
istruzioni riportate dei Santi Imam (as) comprendono
decisioni e regolamenti interessanti per quanto
riguarda lo status, le questioni e i diritti delle donne,
specialmente per quanto riguarda il comportamento
degli altri verso i loro diritti di proprieta, il
matrimonio, il divorzio, il nutrimento, 1'allattamento al
seno, gli atti privati di culto e le transazioni.

1. Per maggiori dettagli, fare riferimento alle tradizioni sul
matrimonio temporaneo nei libri di riferimento affidabili di
hadith delle varie scuole islamiche.



La Necessita Della Conoscenza Reciproca 47

27. Secondo gli Sciiti Jafariti e illecito (haram)
commettere atti come l'adulterio (e la fornicazione),
I'omosessualita, 1l'usura, l'omicidio di persone
innocenti, bere sostanze intossicanti, il gioco d'azzardo,
la truffa, I'inganno, la falsita, tradire, raggirare, frodare,
usurpare, rubare, cantare, ballare, accusare falsamente
(di adulterio), accusare falsamente (in generale),
mentire, la corruzione, ferire un credente, la
maldicenza, atti impuri, oscenita, mentire, calunniare e
tutti gli altri reati, siano essi grandi o piccoli. Essi
cercano sempre di fare il possibile per allontanarsi da
tali reati e cercano di proteggere la Comunita contro
tali epidemie mediante la pubblicazione di libri su temi
etici ed educativi, tenendo incontri e impartendo di
lezioni e sermoni, come i sermoni del Venerdi ecc.

28. Gli Sciiti mettono l'accento sull'importanza
dell’avere un carattere buono e nobile, e
sull'importanza degli alti valori etici; di conseguenza,
ascoltano regolarmente sermoni e tengono riunioni e
incontri nelle loro case, moschee e luoghi pubblici, in
momenti determinati e occasioni particolari, con il
desiderio di apprendere. Per questo motivo, essi hanno
un grande interesse per le suppliche (ad’iyah, sing.
du’a’), riferite dal Santo Profeta (s) e dagli Imam (as),
di valore eccezionale e ricche di contenuti, come la
Du’a’ Kumayl, 1a Du'a’ Abi-Hamzah al-Thumali, la Du'a’
al-Simat, la Du'a’ al-Jawshan al-Kabir! la Du'a’

1. Questa supplica comprende mille degli attributi di Allah
Onnipotente, ordinati in modo grazioso ed appropriato.



48 La Verita Cosi Com'e

Makarim al-Akhlaq e la Du'a’ al-Iftitah, che viene
recitata nelle notti di Ramadan.!

Essi recitano queste suppliche con sottomissione
assoluta e spiritualita, supplicando e piangendo, onde
raggiungere |'auto-perfezionamento e avvicinarsi ad
Allah I'Onnipotente.

29. Gli Sciiti possiedono un particolare interesse nel
visitare le tombe del Santo Profeta (s) e dei Santi Imam
(as) che sono sepolti nei seguenti luoghi:

al-Baqi": cimitero nella citta santa di Madinah, in
Arabia Saudita, dove I|'Imam al-Hasan al-Mujtaba,
I'Imam Zayn al-"Abidin, I'lmam Muhammad al-Baqir e
I'Imam Ja'far al-Sadiq - pace su tutti loro - sono sepolti;
la citta santa di Najaf, in Iraq, dove si trova il santo
mausoleo dell'Imam’Alj; la citta santa di Karbala, Iraq,
dove si trova il santo mausoleo dell'lmam al-Husayn,
cosi come le tombe sacre dei suoi fratellj, figli, cugini e
compagni che furono martirizzati con lui il decimo
giorno di Muharram, AH 61 (giorno di "Ashura'); al-
Kadhimiyyah, Baghdad, Iraq, dove si trova il santo
mausoleo dell'lmam Musa al-Kadim e dell'Imam
Muhammad al-Jawad; la citta di Samarra, a Nord di
Baghdad, Iraq, dove si trova il santo mausoleo
dell'lmam “Ali al-Hadi e dell'lmam al-Hasan al-"Askari;
la citta santa di Mashhad, in Iran, dove si trova il santo

1. Tutte queste suppliche, cosi come molte altre, sono state
inserite in un’opera enciclopedica intitolata ‘Mawsu'at al-
Ad’iyah  al-Jami'ah  (Enciclopedia  delle  suppliche
comprensive), che é stata pubblicata recentemente. Sono
inoltre reperibili nei libri di suppliche ben conosciuti e
attualmente posseduti dagli Sciiti.



La Necessita Della Conoscenza Reciproca 49

mausoleo dell'Imam al-Rida, e le citta di Qum e Shiraz,
in Iran, dove sono le tombe dei figli dei Santi Imam,
figlie e discendenti, e infine Damasco, in Siria, dove si
trova il sacro tempio di Hadrat Zaynab (as), I'eroina di
Karbala' e figlia dell'Imam "Ali (as); Il Cairo, in Egitto,
dove si trova il sacro tempio di Hadrat Nafisah, una
delle nobili donne della Ahl al-Bayt (a.s).

Gli Sciiti si recano in pellegrinaggio nei luoghi citati per
mostrare il loro rispetto per il Santo Profeta (s), perché
rispettare la famiglia del Santo Profeta e rispettare il
Profeta stesso, e onorare la sua prole ¢ onorare lui.
Inoltre, il Santo Corano ha elogiato e lodato le famiglie
di ‘Imran, Yasin, Abramo e Giacobbe, anche se alcuni di
loro non erano profeti:

"[In quanto] discendenti gli uni degli altri.™

Allo stesso modo, il Santo Corano non ha sollevato
obiezioni a chi ha deciso di costruire una moschea sulle
tombe dei Dormienti di Efeso (Ahl al-Kahf), dove Allah

I'Onnipotente puo essere adorato. Riferendosi a questo
fatto, il Santo Corano afferma:

|; - o . 5;’4 Z}‘.:g:j
"Quelli che infine prevalsero, dissero: “Costruiamo su di
loro un santuario."

Il Santo Corano, quindi, non ha descritto la loro azione
come una sorta di politeismo. In verita, un vero
musulmano non si genuflette né si prosterna di fronte a

1. 1l Sacro Corano, 3:34.
2.1l Sacro Corano, 18:21.



50 La Verita Cosi Com'e

nessuno all'infuori di Allah I'Onnipotente e non serve
altri che Lui. Tali atti di servitu vengono compiuti nelle
vicinanze delle tombe di questi santi immacolati e puri,
perché questi luoghi sono benedetti grazie a loro.

Questo proprio come Allah 1'Onnipotente, che ha
onorato il Profeta Abramo (as) e il celebre luogo in cui
pregava alla Mecca ; nel Santo Corano leggiamo cosi:

iad aabi) alis Ga lodsdly

“Prendete come luogo di culto quello in cui Abramo
ristette!™

Quando una persona esegue una preghiera dietro quel
determinato luogo (del Profeta Abramo), non significa
che questa persona adora quel posto! E quando una
persona serve Allah I'Onnipotente attraverso i rituali
fra il monte al-Safa e il monte al-Marwah, non significa
che questa persona ha servito questi due montil!
Piuttosto, quando una persona lo fa, ha in realta scelto,
per realizzare gli atti di adorazione, un luogo collegato
ad Allah Onnipotente. Ci sono alcune occasioni e luoghi,
come ad esempio il giorno di "Arafah (il nono di Dhu'l-
Hijjah), la terra di Mina, e il monte "Arafat - che godono
di una sacralita speciale. Questo é perché sono collegati
ad Allah I'Onnipotente.

30. Per lo stesso motivo appena citato, gli Sciiti Jafariti,
come gli altri musulmani consapevoli, che riconoscono
le eminenti posizioni del Santo Profeta (s) e della sua
immacolata Famiglia (as), danno grande importanza al
visitare i luoghi santi della Ahl al-Bayt (as). Essi li
visitano con l'intenzione di onorarli ed apprendere da

1. Il Sacro Corano, 2:125.



La Necessita Della Conoscenza Reciproca 51

loro, rinnovando il proprio impegno nei loro confronti,
ed esprimendo la propria fedelta ai valori per i quali
queste grandi persone si sono sforzate, e per la
conservazione dei quali hanno sacrificato la loro vita.

Nelle loro visite a questi santuari, essi ricordano le
virtu delle persone sepolte in questi luoghi, la loro lotta
per la causa della fede, la loro devozione nell’offrire
preghiere costantemente, nel donare l'elemosina, e
nell’agire con fermezza contro tutto il male e il
tormento che hanno dovuto patire. Inoltre, attraverso
queste visite, le persone esprimono il loro cordoglio
per i discendenti oppressi del Santo Profeta (s).

Il Santo Profeta (s) non ha forse detto, dopo il martirio
di suo zio Hamzah: "Com’ e possibile che nessuno
pianga Hamzah?!"1?

Non ha egli pianto per la morte del suo amato figlio
Ibrahim?

Non ha fatto visita regolarmente alle tombe del
cimitero al-Baqi™?

Non ha invitato la gente a visitare regolarmente le
tombe e detto che esse ci ricordano 1'Aldila??

Visitare i santuari degli Imam (as), che sono membri
della Famiglia del Santo Profeta (s), rammentando il
loro modo di vita e atteggiamento eroico e combattivo,
ricorda alle generazioni successive i grandi sacrifici che
questi eminenti personaggi hanno compiuto per 1'lIslam

1. Questo evento € menzionato nei libri di storia dell'Islam e
nelle biografie del Santo Profeta (s).

2. Cfr. al-Sabki al-Shafi'i: Shifa’ al-Asqam, pp. 107, e Sunan
Ibn Majah, 1:117.



52 La Verita Cosi Com'e

e per i musulmani, e infonde in esse lo spirito del
coraggio, dell’altruismo e del martirio per la causa di
Allah I'Onnipotente.

Infatti, visitare le tombe dei Santi Imam € un atto
umano civile e gentile. Le nazioni sono solite
commemorare le loro grandi personalita e i fondatori
della civilta in vari modi, perché questo tipo di
commemorazione li rende dignitosi di fronte agli altri e
fa si che altre nazioni abbraccino i loro valori e
stabiliscano con essi stretti rapporti. Proprio per
questo, il Santo Corano loda le posizioni dei profeti (as)
e delle persone pure, e narra la loro storia.

31. Gli Sciiti Jafariti credono che il Santo Profeta (s) e
gli Immacolati Imam possano intercedere presso Allah
I'Onnipotente per la gente, e cosi Lo supplicano, per
intercessione del Santo Profeta (s) e degli Imam, di
perdonarli, esaudire le loro necessita, e curare quanti
tra loro sono malati. Il Santo Corano lo ha permesso e li
ha perfino incoraggiati a farlo:

W 192250 Uil 40 5a%Eals Al 19335 cld Hoile npadil 15alks 3) w585

"Se, dopo aver mancato nei loro stessi confronti,
venissero da te e chiedessero il perdono di Allah e se il
Messaggero chiedesse perdono per loro, troverebbero
Allah  pronto ad accogliere il  pentimento,
misericordioso™

1. 1l Sacro Corano, 4:64.



La Necessita Della Conoscenza Reciproca 53

Per quanto riguarda il diritto di intercessione
(shafa'ah) concesso al Santo Profeta (s) da Allah
I'Onnipotente, il Santo Corano dice:

s 2y A 3203

"Il tuo Signore ti dara [in abbondanza] e ne sarai
soddisfatto™

E' quindi irragionevole che Allah Onnipotente, che ha
concesso al Suo Nobile Messaggero il diritto di
intercessione per i peccatori e gli ha conferito il diritto
di mediazione (wasilah), impedisca alle genti di
chiedere al Messaggero di intercedere per loro presso
di Lui, o privi il Messaggero di questo diritto!

Il Santo Corano racconta che i figli del profeta Giacobbe
chiesero al padre di intercedere presso Allah
I'Onnipotente per loro conto, dicendo:

Gulols B8 ) Lih G a3 G G 15008

"Dissero: “O padre, implora perdono per i nostri peccati,
ché veramente siamo colpevoli"™

Questo infallibile profeta non respinse la loro richiesta,
bensi rispose:

PR e

B 183 3a3E0d 5

“Implorero per voi il perdono del mio Signore”

1. Il Sacro Corano, 93:5.
2. Il Sacro Corano, 12:97.
3.1l Sacro Corano, 12:98.



54 La Verita Cosi Com'e

Inoltre, nessuno puo sostenere che il Santo Profeta (s)
e i Santi Imam sono morti e quindi rivolgersi loro per la
mediazione non giovi a nulla!

E un dato di fatto che i Profeti in generale, e il Santo
Profeta Muhammad (s) in particolare, siano vivi. Allah
I'Onnipotente dice a proposito dei musulmani e del
profeta Muhammad (s):

i oSl Js gl 55855 el e 212 13830 (g 41 oSlilas 2035

"E cosi facemmo di voi una comunita equilibrata,
affinché siate testimoni di fronte ai popoli e il

Messaggero sia testimone di fronte a voi™

Ostablly a2 llas AU il Islacl J53

"Di": “Agite, Allah osservera le vostre opere e [le
osserveranno] anche il Suo Messaggero e i credenti"

Evidentemente, come la perpetuita del sole e della luna
e la continuita del giorno e della notte, questo santo
versetto avra effetto incessantemente fino al Giorno
della Resurrezione.

Allo stesso modo, il Santo Profeta (s) e i Santi Imam
(as) sono martiri e, come Allah 1'Onnipotente dice in
vari punti del Suo Libro, i martiri restano sempre vivi.

32. Gli Sciiti Jafariti festeggiano la nascita del Santo
Profeta (s) e dei Santi Imam che discendono da lui, la
pace sia su tutti loro. Commemorano anche gli
anniversari della loro morte. Durante tali cerimonie

1. 1l Sacro Corano, 2:143.
2.1l Sacro Corano, 9:105.



La Necessita Della Conoscenza Reciproca 55

ricordano le loro virtl, meriti e prese di posizione
esemplari, che sono state autenticamente riportate
dalle tradizioni islamiche, che seguono 'esempio del
Santo Corano che menziona, loda ed evidenzia le virtu
dei Profeti e dei Messaggeri in modo che le persone
possano seguirli, imparare da loro ed ottenere la vera
guida.

Naturalmente, in tali celebrazioni, si astengono dal
compiere atti proibiti, come la promiscuita tra sessi
opposti, bere o mangiare cose proibite, esagerare nella
lode e nell’applauso, o da altri atti che contraddicono lo
spirito della sacra Legge islamica, che vanno oltre le
sue norme riconosciute, e che sono quindi incongruenti
con il Sacro Corano e l'autentica Sunnah, o che sono
incompatibili con una norma generale che é stata
desunta certamente dal Santo Corano e dalla Sunnah in
maniera corretta.

33. Gli Sciiti Jafariti fanno riferimento ad una serie di
libri che comprendono tradizioni profetiche e
tradizioni narrate dalla sua Famiglia Immacolata, come
‘al-Kafi’ di Shaykh al-Kulayni, un sapiente degno di
fiducia, e ‘Man-la-yahduruhu’l-fagqih’ di Shaykh al-
Saduq, e ‘Tahdhib al-Ahkam’ e ‘al-Istibsar’ di Shaykh al-
Tusi. Si tratta di preziosi libri di riferimento nel campo
degli hadith.

Sebbene questi libri comprendano narrazioni
autentiche, né essi né i compilatori né gli Sciiti Jafariti li
chiamano ‘sahih’ (pl. sihah), ossia ‘totalmente
autentici’; gli Sciiti non considerano quindi tutte le
narrazioni menzionate in questi libri come autentiche;
essi accettano piuttosto le narrazioni autenticate e
rifiutano quelle non autentiche, deboli, o che non si



56 La Verita Cosi Com'e

accordano con la scienza che studia le tradizioni
riportate (‘ilm al-dirayah), la biografia dei trasmettitori
(ilm al-rijal) o le regole della scienza degli hadith.

34. Nei campi della dottrina, della giurisprudenza,
delle suppliche e dell'etica, gli Sciiti Jafariti fanno
riferimento ad altre opere che contengono diverse
narrazioni riportate dai Santi Imam, come il ‘Nahj al-
Balaghah’ che e una raccolta dei sermoni, delle lettere
e degli aforismi dell'Imam “Ali (as) compilata da al-
Sharif al-Razi; ‘Risalat al-Huqugq (Il Trattato sui diritti) e
‘al-Sahifah al-Sajjadiyyah’ (noto anche come i Salmi
dell'Islam) dell'Imam "Ali ibn al-Husayn Zayn al-"Abidin
(as); ‘al-Sahifah al-‘Alawiyyah’ comprendente le
preghiere dell'lmam °Ali (as), e i libri di Shaykh al-
Saduq: “Uyun Akhbar al-Rida’, ‘al-Tawhid’, ‘al-Khisal’,
“llal al-Shara’yi’, e ‘Ma ani al-Akhbar’

35. Gli Sciiti Jafariti fanno riferimento anche alle
narrazioni autentiche su diversi argomenti, che sono
riportate dal Santo Profeta (s) nei libri di riferimento di
hadith dei loro fratelli Sunniti!, senza alcun fanatismo.

1. E’ necessario alludere al fatto che gli Sciiti Imamiti sono
anche Ahl al-Sunnah, poiche accettano le parole, le azioni, gli
atti e i taciti consensi confermati dalla Santa Sunnah,
compresi i comandamenti piu frequenti del Santo Profeta
riguardo l'osservanza della sua Famiglia. Gli Sciiti quindi
obbediscono alla Santa Sunnah in maniera precisa e nella
pratica. Questo pud essere notato nelle loro dottrine,
precetti di giurisprudenza e libri di tradizioni.
Recentemente, un’enciclopedia di piu di dieci volumi,
comprendente le tradizioni del Santo Profeta (s) nei libri di
riferimento sciiti, ¢ stata pubblicata. Tale opera €& intitolata
‘Sunan al-Nabiy’.



La Necessita Della Conoscenza Reciproca 57

Questa idea e affermata dagli scritti Sciiti, antichi e
recenti, che comprendono narrazioni riportate dai
Compagni del Santo Profeta e dalle sue mogli, nonché
da celebri Sahabah e narratori, come Abu-Hurayrah e
Anas ibn Malik, laddove queste tradizioni non siano in
contrasto con il Santo Corano, con le pratiche
autenticamente comprovate del Santo Profeta (s), dal
giudizio della ragione o dal consenso dei sapienti.

36. Gli Sciiti Jafariti credono che tutte le prove e le
disgrazie che i musulmani hanno affrontato in passato
e quelle che si trovano ad affrontare ancora oggi siano
da attribuire a due fattori:

Primo: 1'abbandono, da parte dei musulmani, della
Famiglia del Profeta (cioe I'Ahl al-Bayt) - che gode di
tutte le condizioni richieste per la guida della Comunita
islamica - e l'ignorare le direttive e le istruzioni della
Ahl al-Bayt, specialmente le spiegazioni sul Santo
Corano.

Secondo: La separazione, la dispersione, il disaccordo e
le dispute tra le scuole e i gruppi islamici.

In considerazione di cio, gli Sciiti Jafariti si sono
sempre adoperati per promuovere l'unita dei vari
gruppi della Comunita islamica e porgere la mano in
segno di affetto e di fratellanza per tutti i musulmani.

A questo proposito, i sapienti della Shi’a Jafarita hanno
costantemente citato pareri di giuristi non Sciiti in aree
quali la giurisprudenza islamica, l'esegesi del Santo
Corano e la teologia, come nell’opera di Shaykh al-Tusi
‘al-Khilaf” sulla giurisprudenza, e l'opera ‘Majma’ al-
Bayan’ di Shaykh al-Tabrisi sull’esegesi del Santo
Corano. Questa opera e stata lodata dai pit eminenti
studiosi dell’'universita di al-Azhar. Un altro esempio e



58 La Verita Cosi Com'e

I'opera di Nasir al-Din al-Tusiy, chiamata ‘Tajrid al-
I'tigad’, sulla dottrina. Un commento a questa opera €
stato scritto da “Ali’ al-Din al-Qawshaji, uno studioso
non Sciita.

37. Gli eminenti sapienti della Shi'a Ja'farita
sottolineano l'importanza di organizzare maggiori
occasioni di dialogo tra gli studiosi religiosi delle varie
scuole islamiche, per discutere i vari aspetti della
giurisprudenza, della dottrina e della storia dell'lslam.
Essi credono inoltre che gli studiosi delle diverse
scuole dell'Islam abbiano un wurgente bisogno di
raggiungere un accordo reciproco sulle tematiche
contemporanee dei musulmani, astenendosi
dall’'accusarsi a vicenda di falsita o danneggiare
I'atmosfera, scambiandosi opinioni in modo da
spianare la strada per la creazione di una logica basata
sulla convergenza tra le varie parti e le diverse
componenti della Comunita islamica. Questo passo puod
contribuire a rendere futili i tentativi effettuati dai
nemici dell'lslam, e impedire loro di infiltrarsi nella
Comunita islamica: in verita, i nemici cercano di
trovare lacune fatali al fine di indirizzare i loro colpi su
tutti i musulmani, nessuna scuola o gruppo esclusi.

Gli Sciiti Jafariti, quindi, non accusano alcun
musulmano di miscredenza (kufr), ad eccezione di quel
singolo o di quel gruppo della cui miscredenza tutti i
musulmani concordano.

Gli Sciiti non provano ostilita verso le scuole islamiche
né consentono ad alcuno di cospirare contro di esse.
Inoltre, essi rispettano le idee adottate dalle correnti
islamiche e dalle scuole di giurisprudenza in materia di
leggi religiose. Essi ritengono pertanto che le azioni



La Necessita Della Conoscenza Reciproca 59

passate della persona che, proveniendo da altre scuole
islamiche, abbraccia la Shi’a, sono accettabili. Quindi la
preghiera, il digiuno, I'hagjj, la zakat, il matrimonio, il
divorzio e i contratti di vendita, cosi come altre
operazioni realizzate in base alle norme della scuola
giuridica precedente da parte di una persona che ha
abbracciato la Shi’a sono accettate.

Gli Sciiti Jafariti ed i loro fratelli musulmani di altre
scuole vivono insieme amichevolmente.

Gli Sciiti Jafariti non concordano con le sette create
dagli imperialisti come Bahaismo, Babismo,
Qadianismo (Ahmadismo) e simili. Essi si oppongono e
combattono tali sette.

In determinate circostanze, essi praticano la taqiyyah,
cioe il celare le proprie convinzioni agli altri. Essa e
stata confermata dal Santo Corano ed e praticatata da
altre scuole islamiche in momenti di scontri settari
estremi. Gli Sciiti, comunque, praticano la taqiyyah per
due questioni:

Primo: per evitare spargimenti di sangue inutili.

Secondo: per mantenere l'unita dei musulmani e la
salvaguardia contro danni e pericoli.

38. Gli Sciiti Jafariti credono che una delle cause
dell’attuale arretratezza dei musulmani sia la
debolezza intellettuale, culturale, scientifica e
tecnologica, e che questo problema possa essere risolto
con il risveglio dei musulmani, uomini e donne, ed
elevando il loro livello intellettuale, educativo e
scientifico, attraverso [listituzione di facolta
scientifiche - Universita e istituzioni - ed utilizzando i
moderni risultati scientifici al fine di risolvere i



60 La Verita Cosi Com'e

problemi economici ed industriali, per rafforzare
'auto-fiducia dei musulmani e per aiutarli a rivolgersi
verso il lavoro e l'attivita, al fine di raggiungere
l'autosufficienza e di porre fine allo stato di dipendenza
e subordinazione agli stranieri.

Di conseguenza, ovunque gli Sciiti Jafariti abbiano
risieduto, hanno fondato centri scientifici ed educativi.
Hanno inoltre sempre partecipato alle universita e alle
istituzioni del paese in cui hanno vissuto, e molti di
loro sono laureati in scienze e tecnologia e possiedono
posizioni di alto livello.

39. Gli Sciiti Jafariti sono collegati con i loro sapienti
religiosi e giuristi dal taqlid, cioe devono fare
riferimento ad essi per le questioni religiose. Si
affidano quindi ai sapienti e agiscono secondo i loro
verdetti in tutti i campi della vita, perché questi
sapienti e giuristi sono i rappresentanti generali del
Dodicesimo Imam (as). E poiché questi sapienti e
giuristi non dipendono economicamente dai governi,
hanno ottenuto la piena fiducia degli Sciiti Jafariti.

I centri di educazione religiosa sciita (hawzah), che
formano sapienti versati nella giurisprudenza sciita,
sostengono gli studenti della hawzah, e le finanze per
I'educazione provengono dal denaro della tassa del
Quinto (khums) e dalle tariffe per i poveri (zakat)
pagate volontariamente dai credenti a questi giuristi in
quanto dovere religioso, proprio come la preghiera e il
digiuno.

Gli Sciiti presentano prove chiare a sostegno del fatto
che e dovere di una persona corrispondere un quinto



La Necessita Della Conoscenza Reciproca 61

dei suoi profitti, alcune delle quali si possono trovare
nei libri di riferimento di hadith Sunniti.!

40. Gli Sciiti Jafariti credono che i musulmani abbiano il
diritto di istituire governi islamici che governino
secondo il Santo Corano e la Santa Sunnah, aiutando a
preservare i diritti dei musulmani, a stabilire giuste e
solide relazioni con gli altri paesi, difendendo il
territorio contro le invasioni, e garantendo
l'indipendenza negli aspetti culturali, economici e
politici, in modo da poter essere il piu potenti possibile
come Allah 1'Onnipotente vuole che siano e come il
Santo Corano dice dei musulmani:

Ouesally sl s 5511 4l

"La potenza appartiene ad Allah, al Suo Messaggero e ai

credenti"™

Cniobd RS &) O3ledl @215 153555 J5 153 Y

"Non perdetevi d'animo, non vi affliggete: se siete
credenti avrete il sopravvento™

Gli Sciiti credono che 'Islam sia una religione perfetta e
completa e che abbia un proprio sistema di governo; i
sapienti islamici, quindi, hanno bisogno di unirsi e di
scambiare le reciproche opinioni in modo da definire
questo sistema di governo e aiutare questa grande

1. Per maggiori dettagli, fare riferimento alle prove
argomentative sull’obbligo del khums, presentate nei libri di
giurisprudenza sciita.

2.1l Sacro Corano, 63:8.

3.1l Sacro Corano, 3:139.



62 La Verita Cosi Com'e

Comunita a risolvere i molti problemi che affronta.
Allah e Colui che e l'ultimo sostegno ed aiuto:

eIl Lk 1E5als W \gyiali &)

"0 credenti, se farete trionfare [la causa di] Allah, Egli vi
soccorrera e rendera saldi i vostri passi™

Vi abbiamo presentato un quadro chiaro delle
principali dottrine e prescrizioni religiose degli Sciiti
Imamiti Jafariti, credenti che vivono insieme ai loro
fratelli delle diverse scuole islamiche. Essi sono
profondamente preoccupati di preservare l'essenza e
la dignita dei musulmani e sono pronti a sacrificare
tutto per esse.

Sia lode ad Allah, Signore dei mondi!

1. 1l Sacro Corano, 47:7.



