
Col nome di Allah, 
 il Misericordioso, il Benevolo 



 : عزّوجلّ  الله قال

نما يريد الله ليذهب عنكم إلرجس أ هل إلبيت ويطهركم تطهيرإ  ( 33 إلآية:  إل حزإب سورة)  إ 

 
“In verità, Iddio vuole allontanare da voi soli ogni impurità, o 

Ahlu-l-Bayt, e purificare solo  voi di purificazione assoluta” 
(Corano 33:33) 

Esistono innumerevoli tradizioni del sommo Profeta (S), sia nelle fonti sciite 
che in quelle sunnite, che dimostrano chiaramente che questo benedetto 
versetto coranico fu rivelato a proposito dei Cinque del Mantello: il sommo 
Profeta, il suo vicario Alì, la sua nobile figlia Fatima, e i suoi due nipoti 
Hassan e Hussain, pace su di loro. 

A titolo di esempio, consultare: 

il Musnad di Ahmad (241 AH), 1:331, 4:107, 6:292 e 304; il Sahih di 
Muslim (261 AH), 7:130; il Sunan del Tirmizhiyy (279 AH), 5:361 eccetera; 
as-Sunan al-Kubraa del Nisaa’i (303 AH), 5:108 e 113; azh-Zhariyah at-
Taahirah an-Nabawiyyah del Dulaabi (310 AH), 108; al-Mustadrak ‘ala-s-
Sahihayn di Haakim Nishaburiyy (405 AH), 2:416, 3:133 e 146 e 147; al-
Burhan del Zarkashi (794 AH), 197; Fath al-Baari, commento del Sahih del 
Bukhari, Bin Hajar al’Asqalaniyy (852 AH), 7:104; al-Usul min al-Kaafi 
del Kolayni (328 AH), 1:287; al-Imamah wa-t-Tabsirah, Ibn Baabiwaih 
(329 AH), 47, h. 29; Da’aayem al-Islam, Maghribiyy (363 AH), 35 e 37; il 
Khissal del Saduq (381 AH), 403 e 550; al-Amaali del Tusiyy (460 AH), hh. 
438, 482 e 783. 

Consultare inoltre le seguenti opere (all’esegesi del versetto in esame): 

Jaami’ul-Bayaan del Tabari (310 AH); Ahkaam al-Quran del Jassass (370 
AH); Asbaab an-Nuzul del Waahidi (468 AH); Zaad al-Maasir, Bin 
Jawziyy (597 AH); al-Jaami’ li-Ahkaam al-Quran del Qurtubiyy (671 AH); 
il Tafsir di Bin Kathir (774 AH); il Tafsir del Tha’aalibiyy (825 AH); ad-
Durr al-Manthur del Suyutiyy (825 AH); Fath al-Qadir del Shawkaaniyy 
(1250 AH); il Tafsir del ‘Ayaashiyy (320 AH); il Tafsir del Qumiyy (329 
AH); Tafsir Furaat al-Kufiyy (352 AH), al commento al versetto degli Ulu-
l-Amr; Majma’ al-Bayaan del Tabrisiyy (560 AH) e molte altre fonti. 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

LA VERITÀ COSÌ COM'È 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  
 
 ’ الله  رسول  قال

إلثَّقالايْي »  م  يْكمم في ريكٌ  تَا  ْ نّّي
ِ
ْ  إ ايْتي ب أَهْل   ْ تِي عيتْْا وا  اللهي  سَّ   كيتاابا  تاما نْ 

ِ
إ ا  لانْ  ما ا  ما ي بِي  ْ كْتُم

ادًإ  ب يْ أ  اعْدي لُّوْإ ب ا لانْ يا   تاضي مما نََّّ
ِ
وْضا ق تْا ف وا إ َّ إلحْا إ عالَا تََّّ ياردا  . « ا حا

مسلم/  ) إلدإرم 122/  7صحيح  سنن  أ حمد  432  / 2*  مس ند  /  4ج   و   26،  17،  14/  3* 

 ( ...533،  148،  109/  3* مس تدرك إلحاكم  189،  182/   5و ج   371

Il Messaggero di Allah (s) disse: 

“Lascio invero fra di voi due cose preziose [Aŝ-
ŝaqalayn], il Libro di Allah e la mia Famiglia (la 
Gente della mia Casa), che finché vi atterrete ad esse 
non vi travierete mai. E in verità queste due cose non 
si separeranno mai tra di loro, finché non mi 
raggiungeranno allo Stagno [di Kawŝar]” 

{Şaĥīĥ di Muslim, vol. 7, pag. 122. Sunan di Dārimiyy, vol. 2, 
pag. 432. Musnad di Aĥmad Bin Ĥanbal, vol. 3, pag. 14, 17 e 
26; vol. 4, pag. 371; vol. 5, pag. 182 e 189; Mustadrak di 
Ĥākim, vol. 3, pag. 109, 148 e 533… } 



LA VERITÀ COSÌ COM'È 

Autore 

Ja'far al-Hadi 

Traduzione a cura di 
Noemi Castaldo 

Centro Culturale Imam Ali di Milano 
Assemblea Mondiale dell’Ahlulbayt 

 

In collaborazione con

Irfan Edizioni



 
 

La Verità così com'è 
Autore: Ja'far al-Hadi. 

Tradotto da: Noemi Castaldo. 

Revisioni: Hossein Morelli - Mustafà Milani 

Prodotto da: Sezione Traduzioni del 

Dipartimento degli Affari Culturali 

dell’Assemblea Mondiale Ahlulbayt (A). 

Editore:  

Prima edizione: 2023 

Tiratura:200 

ISBN:  

Tutti i diritti riservati all’Editore. 

 

Tutti i diritti riservati

     Assemblea Mondiale dell'Ahlulbayt (The Ahl ul-Bayt (a.s.) World Assembly)

Pubblicato da:

Irfan Edizioni

Progetto grafico e copertina: Assemblea Mondiale dell'Ahlulbayt e Centro Culturale Imam Alì (a.s.) di Milano

www.irfanedizioni.com

ISBN 

Finito di stampare nel mese di gennaio 2024 presso

C/da Sofferetti 125 - 87069 San Demetrio Corone (CS)

Finito di stampare nel mese di Gennaio 2024 presso Printì Intelligent (Montoro - AV)

Progetto grafico e copertina: Assemblea Mondiale dell'Ahlulbayt e Centro Culturale Imam Alì (a.s.) di Milano

Tutti i diritti riservati
     Assemblea Mondiale dell'Ahlulbayt (The Ahlulbayt (a.s.) World Assembley)

Pubblicato da:
Irfan Edizioni
C/da Sofferetti 125 - 87069 San Demetrio Corone (CS)
www.irfanedizioni.com

ISBN 979-12-81523-06-7



Indice 

Prefazione dell’Editore—10 

La necessità della conoscenza reciproca—13 

La Shi’a Imamita Jafarita—18 

 

                                                10
13
18





 

 

 

 

 

 



10 La Verità Così Com'è 

 

Prefazione dell’Editore 

La preziosa eredità sapienziale lasciata dal sommo 
Profeta (S) e dai nobili Imam (A), e custodita dai loro 
sinceri seguaci, è un perfetto modello di dottrina 
universale, che contiene in sé i vari rami del sapere 
islamico. Essa è riuscita a formare ed elevare 
spiritualmente molte persone degne e capaci, e ha 
donato al popolo islamico numerosi dotti e sapienti, 
che, seguendo gli insegnamenti dell’Ahlu-l-bayt (A), 
sono sempre stati in grado di rispondere egregiamente 
alle obiezioni e a rintuzzare con assoluta decisione gli 
attacchi e le istigazioni dei seguaci delle dottrine e delle 
correnti di pensiero nemiche, interne ed esterne alla 
società islamica. L’Assemblea Mondiale dell’Ahlulbayt 
(A), in adempimento dei suoi doveri, s’impegna di 
difendere l’immensa eredità sapienziale 
muhammadica, e di custodire i suoi veraci e salvifici 
princìpi e precetti, ai quali, i capi delle varie sette, 
dottrine e correnti nemiche dell’Islam, si sono sempre 
opposti con irragionevole ostinazione. L’Assemblea 
Mondiale dell’Ahlulbayt (A), in questo sacro sentiero, si 
considera seguace dei sinceri discepoli dell’Ahlu-l-bayt 
(A), gli stessi che si sono sempre sforzati di respingere 
e rintuzzare le vili accuse rivolte alla sacra religione 
islamica, e hanno sempre cercato (conformemente alle 
esigenze dell’epoca nella quale vivevano) di essere in 
prima linea in questa estenuante lotta contro il male e 
l’ignoranza.  

Prefazione



 11 

L’esperienza accumulata in questo campo, nelle opere 
dei sapienti della Scuola dell’Ahlu-l-bayt (A), è unica 
nel suo genere: essi hanno beneficiato di uno 
straordinario patrimonio sapienziale, basato sulla 
sovranità del sano intelletto e della corretta 
argomentazione, non influenzato dalle travianti 
passioni umane e dal cieco settarismo. L’Assemblea 
Mondiale dell’Ahlulbayt (A) si è sempre sforzata di 
offrire agli amanti della verità una nuova fase di questa 
preziosa esperienza, attraverso una serie di studi, 
ricerche ed opere di sapienti e studiosi discepoli della 
sacra Scuola dell’Ahlu-l-bayt (A), o di coloro che per 
grazia divina hanno abbracciato e seguito questa nobile 
e salvifica Scuola. Questa Assemblea ha inoltre 
provveduto allo studio e alla pubblicazione delle utili e 
preziose opere dei dotti e dei sapienti del passato, 
affinché anche queste fonti possano essere una sana e 
gradevole sorgente di sapienza, capace di dissetare gli 
amanti della verità, che possono in questo modo, 
nell’era del rapido perfezionarsi degli intelletti, venire 
a conoscenza dell’immenso patrimonio sapienziale 
donato dall’Ahlu-l-bayt (A) all’intera umanità. Ci 
auguriamo che i gentili lettori non privino l’Assemblea 
Mondiale dell’Ahlulbayt (A) dei loro preziosi giudizi e 
suggerimenti, e delle loro costruttive critiche. 
Invitiamo altresì istituti, fondazioni, sapienti, esperti e 
traduttori ad aiutarci e sostenerci nell’opera di 
diffusione del puro e prezioso patrimonio sapienziale 
islamico. Supplichiamo Iddio di accettare questo nostro 
umile sforzo, e di farlo prosperare sotto la protezione 
del Suo Vicario sulla terra, il santo Mahdi (che Iddio 
affretti la sua nobile manifestazione). Per concludere, 
ringraziamo vivamente lo Shaykh Ja`far al-H¡d¢, autore 
di questo libro, e tutti quelli che hanno collaborato alla 



12 La Verità Così Com'è 

realizzazione di questa traduzione, soprattutto i fratelli 
dell’Ufficio Traduzioni. 

Infine, ci auguriamo d’aver eseguito, con ciò, parte del 
nostro dovere verso la Missione del nostro Eccelso 
Signore, che "…ha inviato il Suo Messaggero con la 
guida e la vera religione acché Egli possa farla 
prevalere su tutte le religioni, e Allah è sufficiente come 
testimone" (48:28) 

Sezione Culturale dell’Assemblea 

                                             Mondiale dell’Ahlulbayt (A) 

 



La necessità 
della conoscenza reciproca 

Nel Santo Corano si legge: 

مْْ
ُ
نَاك

ْ
عُوبًا وَجَعَل

ُ
بَائِلَْ ش

َ
وْ وَق

ُ
اْلِتَعَارَف  

"Abbiamo fatto di voi popoli e tribù, affinché vi 
conosceste a vicenda"1 

Quando sorse l'Islam, i popoli erano così disuniti che si 
ignoravano l’un l’altro. Inoltre, erano coinvolti in 
conflitti e dispute reciproche. Con la diffusione 
dell'Islam tra queste genti, la loro ignoranza mutò in 
conoscenza reciproca, la rivalità in cooperazione e la 
dissociazione in mutue relazioni. Questo cambiamento 
è una delle benedizioni dei precetti unitari dell'Islam, 
motivo principale della comparsa di una grande, unita 
Comunità che ha introdotto nel mondo una splendida 
cultura, e ha protetto i suoi individui dal male degli 
oppressori e dei tiranni, ed è riuscita a conquistare il 
rispetto del mondo intero e diventare oggetto di 
venerazione agli occhi di tutti i despoti e governanti 
arroganti. 

Ciò che è accaduto è da attribuire all’unità e all'intimo 
rapporto di questa Comunità, che ha messo da parte le 
differenze etniche e culturali, e i differenti costumi o 
tradizioni. Raggiungere un consenso sui principi, 

 
1. Il Sacro Corano, 49:13. 



14 La Verità Così Com'è 

fondamenti, atti obbligatori e doveri, ha contribuito al 
raggiungimento dell'unità. Senza dubbio, l'unione fa la 
forza, mentre la separazione è debolezza. 

La nuova situazione prevalse per un periodo di tempo. 
Quindi, l'unità e la conoscenza si trasformarono in 
disunità, così che la gente cominciò a ignorarsi l'una 
con l'altra; la comprensione mutò in inimicizia, così che 
alcuni gruppi cominciarono ad accusarsi 
reciprocamente di ateismo e alcune scuole 
cominciarono a condurre campagne contro altre. Di 
conseguenza, la Comunità perse la sua forza, 
esaurendola, e i tiranni sminuirono questa Comunità 
che un tempo godeva di uno status pionieristico e di 
guida. Questa condizione ha aperto la strada alle 
"volpi" e ai "lupi" permettendo loro di muoversi 
liberamente nelle terre di questa Comunità; i nemici 
stranieri, che sono maledetti da Allah l'Onnipotente e 
respinti dall’umanità, hanno guadagnato il controllo 
sulle sue varie parti. Così, le ricchezze di questa 
Comunità sono state saccheggiate, la sua santità è stata 
violata e il suo onore è finito in balia di gente empia. Le 
conseguenze di ciò sono stati costanti crolli, sconfitte e 
cadute, che oggi affliggono il Mondo Islamico, 
soprattutto paesi come la Palestina e l’Afghanistan, 
come in passato afflissero l'Andalusia, Bukhara, 
Samarcanda, Tashkent e Baghdad. 

Di conseguenza, nessuno ha più risposto alle chiamate 
della Comunità e nessuno ha più ascoltato i suoi appelli 
di aiuto; ma la malattia si trova altrove, così come il suo 
rimedio. Allah, l'Onnipotente, ha decretato che nulla 
può attuarsi senza la sua causa, e "l'ultimo affare di 
questa Comunità può essere corretto correggendo il 
suo primo affare" 



La Necessità Della Conoscenza Reciproca 15 

Ora che la Comunità islamica si trova ad affrontare le 
più orribili e veementi campagne che prendono di mira 
la sua entità, la sua dottrina e la sua unità, così come 
affronta i piani destinati a danneggiare la coesistenza 
tra le differenti scuole di pensiero, non è forse 
opportuno in questa fase che i musulmani di tutto il 
mondo si uniscano e rafforzino i loro rapporti? Le varie 
scuole islamiche condividono gli stessi principi e 
considerano il Santo Corano e la Santa Sunnah1 come 
fonte del diritto e credono che Allah l'Onnipotente sia 
l'Unico e Solo Signore, Muhammad2 il loro profeta, e 
l'Aldilà il ritorno finale. Inoltre, tutti i musulmani 
compiono gli stessi atti religiosi (ovvero la preghiera, il 
digiuno, il pellegrinaggio alla Santa Casa di Dio alla 
Mecca, il sostegno economico ai non abbienti, la lotta 
contro i nemici dell'Islam, il rispetto per ciò che è 
ritenuto lecito e l’abbandono di ciò che è ritenuto 
illegittimo dall'Islam), e tutti essi amano il Santo 
Profeta e la sua famiglia (la pace sia su tutti loro), e si 
tengono distanti dai loro nemici, malgrado l'intensità 
dei loro sentimenti riguardo questi argomenti possa 
essere differente. 

 

 

 

 
1. “La Santa Sunnah” si riferisce alle parole, atti e conferme 
del Profeta Muhammad. 
2. L’acronimo (s) sta per ‘salla allahu `alayhi wa alihi.’ E’ 
usato nel corso di questo libro dopo il nome del Santo 
Profeta Muhammad e viene tradotto come ‘possa 
l’Onnipotente Allah benedire lui e la sua famiglia.’ 



16 La Verità Così Com'è 

Quindi, le scuole islamiche sono proprio come le dita di 
una mano le quali si trovano tutte insieme, anche se 
differiscono leggermente tra loro in lunghezza, 
larghezza e forma o, forse, sono come un corpo che ha 
molte parti di diverse forme e dimensioni, e queste 
parti insieme cooperano per stimolare l'attività fisica 
di una persona. 

Il confronto tra la Comunità islamica e la mano, o il 
corpo, può essere un'indicazione del fatto suddetto.1 

In passato, i sapienti delle varie scuole e correnti 
islamiche erano soliti vivere fianco a fianco senza 
alcuna disputa. In molte occasioni cooperavano tra 
loro, spiegandosi l’un l’altro libri teologici o di 
giurisprudenza, frequentando le lezioni degli altri 
sapienti, sostenendosi a vicenda, dando agli altri il 
permesso di riportare le loro narrazioni, chiedendo il 
permesso agli altri per citare passi dai loro libri, 
pregando dietro gli imam delle altre scuole, 
confermando la religiosità degli altri, ed approvando le 
altre scuole. Inoltre, i seguaci delle differenti scuole 
vivevano insieme amichevolmente, come se non ci 
fosse disaccordo e discordanza di pareri tra loro, e 
quando gli studiosi di una scuola criticavano un'altra, si 
comportavano con assoluto decoro e rispetto delle 
norme della discussione scientifica e oggettiva. 

 
1. Questa è un’indicazione di un famoso detto del Santo 
Profeta: “I musulmani sono come un unico corpo: quando un 
organo soffre, gli altri organi ne condividono la sofferenza...” 
(Riyad al-Salihin, pp. 167). 
Si narra anche che egli (che la pace sia su di lui e sulla sua 
Famiglia) abbia detto: “In verità, i musulmani sono una sola 
mano contro i loro nemici.” (Bihar al-Anwar, 28:104). 



La Necessità Della Conoscenza Reciproca 17 

Numerose sono le inconfutabili prove storiche di tale 
profonda cooperazione attraverso la quale i sapienti 
musulmani erano in grado di arricchire la cultura 
islamica, fornendo un eccellente esempio di libertà 
confessionale, attirando l'attenzione di tutto il mondo e 
guadagnandone il rispetto. 

Come dimostrano i fatti, non è impossibile per i 
sapienti della Ummah islamica tenere incontri e scambi 
di opinioni con calma e obiettività, sincerità e buone 
intenzioni, e discutere i differenti punti di vista tra le 
scuole islamiche con una buona conoscenza delle prove 
e le testimonianze di ognuna di esse. 

E' inoltre cosa buona e ragionevole che ogni scuola o 
gruppo presenti le proprie credenze, idee e pensieri, 
liberamente e apertamente, in modo che le accuse e gli 
argomenti pretestuosi destati contro ogni scuola 
possano essere noti a tutti, e ognuno possa rendersi 
conto delle somiglianze e differenze esistenti, per poi 
comprendere che c’è molto in comune e che i punti di 
disaccordo non possono scalfire la loro unità o impedir 
loro di avvicinarsi sempre di più. 

Questo lavoro è un passo avanti in questo senso, 
sperando che possa essere una buona manifestazione 
della verità, nel senso reale del termine, acché tutti 
possano conoscere la verità così com'è. 

Allah l'Onnipotente è il Padrone di tutti i successi! 

 

 

 

 



18 La Verità Così Com'è 

La shi’a imamita jafarita 

1. La scuola Imamita Jafarita è costituita attualmente 
da un gran numero di musulmani, ammontando a circa 
un quarto del totale dei seguaci dell’Islam. Le loro 
radici storiche risalgono all’Islam originario, quando 
l'Onnipotente Allah rivelò il seguente versetto: 

ْ ذِينَْ إِن 
 
وا آمَنُوا ال

ُ
الِحَاتِْ وَعَمِل ئِكَْ الص 

ََٰ
ول
ُ
يْرُْ هُمْْ أ

َ
ةِْ خ بَرِي 

ْ
ال  

"Coloro che hanno fede e compiono il bene, sono le 
migliori delle creature."1 

In quel giorno, il Santo Profeta, in presenza dei suoi 
Compagni, posò la mano sulla spalla di Alì ibn Abi Talib 
e disse: 

"O Alì, tu e i tuoi ‘Shi`a’ (seguaci) siete le migliori tra le 
creature."2 

I seguaci di questa scuola, che vengono associati 
all’Imam Ja`far al-Sadiq a causa della loro adesione ai 
suoi insegnamenti giuridici, sono chiamati anche Shi’a. 

2. I seguaci di questa scuola vivono prevalentemente in 
Iran, Iraq, Pakistan, Afghanistan e India. Si sono diffusi 
notevolmente anche nei paesi del Golfo Persico, in 
Turchia, Siria, Libano, Russia e nelle ex Repubbliche 
Sovietiche, così come in alcuni paesi europei, come 
l'Inghilterra, la Germania, la Francia e in America, 
Africa e nel Sud dei paesi asiatici. In questi paesi, essi 
hanno le loro moschee e centri scientifici, culturali e 
sociali. 

 
1. Il Sacro Corano, 98:7. 
2. Tafsir al-Tabari. 



La Necessità Della Conoscenza Reciproca 19 

3. I seguaci della Shi’a appartengono a varie nazionalità 
e gruppi etnici, e differiscono per lingua e colore della 
pelle. Il seguace della Shi’a vive pacificamente e 
amichevolmente fianco a fianco con i suoi fratelli 
musulmani delle altre scuole, e coopera con loro 
onestamente e sinceramente in tutti gli aspetti e a tutti 
i livelli. A questo proposito, essi agiscono secondo le 
seguenti sacre prescrizioni. 

Nel Santo Corano si legge: 

مَا ؤْمِنُونَْ إِن 
ُ ْ
ْ الْ

 
وَة

ْ
إِخ  

“I credenti sono fratelli.”1 

عَاوَنُوا
َ
ى وَت

َ
بِرِ ْ عَل

ْ
ْ ال قْوَىَٰ وَالت   

"E si aiutano vicendevolmente nella bontà e nella 
pietà."2 

Il Santo Profeta (s) disse: 

 سْلِم ونَُيَدٌُعَلَىُمَنُْسِوَاه مُْ«»الْمُ 
I musulmani devono agire come una sola mano contro 
gli altri.3 

"I credenti sono come un unico corpo."4 

4. In tutta la storia dell'Islam, gli Sciiti hanno svolto un 
ruolo rilevante e stimabile nel difendere l'Islam e la 
nobile Comunità islamica. Hanno guidato molti governi 
e fondato molti Stati che hanno contribuito 

 
1. Il Sacro Corano, 49:10. 
2. Il Sacro Corano, 5:2. 
3. Musnad Ahmad, 1:215 
4. Sahih al-Bukhari, Kitab al-Adab, pp. 27. 



20 La Verità Così Com'è 

enormemente alla civiltà islamica. Hanno avuto molti 
sapienti e pensatori che hanno contribuito alla 
valorizzazione del patrimonio islamico mediante la 
compilazione di centinaia di migliaia di scritti e libri, 
piccoli e grandi, in vari campi tra cui l'esegesi del Santo 
Corano (tafsir), le tradizioni del Santo Profeta (hadith), 
la dottrina, la giurisprudenza, i principi della 
giurisprudenza islamica (`ilm al-usul), l’etica, la scienza 
delle tradizioni trasmesse (`ilm al-dirayah), la biografia 
dei narratori (`ilm al-rijal), la filosofia, i sermoni, la 
politica, la sociologia, la linguistica e le arti. Hanno 
anche scritto libri sulla medicina, la fisica, la chimica, la 
matematica, l'astrologia e altre scienze fisiche. Inoltre, 
hanno giocato un ruolo importante nella fondazione di 
molte scienze.1 

5. Gli Sciiti credono in Allah: l'Uno, il Solo, l'Unico, ‘Egli 
Allah è Unico, Allah è l’Assoluto. Non ha generato, non è 
stato generato e nessuno è eguale a Lui.’ Hanno quindi 
ritenuto che Egli fosse troppo elevato per essere 
corporeo o per avere una direzione, spazio, tempo, 
alterazione, movimento, ascensione, discesa, o 
qualsiasi altra qualità che non si addica alla Sua 
impareggiabile maestà, santità, perfezione ed 
eccellenza. 

Essi credono che non vi è alcun oggetto di adorazione 
all’infuori di Allah l'Onnipotente, e che all’infuori di Lui 
nessuno ha il diritto di emanare leggi e decreti, e che 
inoltre tutti i tipi di politeismo, palesi o segreti, sono 
considerati gravi ingiustizie e peccati imperdonabili. 

 
1. In riferimento a Sayyid Hasan al-Sadr: Ta’sis al-Shi`ah li-
`Ulum al-Islam (Gli Sciiti: i fondatori delle scienze islamiche). 



La Necessità Della Conoscenza Reciproca 21 

Essi prendono questi articoli di fede dal [sano] 
intelletto sostenuto dal Santo Corano e dall’autentica 
Sunnah, indipendentemente dalla fonte. 

Per quanto riguarda le credenze, gli Sciiti non si 
affidano né a tradizioni israelite (quelle cioè citate 
dalla Torah e dal Vangelo), né a tradizioni provenienti 
dai Magi, che antropomorfizzano Allah Onnipotente, Gli 
attribuiscono iniquità, ingiustizia, assurdità e vanità – 
sia Egli esaltato -, o accusano i profeti, divinamente 
purificati, di peccati terribili e azioni malvagie. 

6. Gli Sciiti considerano Allah l'Onnipotente Giusto e 
Saggio; Egli ha creato tutte le cose attraverso la 
giustizia e la saggezza; quindi non vi è alcuna futilità 
nella creazione, che sia inanimata, vegetale, animale, 
l'umanità, il cielo o la terra; infatti, l’assenza di giustizia 
e saggezza nega l’esistenza di Dio, poichè l'idea stessa 
della divinità di Dio Onnipotente richiede che Egli sia la 
fonte di tutte le perfezioni e gli attributi ideali e che 
Egli, il Glorificato, sia libero da ogni difetto. 

7. Gli Sciiti credono che Allah l'Onnipotente, per 
saggezza e giustizia, abbia inviato Profeti e Messaggeri, 
concesso loro infallibilità ed estesa conoscenza 
attraverso la Rivelazione divina, e che li abbia inviati 
agli esseri umani fin dal primo giorno dell'esistenza 
dell'uomo su questa terra, al fine di mostrare loro la 
retta via, di aiutarli a raggiungere la perfezione 
desiderata, e guidarli verso l'obbedienza ad Allah 
l'Onnipotente. Tale obbedienza è il mezzo che li 
conduce in Paradiso e li rende atti a ricevere la Sua 
misericordia e compiacimento. 

I più eminenti tra questi Profeti e Messaggeri sono 
Adamo, Noè, Abramo, Mosè e Gesù, così come quelli a 



22 La Verità Così Com'è 

cui il Santo Corano e la Santa Sunnah hanno fatto 
riferimento, la pace sia su tutti loro. 

8. Gli Sciiti credono che chiunque obbedisca ad Allah 
l'Onnipotente, esegua i Suoi ordini e si attenga alle Sue 
leggi in tutti gli aspetti della vita, sarà salvato (dal 
castigo divino), guadagnerà (la ricompensa divina) e 
sarà meritevole di lode e ricompense, e ciò vale per 
chiunque, senza alcuna distinzione né discriminazione. 
D'altro canto, chiunque disobbedisce ad Allah 
l'Onnipotente, trascura i Suoi comandamenti ed 
obbedisce agli ordini stabiliti da altri al di fuori di Allah 
l'Onnipotente, sicuramente perderà, perirà, e sarà 
meritevole di condanna e punizioni, anche se la 
persona in questione fosse un notabile, 'un capo 
Qurayscita', come è detto in una tradizione profetica. 

Essi credono anche che la ricompensa e la punizione 
Divina saranno decise nel Giorno della Resurrezione, 
quando tutti saranno chiamati a rendere conto e ad 
essere interrogati, nel quale ci sarà la Bilancia della 
Giustizia (al-mizan), il Paradiso e l’Inferno. Tutto 
questo segue le fasi dell’interrogatorio nella tomba 
(mus¡’alat al-qabr) e del mondo intermedio (`alam al-
barzakh). 

Tuttavia, essi rifiutano la trasmigrazione delle anime 
rivendicata da coloro i quali negano il promesso Giorno 
della Resurrezione, poiché questo contraddice i 
principi del Sacro Corano e la Santa Sunnah. 

9. Gli Sciiti credono che Muhammad ibn `Abdullah ibn 
`Abd al-Muttalib - la pace di Allah sia su di lui e la sua 



La Necessità Della Conoscenza Reciproca 23 

famiglia1 - sia l'ultimo, il sigillo e il prediletto tra tutti i 
Profeti e Messaggeri. L’Onnipotente Allah lo ha 
preservato da ogni difetto o errore e lo ha protetto dal 
commettere qualsiasi atto di disobbedienza verso di 
Lui, grave o insignificante che sia, prima o dopo la sua 
profezia, durante la divulgazione del Messaggio Divino 
o in altre occasioni. 

Allah l'Onnipotente ha rivelato il Sacro Corano al 
Profeta Muhammad come un’eterna costituzione per 
gli uomini. Quindi, il Santo Profeta (s) ha trasmesso 
all’umanità l'intero Messaggio e adempiuto a questo 
dovere con onestà e sincerità, con estrema devozione 
ed abnegazione. 

Gli scrittori Sciiti hanno compilato innumerevoli libri e 
ricerche sulla vita del Santo Profeta, sulla sua 
personalità, i suoi modi, le caratteristiche e i miracoli.2 

10. Gli Sciiti credono che il Santo Corano venne rivelato 
a Muhammad, il Profeta dell'Islam, attraverso 
l'Arcangelo Gabriele, il Fidato, e fu raccolto da un 
grande gruppo di Sahabah3 a capo dei quali fu `Ali ibn 

 
1. Ogni qual volta gli Sciiti Imamiti pregano l’Onnipotente 
Allah di benedire il Santo Profeta Muhammad (s), vi 
aggiungono anche la sua famiglia, poiché, stando ad alcuni 
dei più affidabili libri di riferimento sunniti di tradizioni, e a 
molte altre fonti, il Profeta stesso ordinò ai musulmani di 
fare così. 
2. In riferimento ai seguenti libri: Shaykh al-Mufid: Kitab al-
Irshad, al-Tabrisi: I`lam al-Wara bi-A`lam al-Huda, al-Majlisi: 
Bihar al-Anwar (opera enciclopedica in 110 volumi), Sayyid 
Muhsin al-Khatami: al-Rasul al-Mustafa (un’enciclopedia 
attualmente in fase di pubblicazione). 
3. I Sahabah sono i Compagni del Santo Profeta (s) e, 
 



24 La Verità Così Com'è 

Abi Talib, nel corso della vita del Santo Profeta (s) e 
sotto la sua supervisione e le sue istruzioni. I Sahabah 
memorizzarono il Santo Corano, e ne avevano una 
buona padronanza, preservando i suoi capitoli, 
versetti, parole e lettere, e poi trasferendoli alle 
generazioni successive. Il Santo Corano è attualmente 
recitato da tutti i musulmani di differenti scuole, 
"durante le ore della notte e alle due estremità del 
giorno." E' stato preservato da aggiunte, cancellazioni, 
alterazioni, o anche singole modifiche in qualsiasi suo 
aspetto. 

Su questo argomento, gli studiosi Sciiti hanno scritto 
brevi e lunghi testi.1 

11. Gli Sciiti credono che prima di morire il 
Messaggero di Allah abbia nominato `Ali ibn Abi Talib 
come suo vicario e guida islamica (imam) dopo di lui, in 
modo che `Ali potesse guidare i musulmani, 
politicamente ed intellettualmente, e risolvere i loro 
problemi. 

Nell'ultimo anno della sua vita benedetta e subito dopo 
il suo ultimo Pellegrinaggio rituale (hajj), il Santo 
Profeta, per ordine divino, raccolse la folla di 

 
terminologicamente, tutti coloro i quali videro, sentirono o 
testimoniarono il Santo Profeta, indipendentemente dalla 
loro età. Tuttavia, varie opinioni sono state espresse a 
riguardo. Per maggiori informazioni, vedere Ahmad Husayn 
Ya`qub: The Conception of the Sahabah’s Ultimate Decency; 
tradotto da Badr Shahin, Ansariyan Pubblications - Qum, 
1999. 
1. Cfr. i seguenti libri: al-Zanjani: Tarikh al-Qur’an; 
Muhammad Hadi Ma`rifat: al-Tamhid fi `Ulum al-Qur'an. 



La Necessità Della Conoscenza Reciproca 25 

musulmani che aveva appena completato i riti dell’Hajj 
e che, secondo alcune narrazioni, erano più di 
centomila, in un luogo chiamato ‘Ghadir Khumm’, e 
dichiarò`Ali come suo successore. Molti versetti 
coranici sono stati rivelati riguardo questo importante 
evento.1 

Il Santo Profeta inoltre ordinò alle persone di giurare 
fedeltà all’Imam `Ali (as) stringendogli la mano. I 
grandi personaggi dei Muhajirin (emigranti della 
Mecca), degli Ansar (gente di al-Madinah), e gli 
eminenti Sahabah furono i primi a rendere omaggio ed 
a congratularsi con l'Imam `Ali per questa posizione.2 

12. Gli Sciiti credono che l'Imam `Ali venne designato 
per ordine divino a guidare i musulmani dopo il Santo 
Profeta Muhammad e a farsi carico di tutte le 
responsabilità che il Santo Profeta (s) aveva avuto nel 
corso della vita, tra le quali la guida della Comunità 
islamica, la guida verso il giusto, l’educazione, 

 
1. I versetti Coranici rivelati in quest’occasione furono come 
segue: 
“O Messaggero, comunica quello che è sceso su di te da parte 
del tuo Signore. Ché se non lo facessi non assolveresti alla tua 
missione. Allah ti proteggerà dalla gente. Invero Allah non 
guida un popolo di miscredenti.”(5:67)  
“Oggi ho reso perfetta la vostra religione, ho completato per 
voi la Mia grazia e Mi è piaciuto darvi per religione 
l'Islàm.”(5:3)  
“Un tale ha chiesto un castigo immediato. Per i miscredenti 
nessuno potrà impedirlo”(70:1-2) 
2. In riferimento a `Allamah al-Amini: al-Ghadir, come citato 
da diversi libri di riferimento di storia ed esegesi del Sacro 
Corano. 



26 La Verità Così Com'è 

l’insegnamento, il chiarimento delle leggi religiose, la 
risoluzione di complicati problemi intellettuali e il 
prendersi cura di importanti questioni sociali. Ciò 
significa che egli godeva delle qualifiche che facevano 
sì che la gente avesse fiducia in lui, così come l’avevano 
avuta nel Profeta (s), in modo che egli potesse guidare 
la Comunità verso la redenzione. Di conseguenza, 
l'Imam ha le stesse responsabilità del Santo Profeta ad 
esclusione della ricezione della Rivelazione Divina e 
profezia, poichè la profezia è stata sigillata da 
Muhammad ibn `Abdull¡h (s), il Sigillo dei Profeti e 
Messaggeri, la cui religione è il sigillo delle religioni, la 
cui legge è il sigillo delle leggi divine, e il cui libro è il 
sigillo dei libri divini.1 

13. Gli Sciiti credono che finché i musulmani avessero 
avuto bisogno di una guida ortodossa e di un guardiano 
infallibile, nominare altri Imam dopo `Ali, come 
successore di un Imam dopo il Santo Profeta (s), era 
indispensabile. Questa successione nella guida è 
necessaria per stabilire le radici di dottrine e precetti 
islamici, preservare i principi della legge religiosa, e 
tutelare i fondamenti dell'Islam contro i pericoli che 
minacciano e hanno minacciato tutte le fedi e i sistemi 
divini, e così i Santi Imam (as), che hanno il compito di 
svolgere vari ruoli e intraprendere varie responsabilità 
in diverse circostanze, presentano modelli e 
programmi pratici benefici per tutte le condizioni che 
la Comunità islamica potrà affrontare in futuro. 

14. In considerazione di questo fatto e per ragioni che 
solo Allah conosce, gli Sciiti credono che il Santo 

 
1. A tal proposito, gli autori Sciiti hanno scritto svariati libri. 



La Necessità Della Conoscenza Reciproca 27 

Profeta Muhammad abbia nominato undici Imam per 
guidare la Comunità islamica dopo l'Imam `Ali (a.s). 
Quindi, questi Imam, insieme con l'Imam`Ali, sono 
chiamati i Dodici Imam.1 In diverse occasioni, le 
tradizioni e le predizioni profetiche fanno riferimento 
al numero e alla tribù (cioè i Quraysh) di questi Imam, 
anche se i loro nomi e le particolarità in alcune 
tradizioni non sono menzionati. 

Alcune di queste tradizioni sono riportate in diverse 
forme in alcune fonti, come il Sahih del Bukhari e il 
Sahih del Muslim, le due opere di tradizioni profetiche 
che i Sunniti considerano più autorevoli. Questi due 
libri di riferimento narrano che il Santo Profeta (s) 
disse: 

"Questa religione continuerà ad esistere (con costanza, 
forza, invulnerabilità) finché ci saranno dodici prìncipi 
(o vicari) appartenenti tutti alla tribù dei Quraysh (o 
secondo altri libri ai Banu Hashim)" 

In altri libri di riferimento di meriti, virtù, poesia e 
letteratura, questi Dodici Imam sono menzionati per 
nome. 

Seppur le tradizioni profetiche non abbiano 
menzionato per nome `Ali ibn Abi Talib e gli undici 
Imam della sua discendenza, queste tradizioni non 
sono concordi con nessuna scuola di pensiero eccezion 
fatta per quella della Shi’a Jafarita (duodecimana). 

 
1. Poichè essi riconoscono dodici Imam, gli Sciiti Jafariti 
sono anche chiamati Duodecimani. 



28 La Verità Così Com'è 

Inoltre, non vi è alcuna spiegazione logica per queste 
tradizioni ad eccezione di quella degli Sciiti.1 

15. Gli Sciiti Jafariti credono che i Dodici Imam siano i 
seguenti: 

– Imam `Ali ibn Abi Talib, cugino e genero del Santo 
Profeta, marito di Fatimah al-Zahra, la figlia del 
Santo Profeta. 

– Imam al-Hasan e Imam al-Husayn; figli dell'Imam 
`Ali e di Fatimah, e nipoti del Santo Profeta. 

– Imam Zayn al-`Abidin, `Ali ibn al-Husayn al-Sajjad. 

– Imam Muhammad ibn `Ali al-Baqir. 

– Imam Ja`far ibn Muhammad al-Sadiq. 

– Imam Musa ibn Ja`far al-Kazim. 

– Imam `Ali ibn Musa al-Rida. 

– Imam Muhammad ibn `Ali al-Jawad al-Taqi. 

– Imam `Ali ibn Muhammad al-Hadi al-Naqi. 

– Imam al-Hasan ibn `Ali al-`Askari. 

– Imam Muhammad ibn al-Hasan al-Mahdi, l’atteso 
Salvatore. 

Essi (la pace di Allah sia su di loro tutti) costituiscono 
la Ahl al-Bayt (cioè la Famiglia del Profeta) che il Santo 
Profeta Muhammad (s) ha designato, per ordine divino, 
come guida della Comunità Islamica grazie alla loro 
infallibilità, purezza da errori e peccati e la conoscenza 
sconfinata ereditata dal loro avo, il Santo Profeta (s), 
che ordinò alla gente di amare la Ahl al-Bayt e 

 
1. In riferimento ad al-Ha'iri al-Bahrani: Khulafa’ al-Nabi (I 
Successori del Santo Profeta). 



La Necessità Della Conoscenza Reciproca 29 

obbedirla. A questo proposito, l'Onnipotente Allah si 
rivolge al Profeta con queste parole: 

لْْ
ُ
ْ ق

َ
مْْ ل

ُ
ك
ُ
ل
َ
سْأ

َ
يْهِْ أ

َ
جْرًا عَل

َ
ْ أ

 
وَدْ  إِل

َ ْ
ْالْ

َ
ْ فِيْ ة قُرْبَىَٰ

ْ
ال  

"Di': ‘‘Non chiedo ricompensa alcuna per questo, tranne 
l'amore per i miei Parenti più prossimi."1 

Inoltre, Egli dice: 

هَا يَا يُّ
َ
ذِينَْ أ

 
قُوا آمَنُوا ال َْ ات 

 
ونُوا اللَ

ُ
ادِقِينَْ مَعَْ وَك الص   

"O voi che credete, temete Allah e state con i Sinceri.”2 3 

16. Gli Sciiti Jafariti credono che questi Immacolati 
Imam, dei quali la storia non ha mai registrato alcun 
errore o atto di disobbedienza verso Allah 
l'Onnipotente, in azioni o parole, hanno servito 
profondamente la Comunità islamica con la loro 
magnifica sapienza; essi credono che questi santi Imam 
abbiano arricchito la cultura islamica con profonda 
conoscenza e con fermezza, nel campo della dottrina, 
delle leggi islamiche, dell'etica, dell'arte, dell’esegesi 
del Santo Corano, della storia, eccetera. Attraverso le 
loro parole e le loro azioni, i Santi Imam hanno istruito 
innumerevoli uomini e donne che sono diventati 
modelli di pietà e virtù, la cui superiorità, conoscenza e 
rettitudine sono riconosciute da tutti. 

 
1. Il Sacro Corano, 42:23. 
2. Il Sacro Corano, 9:119. 
3. Cfr. i vari libri di riferimento di tradizioni profetiche, di 
esegesi del Sacro Corano e di virtù basati su al-Sihah al-
Sittah (i sei libri di ahadith di riferimento che i Sunniti 
considerano maggiormente affidabili) così come altri libri 
indipendenti sia di autori Sunniti che Sciiti. 



30 La Verità Così Com'è 

Gli Sciiti credono inoltre che, malgrado i Santi Imam 
siano sempre stati privati del loro diritto di assumere 
la guida politica della Comunità islamica, essi siano 
sempre stati perfettamente in grado di adempire alla 
loro missione intellettuale e sociale, salvaguardando i 
principi della fede islamica e i fondamenti delle leggi 
islamiche. 

Se ai Santi Imam fosse stato permesso di svolgere il 
loro ruolo politico, ruolo assegnato loro dal Santo 
Profeta (s) per ordine divino, la Comunità islamica 
avrebbe certamente raggiunto la felicità, dignità e 
gloria completa, e i musulmani avrebbero preservato la 
loro unità e integrità, e non ci sarebbe stata nessuna 
divisione, disputa, scontro, massacro, annientamento, 
umiliazione o sottomissione.1 

17. Per questo motivo, e in considerazione delle 
numerose prove basate sulle narrazioni o sulla ragione, 
presenti nei libri di dottrina islamica, gli Sciiti credono 
che sia obbligatorio seguire la scuola di pensiero 
dell’Ahl al-Bayt (as) e rispettare il loro approccio, 
perché è quello che il Santo Profeta (s) ha prescritto 
per la Comunità islamica e che ha ordinato alla gente di 
rispettare. 

Nella famosa e affidabile narrazione conosciuta come 
hadith al-Thaqalayn (La Tradizione delle Due Cose 
Preziose), è riportato in maniera autentica che il Santo 
Profeta (s) ha prescritto alla Comunità islamica di 
conformarsi ai Santi Imam (as), dicendo: 

 
1. Per maggiori dettagli, fare riferimento a Asad Haydar: al-
Imam al-Sadiq wal Madhahib al-Arba`ah. 



La Necessità Della Conoscenza Reciproca 31 

ُُحبلُُُوجلُُُعزُُُاُللُُكتابُُالآخرُُمنُُُأكبُُُأحدهماُُالثقليُُُفيكمُُُتركتُُُقدُُُإنُ»
ُُعليُُُيرداُُحتىُُيفترقاُُلنُُُإنهماُُألاُُبيتيُُأهلُُُوعترتيُُالأرضُُإلُُُالسماءُُمنُُممدود

 ُُ«الحوض
Lascio con voi due cose preziose: il Libro di Allah e la 
mia progenie, l’Ahl al-Bayt. Se vi atterrete ad essi, non 
sarete mai sviati. 

Oltre che nel Sahih Muslim, questa narrazione è stata 
riportata da decine di sapienti e narratori di tradizioni 
nel corso dei secoli.1 

Questa decisione profetica di designare delle persone 
come suoi vicari e successori era qualcosa di comune al 
tempo dei Profeti e dei Messaggeri precedenti, la pace 
sia su tutti loro.2 

18. Gli Sciiti Jafariti credono che la Comunità islamica - 
possa Allah elevarla - debba studiare e discutere questi 
temi e astenersi invece da metodi negativi di ingiuria, 
offesa, false accuse, affermazioni iperboliche e 
ridicolizzazioni. 

Essi credono inoltre che i sapienti e pensatori delle 
varie scuole dell'Islam dovrebbero convocare 
conferenze scientifiche, in modo da poter valutare le 
affermazioni dei loro fratelli Sciiti Jafariti in termini di 
onestà, sincerità, fratellanza e obiettività, al fine di 

 
1. Fare riferimento a al-Washnawiy: Risalat Hadith al-
Thaqalayn, che fu certificata dall’università di al-Azhar circa 
trent’anni fa. 
2. Fare riferimento al Mas`udiy, Ithbat al-Wasiyyah, così 
come alle opere di riferimento di tradizioni, tafsir e storia 
scritte da studiosi Sciiti e Sunniti. 



32 La Verità Così Com'è 

presentare prove a supporto delle loro opinioni, in 
accordo con il Santo Corano, con le tradizioni 
autentiche del Santo Profeta (s), con il ragionamento 
logico, con i fatti storici e con la valutazione politica e 
sociale generale del tempo del Santo Profeta e delle 
epoche che vennero dopo. 

19. Gli Sciiti Jafariti credono che i Sahabah (i Compagni 
del Profeta) e gli uomini e le donne che si sono attenuti 
al Santo Profeta (s) abbiano davvero servito l'Islam, 
perché hanno sacrificato tutto quello che avevano, tra 
cui la propria vita, per diffondere e preservare la loro 
religione; quindi tutti i musulmani devono rispettare 
queste persone, apprezzare i servigi che hanno reso 
all'Islam e pregare che il compiacimento di Allah 
l'Onnipotente li abbracci. 

Tuttavia, ciò non significa che chiunque abbia 
accompagnato il Santo Profeta (s) sia così puro che i 
suoi atteggiamenti e le sue azioni debbano essere 
esenti da critiche. Si tratta naturalmente di esseri 
umani fallibili. 

La storia conferma che alcuni dei Sahabah deviarono 
dalla retta via durante la vita del Santo Profeta (s). Il 
Santo Corano sottolinea questo fatto in alcune sure e 
versetti, come le sure al-Munafiqin (N. 63), al-Ahzab 
(N. 33), al-Hujurat (N. 49), al-Tahrim (N. 66), al-Fath 
(N. 48), Muhammad (N. 47), al-Tawbah (N. 9). 

Una critica imparziale di certe situazioni dei Sahabah 
non è considerata miscredenza. Naturalmente, il 
criterio per stabilire se qualcuno crede o non crede è 
noto a tutti. Questo criterio consiste nell’accettare o 
rifiutare principi come l'Unicità di Allah l'Onnipotente 
e la profezia di Muhammad e altre questioni, come la 



La Necessità Della Conoscenza Reciproca 33 

necessità di eseguire la preghiera, osservare il digiuno, 
andare in pellegrinaggio alla Mecca, e l'illiceità delle 
sostanze inebrianti, del gioco d'azzardo, e simili. 

Va da sé che ogni musulmano deve astenersi 
dall’esprimersi con un linguaggio indecente e dagli 
scritti offensivi ed indecorosi, perché tale 
comportamento è disdicevole per un vero musulmano 
che segue il Santo Profeta come un eccellente esempio. 

E' vero che la maggior parte dei Sahabah erano giusti, 
virtuosi e degni di rispetto e di onore, ma 
l'applicazione delle regole nell’indagare le biografie dei 
narratori di Hadith (al-jarh wal-ta`dil) verso i Sahabah 
è destinata solo a distinguere l'autentica tradizione 
Profetica (Sunnah) da quella inventata, perché, come è 
noto a tutti, le invenzioni contro il Santo Profeta (s), 
purtroppo, dopo la sua scomparsa, sono aumentate 
notevolmente, proprio come il Santo Profeta (s) aveva 
predetto. Questo fatto ha portato gli studiosi di 
entrambe le scuole, come al-Suyuti, Ibn al-Jawzi e altri, 
a scrivere libri di valore sui metodi di discriminazione 
delle tradizioni autentiche del Santo Profeta (s) da 
quelle fabbricate. 

20. Gli Sciiti Jafariti credono nell'esistenza dell’Imam 
Atteso, il Mahdi (a.s). Essi si basano sulle molte 
narrazioni predittive riportate dal Santo Profeta (s) che 
confermano l'esistenza dell’Imam al-Mahdi, essendo 
egli tra i discendenti di Fatimah (as) e, più 
specificamente, il nono discendente dell’Imam al-
Husayn (as). In considerazione del fatto che l'Imam al-
Hasan al-`Askari (as) è l'ottavo discendente dell’Imam 
al-Husayn (as), e che egli morì nel 260 AH ed ebbe un 
solo figlio di nome Muhammad, questo figlio deve 



34 La Verità Così Com'è 

essere l’Imam al-Mahdi (as), che è chiamato anche Abu 
al-Qasim.1 

Avendolo visto di persona, un gruppo di musulmani 
affidabili informarono gli altri circa la nascita 
dell'Imam al-Mahdi e alcune delle sue caratteristiche e 
del fatto che il padre lo nominò Imam dopo di lui. 
Tuttavia, all’età di cinque anni, l'Imam al-Mahdi venne 
nascosto alla gente, poiché i suoi nemici intendevano 
ucciderlo. Così, Allah l'Onnipotente lo ha protetto per il 
futuro, fino al giorno in cui, alla fine del mondo, sarà da 
Lui incaricato di stabilire il governo islamico globale e 
di purificare la terra dalle ingiustizie e dall’oppressione 
di cui si sarà colmata. 

L’esistenza dell’Imam al-Mahdi per un periodo così 
lungo non è affatto strana o sconcertante, perché il 
Santo Corano conferma che il Profeta Gesù è ancora 
vivo, anche se nacque circa 2014 anni fa. Allo stesso 
modo, il Profeta Noè visse per 950 anni tra la sua gente 
invitandola ad adorare Allah, e al-Khidr - che era 
contemporaneo del profeta Mosè - è anch’egli ancora 
vivo. 

In sostanza, l'Onnipotente Allah ha potere su tutte le 
cose; la Sua volontà è compiuta e nessuno può 
rifiutarLa o respingerLa. Con riferimento al profeta 

 
1. Nei libri di riferimento di hadith (sihah), così come in 
molti altri libri di autori sia Sunniti che Sciiti, è riportato che 
il Santo Profeta ha detto: “Alla fine dei tempi, un uomo della 
mia discendenza, che avrà il mio stesso nome ed appellativo, 
apparirà per riempire la terra di giustizia ed equità come 
colmata si sarà di ingiustizia e tirannia”. 



La Necessità Della Conoscenza Reciproca 35 

Giona - la pace di Allah sia su di lui e sul nostro Profeta 
e la sua Famiglia - nel Santo Corano si legge: 

ْ
َ

وْل
َ
ل
َ
هُْ ف ن 

َ
انَْ أ

َ
حِينْ مِنَْ ك سَبِ 

ُ ْ
ْْ۞ْالْ

َ
بِث

َ
ل
َ
نِهِْ فِي ل

ْ
ْ بَط ىَٰ

َ
ونَْ يَوْمِْ إِل

ُ
يُبْعَث  

"Se non fosse stato uno di coloro che glorificano Allah, 
sarebbe rimasto nel suo ventre fino al Giorno della 
Resurrezione."1 

Un gran numero di eminenti eruditi Sunniti ammette la 
nascita e l'esistenza dell’Imam al-Mahdi (as), menziona 
i nomi dei suoi antenati e fa riferimento alle sue 
caratteristiche. Tra questi sapienti ci sono: 

A. `Abd al-Mu’min al-Shablnaji al-Shafi`iy, autore di 
‘Nur al-Absar fi Man¡qib Aali Bayt al-Nabiyy al-
Mukhtar’. 

B. Ibn Hajar al-Haytami al-Makki al-Shafi`i, autore di 
‘al-Sawa`iq al-Muhriqah’, ha scritto quanto segue circa 
l’Imam al-Mahdi (as): 

“Abu’l-Qasim Muhammad al-Hujjah (la Prova di Allah 
riguardo le Sue creature): Quando suo padre morì, 
aveva solo cinque anni. L’Onnipotente Allah gli 
concesse la sapienza. Egli è anche chiamato al-Qa'im 
(colui che si solleva; l’Imam che si solleverà per 
intraprendere la missione assegnatagli) e al-Muntazar 
(l'Atteso) " 

C. al-Qunduzi al-Hanafi al-Balkhi, l'autore di ‘Yanabi` al-
Mawaddah’ pubblicato in Turchia, ad Instanbul, 
durante la dinastia ottomana. 

 
1. Il Sacro Corano, 37: 143-144. 



36 La Verità Così Com'è 

D. Muhammad Siddiq Hasan al-Qanuji al-Bukhari, 
l'autore di ‘al-Idha`ah lima kana wa maa yakun bayna 
yaday al-Sa`ah’. 

Nel suo libro intitolato ‘Islamuna’, il Dr. Mustafa al-
Rafi`i, uno degli studiosi contemporanei, ha scritto 
dettagliatamente riguardo la questione della nascita 
dell'Imam al-Mahdi e fornito una confutazione di tutti i 
dubbi sollevati in proposito. 

21. Gli Sciiti Jafariti eseguono le preghiere, osservano il 
digiuno, versano la decima (zakat), pagano la tassa del 
Quinto (khums), effettuano il pellegrinaggio rituale 
(hajj) alla Santa Casa di Dio alla Mecca, eseguono i 
rituali dell’Hajj (come obbligatori la prima volta e 
raccomandati nelle volte successive), realizzano il 
pellegrinaggio minore (al-`umrah al-mufradah) come 
atto raccomandato, ordinano il bene e proibiscono il 
male, mostrano lealtà verso i veri amici di Allah 
l'Onnipotente e seguaci del Santo Profeta mentre 
mostrano ostilità verso i nemici di Allah l'Onnipotente 
e del Santo Profeta, e lottano per l’amore di Allah 
l'Onnipotente contro tutti i miscredenti o politeisti che 
muovono guerra contro i musulmani, e contro i 
cospiratori che tramano contro la Comunità islamica. 
Inoltre, si attengono alle leggi islamiche nello 
svolgimento delle attività economiche, sociali e 
familiari – quali aziende, matrimonio, eredità, 
educazione, allattamento al seno, osservanza del velo 
islamico (hijab), e così via. Ottengono tali leggi 
attraverso l’ijtihad1 che i loro pii giuristi religiosi 

 
1. Nella giurisprudenza Sciita, ijtihad significa compiere tutti 
gli sforzi possibili per dedurre le leggi religiose dalle loro 
 



La Necessità Della Conoscenza Reciproca 37 

deducono dal Santo Corano, dall’autentica Sunnah, 
dalle narrazioni confermate riportate dalla Famiglia 
del Santo Profeta, dalla ragione e dal consenso dei 
sapienti. 

22. Gli Sciiti credono che ognuna delle preghiere 
obbligatorie abbia un tempo stabilito e che i tempi 
fissati delle preghiere quotidiane (obbligatorie) siano 
cinque: l'alba (fajr), il mezzogiorno (zuhr), il 
pomeriggio (`asr), poco dopo il tramonto (maghrib) e la 
sera (`isha'). 

Anche se gli Sciiti credono che sia preferibile eseguire 
ogni preghiera nel tempo stabilito, essi eseguono la 
preghiera del pomeriggio subito dopo la preghiera del 
mezzogiorno e la preghiera della sera subito dopo la 
preghiera del tramonto, seguendo in questo il Santo 
Profeta (s) il quale anch’egli eseguì queste coppie di 
preghiere in successione, anche in alcune occasioni 
ordinarie, quando cioè non vi erano problemi come 
malattia, pioggia o l’essere in viaggio.1 Il Santo Profeta 
(s) fece ciò per alleviare il peso del dovere dei 
musulmani di svolgere le preghiere obbligatorie 
quotidiane, e semplificarne l’adempimento, e ciò è cosa 
normale nella nostra epoca. 

23. Gli Sciiti recitano l’adhan (la chiamata alla 
preghiera), nello stesso modo in cui lo fanno gli altri 
musulmani, e dicono la frase, ‘hayya `ala khayr al-`amal 
(accorri al miglior atto)' dopo la frase, ‘hayya `ala al-
falah (accorri alla prosperità)', perché la prima frase 

 
fonti. 
1. Questo fatto è stato narrato nel Sahih Muslim così come in 
altri libri di riferimento di tradizioni. 



38 La Verità Così Com'è 

era parte dell’adhan al tempo del Santo Profeta (s), ma 
`Umar ibn al-Khattab la cancellò, con il pretesto che 
questa frase, che indica che la preghiera è la migliore 
delle azioni, distraeva l'attenzione dei musulmani dal 
partecipare alla guerra santa.1 Egli ha inoltre ordinato 
che la frase, “al-Salatu khayrun min an-nawm (Pregare 
è meglio che dormire) venisse aggiunta all’adhan (solo 
per le preghiere del mattino), ma questa frase non era 
parte dell’adhan durante la vita del Santo Profeta (s).2 

In considerazione del fatto che gli atti di culto, e i loro 
atti introduttivi, devono essere eseguiti in accordo al 
comando e alla volontà di Allah l'Onnipotente (la Fonte 
della legislazione), nel senso che ogni parte di tali atti 
deve essere basata su una dichiarazione generale o 
particolare del Santo Corano o della Sunnah (altrimenti 
saranno considerati eretici e rifiutati), ebbene, in 
considerazione di ciò, è inammissibile aggiungere o 
eliminare qualsiasi cosa nei rituali religiosi o qualsiasi 
aspetto religioso sulla base di un parere personale. 

Gli Sciiti Jafariti includono nell’adhan anche la frase, 
“ash-hadu anna `Aliyyan waliyyuallah (Testimonio che 
`Ali è l'intimo servitore di Allah)" dopo la frase, ‘ash-
hadu anna Muhammadan rasulu Allah (Testimonio che 
Muhammad è il Messaggero di Allah)'. In questo, essi si 
basano su molte narrazioni riportate dal Santo Profeta 

 
1. Questo problema è menzionato da al-Qawshaji al-Ash`ari 
nel suo libro ‘Sharh Tajrid al-I`tiqad’. E’ menzionato anche in 
altri libri, come ‘al-Musannaf’ di al-Kindi, ‘Kanz al-`Ummal’ di 
al-Muttaqi al-Hindi, ed altri. Fare riferimento ai libri di 
riferimento di hadith e di storia dell’Islam. 
2. Fare riferimento ai libri di riferimento di hadith e di storia 
dell’Islam. 



La Necessità Della Conoscenza Reciproca 39 

(s) e i Santi Imam che affermano che la frase, 
“Muhammad è il Messaggero di Allah” non è 
menzionata o scritta sopra la porta del paradiso senza 
essere accompagnata dalla frase, ‘‘`Ali è l’intimo 
servitore di Allah”. Tuttavia, questo non indica che gli 
Sciiti sostengano che l'Imam `Ali sia un profeta, o un 
dio, ecc. Allah non voglia! 

Di conseguenza, non è un problema citare questa frase 
insieme con le due parti della shahadah (che 
testimoniano l'Onnipotente Allah come l'Unico Dio e il 
Profeta Muhammad come Suo Messaggero) se recitata 
nella speranza che questa sarà lodata da Allah 
l'Onnipotente. 

Secondo la maggior parte dei sapienti Sciiti, questa 
frase non è né obbligatoria né parte dell’adhan. 

Questa frase supplementare non è considerata 
infondatamente aggiunta ai rituali religiosi e, di 
conseguenza, non è considerata come eresia, perché, 
come precedentemente detto, non viene recitata come 
parte dell’adhan o come qualcosa di obbligatorio. 

24. Durante le preghiere, gli Sciiti si prosternano su 
terra, su ciottoli, rocce, o altre parti (naturali) della 
terra o delle piante (tra cui stuoie fatte di piante), 
escludendo tappeti, vestiti, cose commestibili o gioielli, 
come è confermato da molte tradizioni riportate dai 
sapienti Sunniti e Sciiti. Una delle tradizioni profetiche 
dice che il Santo Profeta (s) era solito prosternarsi su 
della terra o direttamente sul suolo, e ordinava ai 
musulmani di fare altrettanto. Secondo una di queste 
tradizioni, il Profeta (s) una volta notò che Bilal si stava 
prosternando, nel corso di una preghiera, con il bordo 
del suo turbante tra la fronte e il terreno, al fine di 



40 La Verità Così Com'è 

evitare il calore ardente del terreno. Il Santo Profeta (s) 
spostò dunque il turbante lontano dalla fronte di Bilal e 
gli disse: 

"O Bilal, lascia che la tua fronte tocchi la polvere" 

Altre narrazioni riportate dal Santo Profeta (s) 
riferiscono che la stessa cosa accadde a Suhayb e 
Rabah ai quali il Santo Profeta (s) disse: 

"O Suhayb, lasciate che il vostro viso tocchi la polvere". 

"O Rabah, lasciate che il vostro viso tocchi la polvere".1 

Come è stato citato nel Sahih al-Bukhari e in altri libri 
di riferimento di hadith, il Santo Profeta (s) ha detto: 

 «وطهوراُمسجداُُالأرضُلُُجعلتُ»
La terra è stata fatta per me come luogo di 
prosternazione e cosa pura. 

Naturalmente, prosternarsi sulla terra mettendo la 
fronte su di essa è il modo più appropriato di 
prosternarsi davanti ad Allah l'Onnipotente, perché 
questo è invero il modo più adeguato di mostrare 
umiltà per l'oggetto dell’adorazione. Inoltre, questo 
modo di prosternarsi ricorda all'uomo la sua origine. A 
questo proposito, l'Onnipotente Allah ha detto (nel 
Sacro Corano): 

 

 
1. Per maggiori dettagli, fare riferimento ai seguenti libri: 
Sahih al-Bukhari, Kanz al-`Ummal di al-Muttaqi al-Hindi, al-
Musannaf di `Abd al-Razzaq al-San`ani, e al-Sujud `ala al-
Ardh di Kashif al-Ghita'. 



La Necessità Della Conoscenza Reciproca 41 

مْْ مِنْهَا
ُ
قْنَاك

َ
ل
َ
مْْ وَفِيهَا خ

ُ
عِيدُك

ُ
مْْ وَمِنْهَا ن

ُ
رِجُك

ْ
ْ نُخ

ً
ارَة

َ
ْ ت رَىَٰ

ْ
خ
ُ
أ  

"Da essa vi abbiamo creati, in essa vi faremo ritornare e 
da essa vi trarremo un'altra volta."1 

La prosternazione è il più alto grado di sottomissione, e 
non può essere raggiunto prosternandosi su moquette, 
tappeti, tessili o gioielli preziosi; deve piuttosto essere 
effettuata mettendo la parte più nobile del corpo, cioè 
la fronte, sulla cosa di minor valore, ossia il suolo.2 

Ovviamente, la terra su cui ci si prosterna deve essere 
pura, pertanto gli Sciiti portano di solito con loro un 
pezzo di argilla pura che può essere a loro disposizione 
in ogni momento. 

Tali pezzi di argilla possono essere presi da terre 
benedette, come la terra di Karbala' dove venne 
martirizzato l’Imam al-Husayn (as), il nipote del Santo 
Profeta (s). Allo stesso modo, i Sahaba portavano di 
solito con loro alcuni piccoli sassi dalla terra della 
Mecca per utilizzarli durante la prosternazione quando 
erano in viaggio. Essi consideravano queste pietre 
come qualcosa di benedetto, perché provenienti da un 
luogo sacro.3 

Ma gli Sciiti Jafariti non insistono su questo atto o sul 
fatto di rispettarlo in ogni momento. Si prosternano su 
ogni roccia, a condizione che sia pulita e pura, 
compreso il pavimento piastrellato della Moschea del 
Santo Profeta e quello della Santa Moschea della Mecca. 

 
1. Il Sacro Corano, 20:55. 
2. Cfr. al-Yawaqit wal-Jawahir di al-Sha`rani al-Ansari (uno 
scrittore egizio del 10 secolo A. H.). 
3. Cfr. al-Musannaf di al-San`ani. 



42 La Verità Così Com'è 

Inoltre, gli Sciiti non congiungono la mano destra alla 
mano sinistra durante le preghiere, perché il Santo 
Profeta (s) non lo ha fatto. Non v’è davvero alcuna 
prova circa la validità di una cosa del genere, quindi 
non lo fanno neanche i Malikiti (scuola giuridica 
sunnita).1 

25. Quando gli Sciiti si lavano le mani per l'abluzione 
rituale (wudhu'), cominciano con i gomiti e terminano 
con la punta delle dita, una pratica che hanno imparato 
dai Santi Imam che lo avevano imparato a loro volta dal 
Santo Profeta (s). Naturalmente gli Imam conoscevano 
meglio di chiunque altro in che modo il loro nobile Avo 
era solito eseguire le abluzioni. Questo supporta l'idea 
che il Santo Profeta (s) eseguiva le abluzioni rituali 
precisamente in questo modo. 

Gli Sciiti interpretano la preposizione araba ‘ila’ - nel 
versetto del Corano riguardante il modo di eseguire le 
abluzioni2 rituali - con ‘‘in’’ o ‘‘compreso’’. Così ha fatto 
al-Shafi`i al-Saghir nel suo libro ‘Nihayat al-Muhtaj’. 

 
1. Cfr. Sahih al-Bukhari, Sahih Muslim, e Sunan al-Bayhaqi. 
Per maggiori dettagli riguardo il punto di vista Malikita su 
questo problema, fare riferimento a Bidayat al-Mujtahid di 
Ibn Rushd al-Qurtubi oppure ad altri libri della scuola di 
giurisprudenza Malikita. 
2. Il versetto dell’abluzione recita come segue: “O voi che 
avete prestato fede, quando vi levate per la preghiera 
[quando intendete pregare], lavatevi il volto, le mani [e gli 
avambracci] fino ai gomiti, passate le mani bagnate sulla 
testa e sui piedi fino alle caviglie. E se siete in stato di 
impurità maggiore, ebbene, purificatevi [con l’abluzione 
rituale maggiore]. Se siete malati o in viaggio, o se uno di voi 
viene da una latrina, o se avete giaciuto con le [vostre] 
 



La Necessità Della Conoscenza Reciproca 43 

Per lo stesso motivo, gli Sciiti non si lavano i piedi e il 
capo (durante l’abluzione rituale), ma piuttosto 
passano su di essi le palme delle mani bagnate. A 
questo proposito, `Abdullah ibn `Abbas è riportato aver 
detto: 

"Il rituale dell’abluzione comprende due lavaggi e due 
strofinature" e "Due parti sono lavate e altre due sono 
strofinate (con acqua)."1 

26. Secondo gli Sciiti, il matrimonio temporaneo 
(zawaj al-mut`ah) è lecito. Il Santo Corano riguardo 
questo tipo di matrimonio e la sua liceità, nel seguente 
versetto sacro, afferma: 

مَا
َ
ْ بِهِْ اسْتَمْتَعْتُمْْ ف ْ مِنْهُن  آتُوهُن 

َ
ْ ف جُورَهُن 

ُ
أ  

"Così come godrete di esse, verserete loro la dote che è 
dovuta."2 

Inoltre, nel corso della vita del Santo Profeta (s), i 
musulmani erano soliti fare questo matrimonio 
temporaneo fino alla metà del corso del califfato di 
`Umar ibn al-Khattab. 

 
donne, e non trovate acqua, ebbene, abbiate l’intenzione di 
una terra pura, passandovela [con le palme] sul volto e sulle 
mani. Allah non vuole imporvi nulla di gravoso, vuole bensì 
purificarvi e completare su di voi la Sua grazia, nella 
speranza che [Gli] siate riconoscenti” (5:6). 
1. Consultare i libri di riferimento delle tradizioni islamiche, 
così come l’esegesi coranica di al-Fakhr al-Razi’ - esegesi del 
versetto dell’abluzione (5:6). 
2. Il Sacro Corano, 4:24. 



44 La Verità Così Com'è 

Questo tipo di matrimonio legale e il matrimonio 
permanente (al-zawaj al-da’im) hanno molto in 
comune, come ad esempio: 

A. La donna che vuole fare un contratto di matrimonio 
temporaneo non deve avere marito. 

B. Come il matrimonio permanente, il contratto di 
matrimonio temporaneo è subordinato all'offerta della 
donna e al consenso dell'uomo. 

C. La dote nunziale, che deve essere data alla donna da 
parte dell'uomo, si chiama mahr, ma nel matrimonio 
temporaneo il dono da dare alla donna viene chiamato 
ajr, come dichiara il Santo Corano nel succitato 
versetto. 

D. Quando il contratto di matrimonio temporaneo 
termina ed i due coniugi si separano, la donna deve 
osservare il periodo di attesa (`iddah). 

E. Nel matrimonio temporaneo, quando nasce un 
bambino, appartiene al padre. 

F. Come nel matrimonio permanente, nel matrimonio 
temporaneo la poliandria è vietata. 

G. Nel matrimonio temporaneo, i figli ereditano dai 
genitori, e viceversa. 

Tuttavia, il matrimonio temporaneo differisce dal 
matrimonio permanente per i seguenti punti: 

A. Nel matrimonio temporaneo il periodo del 
matrimonio deve essere specificato. 

B. I mariti temporanei non sono tenuti a pagare gli 
alimenti alla moglie. 

C. I coniugi temporanei non ereditano dall’altro. 



La Necessità Della Conoscenza Reciproca 45 

D. Quando un contratto di matrimonio temporaneo 
termina o il marito rinuncia al restante periodo del 
contratto di matrimonio, la separazione ha effetto 
automaticamente e quindi non ci sarà alcun bisogno di 
divorziare. 

Il matrimonio temporaneo è stato prescritto dalla 
sharia per garantire agli uomini e alle donne di 
soddisfare i loro desideri carnali leciti e condizionati 
quando non si è in grado di fare matrimonio 
permanente, quando una persona ha bisogno di un 
coniuge per determinati motivi o quando si vogliono 
soddisfare i propri desideri carnali con dignità e onore. 

Di conseguenza, il matrimonio temporaneo è in primo 
luogo una soluzione per un grave problema sociale. 
Esso contribuisce anche a prevenire che la Comunità 
islamica cada nella lordura della corruzione e 
dell’esplicitazione sessuale. 

Può anche esservi fatto ricorso per garantire la legale 
conoscenza reciproca tra i coniugi prima del 
matrimonio. Impedisce quindi che uno cada in incontri 
illegali, nella prostituzione, nella repressione sessuale, 
sfociando in altri comportamenti sessuali illeciti, come 
la masturbazione, nel caso di coloro che non possono 
avere una sola moglie o coloro che non possono 
permettersi di sposarsi e non vogliono impegnarsi in 
rapporti illegali. 

In ogni caso, il matrimonio temporaneo è confermato 
dal Santo Corano, dalla Santa Sunnah, e dalla condotta 
dei Sahabah per un periodo considerevole di tempo. Se 
questo tipo di matrimonio fosse considerato adulterio, 
allora questo significherebbe che l'adulterio è stato 
consentito dal Santo Corano, dal Santo Profeta (s) e dai 



46 La Verità Così Com'è 

Sahabah, e coloro che hanno avuto questo tipo di 
matrimonio, Allah non voglia, hanno commesso 
adulterio per un periodo considerevole. 

Non v’è inoltre chiara e solida prova, nel Santo Corano 
o nella Santa Sunnah, che il matrimonio temporaneo sia 
stato abrogato.1 

Vale la pena ricordare che, sebbene il matrimonio 
temporaneo, che è stato confermato dal Santo Corano e 
dalla Santa Sunnah, è considerato legale dagli Sciiti, essi 
preferiscono il matrimonio permanente e la 
formazione della famiglia, al matrimonio temporaneo, 
perché la famiglia rappresenta il saldo e fermo 
fondamento di una società. Essi non sono inclini al 
matrimonio temporaneo, che si chiama ‘mut`ah’ nella 
legge islamica, anche se è lecito e ammissibile. 

È interessante notare che gli Sciiti Imamiti, che 
seguono le indicazioni del Santo Corano e della Sunnah 
e le raccomandazioni dei Santi Imam della Ahl al-Bayt 
(as), tengono le donne in grande stima e grande 
rispetto. La scuola di giurisprudenza Sciita e le 
istruzioni riportate dei Santi Imam (as) comprendono 
decisioni e regolamenti interessanti per quanto 
riguarda lo status, le questioni e i diritti delle donne, 
specialmente per quanto riguarda il comportamento 
degli altri verso i loro diritti di proprietà, il 
matrimonio, il divorzio, il nutrimento, l'allattamento al 
seno, gli atti privati di culto e le transazioni. 

 
1. Per maggiori dettagli, fare riferimento alle tradizioni sul 
matrimonio temporaneo nei libri di riferimento affidabili di 
hadith delle varie scuole islamiche. 



La Necessità Della Conoscenza Reciproca 47 

27. Secondo gli Sciiti Jafariti è illecito (haram) 
commettere atti come l'adulterio (e la fornicazione), 
l'omosessualità, l’usura, l’omicidio di persone 
innocenti, bere sostanze intossicanti, il gioco d'azzardo, 
la truffa, l’inganno, la falsità, tradire, raggirare, frodare, 
usurpare, rubare, cantare, ballare, accusare falsamente 
(di adulterio), accusare falsamente (in generale), 
mentire, la corruzione, ferire un credente, la 
maldicenza, atti impuri, oscenità, mentire, calunniare e 
tutti gli altri reati, siano essi grandi o piccoli. Essi 
cercano sempre di fare il possibile per allontanarsi da 
tali reati e cercano di proteggere la Comunità contro 
tali epidemie mediante la pubblicazione di libri su temi 
etici ed educativi, tenendo incontri e impartendo di 
lezioni e sermoni, come i sermoni del Venerdì ecc. 

28. Gli Sciiti mettono l'accento sull’importanza 
dell’avere un carattere buono e nobile, e 
sull’importanza degli alti valori etici; di conseguenza, 
ascoltano regolarmente sermoni e tengono riunioni e 
incontri nelle loro case, moschee e luoghi pubblici, in 
momenti determinati e occasioni particolari, con il 
desiderio di apprendere. Per questo motivo, essi hanno 
un grande interesse per le suppliche (ad`iyah, sing. 
du`a'), riferite dal Santo Profeta (s) e dagli Imam (as), 
di valore eccezionale e ricche di contenuti, come la 
Du`a' Kumayl, la Du`a' Abi-Hamzah al-Thumali, la Du`a' 
al-Simat, la Du`a' al-Jawshan al-Kabir,1 la Du`a' 

 
1. Questa supplica comprende mille degli attributi di Allah 
Onnipotente, ordinati in modo grazioso ed appropriato. 



48 La Verità Così Com'è 

Makarim al-Akhlaq e la Du`a' al-Iftitah, che viene 
recitata nelle notti di Ramadan.1 

Essi recitano queste suppliche con sottomissione 
assoluta e spiritualità, supplicando e piangendo, onde 
raggiungere l'auto-perfezionamento e avvicinarsi ad 
Allah l'Onnipotente. 

29. Gli Sciiti possiedono un particolare interesse nel 
visitare le tombe del Santo Profeta (s) e dei Santi Imam 
(as) che sono sepolti nei seguenti luoghi: 

al-Baqi`: cimitero nella città santa di Madinah, in 
Arabia Saudita, dove l'Imam al-Hasan al-Mujtaba, 
l’Imam Zayn al-`Abidin, l’Imam Muhammad al-Baqir e 
l’Imam Ja`far al-Sadiq - pace su tutti loro - sono sepolti; 
la città santa di Najaf, in Iraq, dove si trova il santo 
mausoleo dell'Imam`Ali; la città santa di Karbala, Iraq, 
dove si trova il santo mausoleo dell’Imam al-Husayn, 
così come le tombe sacre dei suoi fratelli, figli, cugini e 
compagni che furono martirizzati con lui il decimo 
giorno di Muharram, AH 61 (giorno di `Ashura'); al-
Kadhimiyyah, Baghdad, Iraq, dove si trova il santo 
mausoleo dell'Imam Musa al-Kadim e dell’Imam 
Muhammad al-Jawad; la città di Samarra, a Nord di 
Baghdad, Iraq, dove si trova il santo mausoleo 
dell'Imam `Ali al-Hadi e dell’Imam al-Hasan al-`Askari; 
la città santa di Mashhad, in Iran, dove si trova il santo 

 
1. Tutte queste suppliche, così come molte altre, sono state 
inserite in un’opera enciclopedica intitolata ‘Mawsu`at al-
Ad`iyah al-Jami`ah (Enciclopedia delle suppliche 
comprensive), che è stata pubblicata recentemente. Sono 
inoltre reperibili nei libri di suppliche ben conosciuti e 
attualmente posseduti dagli Sciiti. 



La Necessità Della Conoscenza Reciproca 49 

mausoleo dell’Imam al-Rida, e le città di Qum e Shiraz, 
in Iran, dove sono le tombe dei figli dei Santi Imam, 
figlie e discendenti, e infine Damasco, in Siria, dove si 
trova il sacro tempio di Hadrat Zaynab (as), l'eroina di 
Karbala' e figlia dell'Imam `Ali (as); Il Cairo, in Egitto, 
dove si trova il sacro tempio di Hadrat Nafisah, una 
delle nobili donne della Ahl al-Bayt (a.s). 

Gli Sciiti si recano in pellegrinaggio nei luoghi citati per 
mostrare il loro rispetto per il Santo Profeta (s), perché 
rispettare la famiglia del Santo Profeta è rispettare il 
Profeta stesso, e onorare la sua prole è onorare lui. 
Inoltre, il Santo Corano ha elogiato e lodato le famiglie 
di `Imran, Yasin, Abramo e Giacobbe, anche se alcuni di 
loro non erano profeti: 

ْ
ً
ة ي  رِ 

ُ
ْ مِنْْ بَعْضُهَا ذ بَعْض   

"[In quanto] discendenti gli uni degli altri."1 

Allo stesso modo, il Santo Corano non ha sollevato 
obiezioni a chi ha deciso di costruire una moschea sulle 
tombe dei Dormienti di Efeso (Ahl al-Kahf), dove Allah 
l'Onnipotente può essere adorato. Riferendosi a questo 
fatto, il Santo Corano afferma: 

ْ ن 
َ
خِذ نَت 

َ
يْهِمْْ ل

َ
مَسْجِدًا عَل  

"Quelli che infine prevalsero, dissero: “Costruiamo su di 
loro un santuario."2 

Il Santo Corano, quindi, non ha descritto la loro azione 
come una sorta di politeismo. In verità, un vero 
musulmano non si genuflette né si prosterna di fronte a 

 
1. Il Sacro Corano, 3:34. 
2. Il Sacro Corano, 18:21. 



50 La Verità Così Com'è 

nessuno all’infuori di Allah l'Onnipotente e non serve 
altri che Lui. Tali atti di servitù vengono compiuti nelle 
vicinanze delle tombe di questi santi immacolati e puri, 
perché questi luoghi sono benedetti grazie a loro. 

Questo proprio come Allah l'Onnipotente, che ha 
onorato il Profeta Abramo (as) e il celebre luogo in cui 
pregava alla Mecca ; nel Santo Corano leggiamo così: 

وا
ُ
خِذ ىْ إِبْرَاهِيمَْ مَقَامِْ مِنْْ وَات 

ًّ
مُصَل  

“Prendete come luogo di culto quello in cui Abramo 
ristette!"1 

Quando una persona esegue una preghiera dietro quel 
determinato luogo (del Profeta Abramo), non significa 
che questa persona adora quel posto! E quando una 
persona serve Allah l'Onnipotente attraverso i rituali 
fra il monte al-Safa e il monte al-Marwah, non significa 
che questa persona ha servito questi due monti! 
Piuttosto, quando una persona lo fa, ha in realtà scelto, 
per realizzare gli atti di adorazione, un luogo collegato 
ad Allah Onnipotente. Ci sono alcune occasioni e luoghi, 
come ad esempio il giorno di `Arafah (il nono di Dhu’l-
Hijjah), la terra di Mina, e il monte `Arafat - che godono 
di una sacralità speciale. Questo è perché sono collegati 
ad Allah l'Onnipotente. 

30. Per lo stesso motivo appena citato, gli Sciiti Jafariti, 
come gli altri musulmani consapevoli, che riconoscono 
le eminenti posizioni del Santo Profeta (s) e della sua 
immacolata Famiglia (as), danno grande importanza al 
visitare i luoghi santi della Ahl al-Bayt (as). Essi li 
visitano con l'intenzione di onorarli ed apprendere da 

 
1. Il Sacro Corano, 2:125. 



La Necessità Della Conoscenza Reciproca 51 

loro, rinnovando il proprio impegno nei loro confronti, 
ed esprimendo la propria fedeltà ai valori per i quali 
queste grandi persone si sono sforzate, e per la 
conservazione dei quali hanno sacrificato la loro vita. 

Nelle loro visite a questi santuari, essi ricordano le 
virtù delle persone sepolte in questi luoghi, la loro lotta 
per la causa della fede, la loro devozione nell’offrire 
preghiere costantemente, nel donare l'elemosina, e 
nell’agire con fermezza contro tutto il male e il 
tormento che hanno dovuto patire. Inoltre, attraverso 
queste visite, le persone esprimono il loro cordoglio 
per i discendenti oppressi del Santo Profeta (s). 

Il Santo Profeta (s) non ha forse detto, dopo il martirio 
di suo zio Hamzah: "Com’ è possibile che nessuno 
pianga Hamzah?!"1? 

Non ha egli pianto per la morte del suo amato figlio 
Ibrahim? 

Non ha fatto visita regolarmente alle tombe del 
cimitero al-Baqi`? 

Non ha invitato la gente a visitare regolarmente le 
tombe e detto che esse ci ricordano l'Aldilà?2 

Visitare i santuari degli Imam (as), che sono membri 
della Famiglia del Santo Profeta (s), rammentando il 
loro modo di vita e atteggiamento eroico e combattivo, 
ricorda alle generazioni successive i grandi sacrifici che 
questi eminenti personaggi hanno compiuto per l'Islam 

 
1. Questo evento è menzionato nei libri di storia dell’Islam e 
nelle biografie del Santo Profeta (s). 
2. Cfr. al-Sabki al-Shafi`i: Shifa’ al-Asqam, pp. 107, e Sunan 
Ibn Majah, 1:117. 



52 La Verità Così Com'è 

e per i musulmani, e infonde in esse lo spirito del 
coraggio, dell’altruismo e del martirio per la causa di 
Allah l'Onnipotente. 

Infatti, visitare le tombe dei Santi Imam è un atto 
umano civile e gentile. Le nazioni sono solite 
commemorare le loro grandi personalità e i fondatori 
della civiltà in vari modi, perché questo tipo di 
commemorazione li rende dignitosi di fronte agli altri e 
fa sì che altre nazioni abbraccino i loro valori e 
stabiliscano con essi stretti rapporti. Proprio per 
questo, il Santo Corano loda le posizioni dei profeti (as) 
e delle persone pure, e narra la loro storia. 

31. Gli Sciiti Jafariti credono che il Santo Profeta (s) e 
gli Immacolati Imam possano intercedere presso Allah 
l'Onnipotente per la gente, e così Lo supplicano, per 
intercessione del Santo Profeta (s) e degli Imam, di 
perdonarli, esaudire le loro necessità, e curare quanti 
tra loro sono malati. Il Santo Corano lo ha permesso e li 
ha perfino incoraggiati a farlo: 

وْْ
َ
هُمْْ وَل ن 

َ
ْ أ

ْ
مُوا إِذ

َ
ل
َ
نْفُسَهُمْْ ظ

َ
فَرُوا جَاءُوكَْ أ

ْ
اسْتَغ

َ
َْ ف

 
فَرَْ اللَ

ْ
هُمُْ وَاسْتَغ

َ
سُولُْ ل وَجَدُوا الر 

َ
َْ ل

 
 اللَ

ابًا و 
َ
رَحِيمًا ت  

 

"Se, dopo aver mancato nei loro stessi confronti, 
venissero da te e chiedessero il perdono di Allah e se il 
Messaggero chiedesse perdono per loro, troverebbero 
Allah pronto ad accogliere il pentimento, 
misericordioso"1 

 
1. Il Sacro Corano, 4:64. 



La Necessità Della Conoscenza Reciproca 53 

Per quanto riguarda il diritto di intercessione 
(shafa`ah) concesso al Santo Profeta (s) da Allah 
l'Onnipotente, il Santo Corano dice: 

ْ
َ
سَوْف

َ
كَْ يُعْطِيكَْ وَل ْ رَبُّ ىَٰ رْض َ

َ
ت
َ
ف  

"Il tuo Signore ti darà [in abbondanza] e ne sarai 
soddisfatto"1 

E' quindi irragionevole che Allah Onnipotente, che ha 
concesso al Suo Nobile Messaggero il diritto di 
intercessione per i peccatori e gli ha conferito il diritto 
di mediazione (wasilah), impedisca alle genti di 
chiedere al Messaggero di intercedere per loro presso 
di Lui, o privi il Messaggero di questo diritto! 

Il Santo Corano racconta che i figli del profeta Giacobbe 
chiesero al padre di intercedere presso Allah 
l'Onnipotente per loro conto, dicendo: 

وا
ُ
ال
َ
بَْ يَا ق

َ
اأ

َ
فِرْْ ان

ْ
نَا اسْتَغ

َ
نُوبَنَا ل

ُ
ا ذ ا إِن  ن 

ُ
اطِئِينَْ ك

َ
خ  

"Dissero: “O padre, implora perdono per i nostri peccati, 
ché veramente siamo colpevoli"2 

Questo infallibile profeta non respinse la loro richiesta, 
bensì rispose: 

ْ
َ
فِرُْ سَوْف

ْ
سْتَغ

َ
مْْ أ

ُ
ك
َ
ي ل رَبِ   

“Implorerò per voi il perdono del mio Signore”3 

 
1. Il Sacro Corano, 93:5. 
2. Il Sacro Corano, 12:97. 
3. Il Sacro Corano, 12:98. 



54 La Verità Così Com'è 

Inoltre, nessuno può sostenere che il Santo Profeta (s) 
e i Santi Imam sono morti e quindi rivolgersi loro per la 
mediazione non giovi a nulla! 

È un dato di fatto che i Profeti in generale, e il Santo 
Profeta Muhammad (s) in particolare, siano vivi. Allah 
l'Onnipotente dice a proposito dei musulmani e del 
profeta Muhammad (s): 

لِكَْ
ََٰ
ذ
َ
مْْ وَك

ُ
نَاك

ْ
ْ جَعَل

ً
ة م 

ُ
ا أ

ً
ونُوا وَسَط

ُ
هَدَاءَْ لِتَك

ُ
ى ش

َ
اسِْ عَل ونَْ الن 

ُ
سُولُْ وَيَك مْْ الر 

ُ
يْك

َ
هِيدًا عَل

َ
ش  

"E così facemmo di voi una comunità equilibrata, 
affinché siate testimoni di fronte ai popoli e il 
Messaggero sia testimone di fronte a voi"1 

 

لِْ
ُ
وا وَق

ُ
سَيَرَىْ اعْمَل

َ
ُْ ف

 
مْْ اللَ

ُ
ك
َ
هُْ عَمَل

ُ
ؤْمِنُونَْ وَرَسُول

ُ ْ
وَالْ  

"Di': “Agite, Allah osserverà le vostre opere e [le 
osserveranno] anche il Suo Messaggero e i credenti"2 

Evidentemente, come la perpetuità del sole e della luna 
e la continuità del giorno e della notte, questo santo 
versetto avrà effetto incessantemente fino al Giorno 
della Resurrezione. 

Allo stesso modo, il Santo Profeta (s) e i Santi Imam 
(as) sono martiri e, come Allah l'Onnipotente dice in 
vari punti del Suo Libro, i martiri restano sempre vivi. 

32. Gli Sciiti Jafariti festeggiano la nascita del Santo 
Profeta (s) e dei Santi Imam che discendono da lui, la 
pace sia su tutti loro. Commemorano anche gli 
anniversari della loro morte. Durante tali cerimonie 

 
1. Il Sacro Corano, 2:143. 
2. Il Sacro Corano, 9:105. 



La Necessità Della Conoscenza Reciproca 55 

ricordano le loro virtù, meriti e prese di posizione 
esemplari, che sono state autenticamente riportate 
dalle tradizioni islamiche, che seguono l’esempio del 
Santo Corano che menziona, loda ed evidenzia le virtù 
dei Profeti e dei Messaggeri in modo che le persone 
possano seguirli, imparare da loro ed ottenere la vera 
guida. 

Naturalmente, in tali celebrazioni, si astengono dal 
compiere atti proibiti, come la promiscuità tra sessi 
opposti, bere o mangiare cose proibite, esagerare nella 
lode e nell’applauso, o da altri atti che contraddicono lo 
spirito della sacra Legge islamica, che vanno oltre le 
sue norme riconosciute, e che sono quindi incongruenti 
con il Sacro Corano e l’autentica Sunnah, o che sono 
incompatibili con una norma generale che è stata 
desunta certamente dal Santo Corano e dalla Sunnah in 
maniera corretta. 

33. Gli Sciiti Jafariti fanno riferimento ad una serie di 
libri che comprendono tradizioni profetiche e 
tradizioni narrate dalla sua Famiglia Immacolata, come 
‘al-Kafi’ di Shaykh al-Kulayni, un sapiente degno di 
fiducia, e ‘Man-la-yahduruhu’l-faqih’ di Shaykh al-
Saduq, e ‘Tahdhib al-Ahkam’ e ‘al-Istibsar’ di Shaykh al-
Tusi. Si tratta di preziosi libri di riferimento nel campo 
degli hadith. 

Sebbene questi libri comprendano narrazioni 
autentiche, né essi né i compilatori né gli Sciiti Jafariti li 
chiamano ‘sahih’ (pl. sihah), ossia ‘totalmente 
autentici’; gli Sciiti non considerano quindi tutte le 
narrazioni menzionate in questi libri come autentiche; 
essi accettano piuttosto le narrazioni autenticate e 
rifiutano quelle non autentiche, deboli, o che non si 



56 La Verità Così Com'è 

accordano con la scienza che studia le tradizioni 
riportate (`ilm al-dirayah), la biografia dei trasmettitori 
(`ilm al-rijal) o le regole della scienza degli hadith. 

34. Nei campi della dottrina, della giurisprudenza, 
delle suppliche e dell'etica, gli Sciiti Jafariti fanno 
riferimento ad altre opere che contengono diverse 
narrazioni riportate dai Santi Imam, come il ‘Nahj al-
Balaghah’ che è una raccolta dei sermoni, delle lettere 
e degli aforismi dell’Imam `Ali (as) compilata da al-
Sharif al-Razi; ‘Risalat al-Huquq (Il Trattato sui diritti) e 
‘al-Sahifah al-Sajjadiyyah’ (noto anche come i Salmi 
dell'Islam) dell’Imam `Ali ibn al-Husayn Zayn al-`Abidin 
(as); ‘al-Sahifah al-`Alawiyyah’ comprendente le 
preghiere dell’Imam `Ali (as), e i libri di Shaykh al-
Saduq: ‘`Uyun Akhbar al-Rida’, ‘al-Tawhid’, ‘al-Khisal’, 
‘`Ilal al-Shara’yi’, e ‘Ma`ani al-Akhbar’ 

35. Gli Sciiti Jafariti fanno riferimento anche alle 
narrazioni autentiche su diversi argomenti, che sono 
riportate dal Santo Profeta (s) nei libri di riferimento di 
hadith dei loro fratelli Sunniti1, senza alcun fanatismo. 

 
1. E’ necessario alludere al fatto che gli Sciiti Imamiti sono 
anche Ahl al-Sunnah, poichè accettano le parole, le azioni, gli 
atti e i taciti consensi confermati dalla Santa Sunnah, 
compresi i comandamenti più frequenti del Santo Profeta 
riguardo l’osservanza della sua Famiglia. Gli Sciiti quindi 
obbediscono alla Santa Sunnah in maniera precisa e nella 
pratica. Questo può essere notato nelle loro dottrine, 
precetti di giurisprudenza e libri di tradizioni. 
Recentemente, un’enciclopedia di più di dieci volumi, 
comprendente le tradizioni del Santo Profeta (s) nei libri di 
riferimento sciiti, è stata pubblicata. Tale opera è intitolata 
‘Sunan al-Nabiy’. 



La Necessità Della Conoscenza Reciproca 57 

Questa idea è affermata dagli scritti Sciiti, antichi e 
recenti, che comprendono narrazioni riportate dai 
Compagni del Santo Profeta e dalle sue mogli, nonché 
da celebri Sahabah e narratori, come Abu-Hurayrah e 
Anas ibn Malik, laddove queste tradizioni non siano in 
contrasto con il Santo Corano, con le pratiche 
autenticamente comprovate del Santo Profeta (s), dal 
giudizio della ragione o dal consenso dei sapienti. 

36. Gli Sciiti Jafariti credono che tutte le prove e le 
disgrazie che i musulmani hanno affrontato in passato 
e quelle che si trovano ad affrontare ancora oggi siano 
da attribuire a due fattori: 

Primo: l'abbandono, da parte dei musulmani, della 
Famiglia del Profeta (cioè l’Ahl al-Bayt) - che gode di 
tutte le condizioni richieste per la guida della Comunità 
islamica - e l’ignorare le direttive e le istruzioni della 
Ahl al-Bayt, specialmente le spiegazioni sul Santo 
Corano. 

Secondo: La separazione, la dispersione, il disaccordo e 
le dispute tra le scuole e i gruppi islamici. 

In considerazione di ciò, gli Sciiti Jafariti si sono 
sempre adoperati per promuovere l'unità dei vari 
gruppi della Comunità islamica e porgere la mano in 
segno di affetto e di fratellanza per tutti i musulmani. 

A questo proposito, i sapienti della Shi’a Jafarita hanno 
costantemente citato pareri di giuristi non Sciiti in aree 
quali la giurisprudenza islamica, l'esegesi del Santo 
Corano e la teologia, come nell’opera di Shaykh al-Tusi 
‘al-Khilaf’ sulla giurisprudenza, e l’opera ‘Majma` al-
Bayan’ di Shaykh al-Tabrisi sull’esegesi del Santo 
Corano. Questa opera è stata lodata dai più eminenti 
studiosi dell’università di al-Azhar. Un altro esempio è 



58 La Verità Così Com'è 

l’opera di Nasir al-Din al-Tusiy, chiamata ‘Tajrid al-
I`tiqad’, sulla dottrina. Un commento a questa opera è 
stato scritto da `Ali’ al-Din al-Qawshaji, uno studioso 
non Sciita. 

37. Gli eminenti sapienti della Shi’a Ja’farita 
sottolineano l'importanza di organizzare maggiori 
occasioni di dialogo tra gli studiosi religiosi delle varie 
scuole islamiche, per discutere i vari aspetti della 
giurisprudenza, della dottrina e della storia dell'Islam. 
Essi credono inoltre che gli studiosi delle diverse 
scuole dell'Islam abbiano un urgente bisogno di 
raggiungere un accordo reciproco sulle tematiche 
contemporanee dei musulmani, astenendosi 
dall’accusarsi a vicenda di falsità o danneggiare 
l’atmosfera, scambiandosi opinioni in modo da 
spianare la strada per la creazione di una logica basata 
sulla convergenza tra le varie parti e le diverse 
componenti della Comunità islamica. Questo passo può 
contribuire a rendere futili i tentativi effettuati dai 
nemici dell'Islam, e impedire loro di infiltrarsi nella 
Comunità islamica : in verità, i nemici cercano di 
trovare lacune fatali al fine di indirizzare i loro colpi su 
tutti i musulmani, nessuna scuola o gruppo esclusi. 

Gli Sciiti Jafariti, quindi, non accusano alcun 
musulmano di miscredenza (kufr), ad eccezione di quel 
singolo o di quel gruppo della cui miscredenza tutti i 
musulmani concordano. 

Gli Sciiti non provano ostilità verso le scuole islamiche 
né consentono ad alcuno di cospirare contro di esse. 
Inoltre, essi rispettano le idee adottate dalle correnti 
islamiche e dalle scuole di giurisprudenza in materia di 
leggi religiose. Essi ritengono pertanto che le azioni 



La Necessità Della Conoscenza Reciproca 59 

passate della persona che, proveniendo da altre scuole 
islamiche, abbraccia la Shi’a, sono accettabili. Quindi la 
preghiera, il digiuno, l’hajj, la zakat, il matrimonio, il 
divorzio e i contratti di vendita, così come altre 
operazioni realizzate in base alle norme della scuola 
giuridica precedente da parte di una persona che ha 
abbracciato la Shi’a sono accettate.  

Gli Sciiti Jafariti ed i loro fratelli musulmani di altre 
scuole vivono insieme amichevolmente. 

Gli Sciiti Jafariti non concordano con le sette create 
dagli imperialisti, come Bahaismo, Babismo, 
Qadianismo (Ahmadismo) e simili. Essi si oppongono e 
combattono tali sette. 

In determinate circostanze, essi praticano la taqiyyah, 
cioè il celare le proprie convinzioni agli altri. Essa è 
stata confermata dal Santo Corano ed è praticatata da 
altre scuole islamiche in momenti di scontri settari 
estremi. Gli Sciiti, comunque, praticano la taqiyyah per 
due questioni: 

Primo: per evitare spargimenti di sangue inutili. 

Secondo: per mantenere l'unità dei musulmani e la 
salvaguardia contro danni e pericoli. 

38. Gli Sciiti Jafariti credono che una delle cause 
dell’attuale arretratezza dei musulmani sia la 
debolezza intellettuale, culturale, scientifica e 
tecnologica, e che questo problema possa essere risolto 
con il risveglio dei musulmani, uomini e donne, ed 
elevando il loro livello intellettuale, educativo e 
scientifico, attraverso l’istituzione di facoltà 
scientifiche - Università e istituzioni - ed utilizzando i 
moderni risultati scientifici al fine di risolvere i 



60 La Verità Così Com'è 

problemi economici ed industriali, per rafforzare 
l’auto-fiducia dei musulmani e per aiutarli a rivolgersi 
verso il lavoro e l'attività, al fine di raggiungere 
l'autosufficienza e di porre fine allo stato di dipendenza 
e subordinazione agli stranieri. 

Di conseguenza, ovunque gli Sciiti Jafariti abbiano 
risieduto, hanno fondato centri scientifici ed educativi. 
Hanno inoltre sempre partecipato alle università e alle 
istituzioni del paese in cui hanno vissuto, e molti di 
loro sono laureati in scienze e tecnologia e possiedono 
posizioni di alto livello. 

39. Gli Sciiti Jafariti sono collegati con i loro sapienti 
religiosi e giuristi dal taqlid, cioè devono fare 
riferimento ad essi per le questioni religiose. Si 
affidano quindi ai sapienti e agiscono secondo i loro 
verdetti in tutti i campi della vita, perché questi 
sapienti e giuristi sono i rappresentanti generali del 
Dodicesimo Imam (as). E poiché questi sapienti e 
giuristi non dipendono economicamente dai governi, 
hanno ottenuto la piena fiducia degli Sciiti Jafariti. 

I centri di educazione religiosa sciita (hawzah), che 
formano sapienti versati nella giurisprudenza sciita, 
sostengono gli studenti della hawzah, e le finanze per 
l'educazione provengono dal denaro della tassa del 
Quinto (khums) e dalle tariffe per i poveri (zakat) 
pagate volontariamente dai credenti a questi giuristi in 
quanto dovere religioso, proprio come la preghiera e il 
digiuno. 

Gli Sciiti presentano prove chiare a sostegno del fatto 
che è dovere di una persona corrispondere un quinto 



La Necessità Della Conoscenza Reciproca 61 

dei suoi profitti, alcune delle quali si possono trovare 
nei libri di riferimento di hadith Sunniti.1 

40. Gli Sciiti Jafariti credono che i musulmani abbiano il 
diritto di istituire governi islamici che governino 
secondo il Santo Corano e la Santa Sunnah, aiutando a 
preservare i diritti dei musulmani, a stabilire giuste e 
solide relazioni con gli altri paesi, difendendo il 
territorio contro le invasioni, e garantendo 
l'indipendenza negli aspetti culturali, economici e 
politici, in modo da poter essere il più potenti possibile 
come Allah l'Onnipotente vuole che siano e come il 
Santo Corano dice dei musulmani: 

ْ ِ
 

ْ وَلِِل
ُ
ة عِز 

ْ
مُؤْمِنِينَْ وَلِرَسُولِهِْ ال

ْ
وَلِل  

"La potenza appartiene ad Allah, al Suo Messaggero e ai 
credenti"2 

ْ
َ

ْ تَهِنُوا وَل
َ

حْزَنُوا وَل
َ
نْتُمُْ ت

َ
وْنَْ وَأ

َ
عْل

َ ْ
نْتُمْْ إِنْْ الْ

ُ
مُؤْمِنِينَْ ك  

"Non perdetevi d'animo, non vi affliggete: se siete 
credenti avrete il sopravvento"3 

Gli Sciiti credono che l'Islam sia una religione perfetta e 
completa e che abbia un proprio sistema di governo; i 
sapienti islamici, quindi, hanno bisogno di unirsi e di 
scambiare le reciproche opinioni in modo da definire 
questo sistema di governo e aiutare questa grande 

 
1. Per maggiori dettagli, fare riferimento alle prove 
argomentative sull’obbligo del khums, presentate nei libri di 
giurisprudenza sciita. 
2. Il Sacro Corano, 63:8. 
3. Il Sacro Corano, 3:139. 



62 La Verità Così Com'è 

Comunità a risolvere i molti problemi che affronta. 
Allah è Colui che è l'ultimo sostegno ed aiuto: 

نْصُرُوا إِنْْ
َ
َْ ت

 
مْْ اللَ

ُ
تْْ يَنْصُرْك بِ 

َ
مْْ وَيُث

ُ
دَامَك

ْ
ق
َ
أ  

"O credenti, se farete trionfare [la causa di] Allah, Egli vi 
soccorrerà e renderà saldi i vostri passi"1 

Vi abbiamo presentato un quadro chiaro delle 
principali dottrine e prescrizioni religiose degli Sciiti 
Imamiti Jafariti, credenti che vivono insieme ai loro 
fratelli delle diverse scuole islamiche. Essi sono 
profondamente preoccupati di preservare l’essenza e 
la dignità dei musulmani e sono pronti a sacrificare 
tutto per esse. 

Sia lode ad Allah, Signore dei mondi! 

 
1. Il Sacro Corano, 47:7. 


